
KRLEŽINI DANI U OSIJEKU
2014.



Utemeljitelj
KRLEŽINIH DANA

Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku

Suutemeljitelji
Filozofski fakultet, Osijek

Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU
Odsjek za povijest hrvatskog kazališta, Zagreb

Pokrovitelji
KRLEŽINIH DANA

Hrvatska akademija znanosti i umjetnosti, Razred za književnost, Zagreb
Sveučilište Josipa Jurja Strossmayera, Osijek

CIP zapis dostupan u računalnom katalogu 
Nacionalne i sveučilišne knjižnice u Zagrebu pod brojem 000918496.

ISBN 978-953-347-057-3 



HRVATSKA AKADEMIJA ZNANOSTI I UMJETNOSTI
HRVATSKO NARODNO KAZALIŠTE U OSIJEKU

FILOZOFSKI FAKULTET, OSIJEK

KRLEŽINI DANI
U OSIJEKU

2014.

KOMPLEKS OBITELJI I ČETVRT STOLJEĆA TRANZICIJE I 
GLOBALIZACIJE U HRVATSKOJ DRAMI I KAZALIŠTU

*
DVADESET I PET GODINA KRLEŽINIH DANA U OSIJEKU

Priredio
Branko Hećimović

Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU
Odsjek za povijest hrvatskog kazališta, Zagreb

Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, Osijek

ZAGREB – OSIJEK 2015 .



Odbor Krležinih dana
Antonija Bogner-Šaban, Nedjeljko Fabrio, 

Darko Gašparović, Branko Hećimović (predsjednik), 
Stanislav Marijanović, Krešimir Nemec, Boris Senker 

Božidar Šnajder i Zlata Šundalić

Recenzenti:
Dubravko Jelčić
Pavao Pavličić

Objavljivanje ove knjige potpomogli su Ministarstvo kulture Republike Hrvatske,  
Zaklada Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti, Sveučilište Josipa Jurja  

Strossmayera, Osijek i Grad Osijek



KOMPLEKS OBITELJI  
I ČETVRT STOLJEĆA  

TRANZICIJE I GLOBALIZACIJE  
U HRVATSKOJ DRAMI I KAZALIŠTU





7

Boris Senker

DRAMATIZACIJE I UPRIZORENJA OBITELJSKIH 
SVEČANOSTI U SUVREMENOJ HRVATSKOJ DRAMI I 

KAZALIŠTU

1.

Kad je prije točno deset godina vodstvo Dana Hvarskoga kazališta odlučilo promijeniti 
njihovu koncepciju pa su, nakon puna tri desetljeća održavanja skupova i objavljivanja 
zbornika posvećenih pojedinim razdobljima hrvatske književnosti i hrvatskoga kazališta te 
nekolicini izabranih autora,1 zaredali skupovi i zbornici o posebnim temama i motivima što 
se provlače kroz sve ili gotovo sve, kako se nekoć govorilo, stilske formacije2 naše dramske 
umjetnosti, prve su na red, godine 2004., došle igra i svečanost u hrvatskoj književnosti i 
kazalištu. U zborniku 31. Dana, objavljenom sljedeće godine,3 mogu se tako naći priopćenja o 
svečanosti u hrvatskoj ranonovovjekoj epici (Dunja Fališevac), o Molièreovim svečanostima 
à la ragusaine (Cvijeta Pavlović), o trpezarijskim svečanostima u slavonskoj književnosti 
18. stoljeća (Milovan Tatarin), o svečanosti gozbe i siromaštvu stola u komedijama Tituša 
Brezovačkog (Nikola Batušić), o svečanostima i dramskim prigodnicama u osječkom kazalištu 
(Stanislav Marijanović), o motivu plesa kao igre i svečanosti riječi u A. B. Šimića i pjesnika 
iz časopisa Der Sturm (Branka Brlenić-Vujić), o Krležinu Kraljevu i sajmu sv. Stjepana kao 
narodnoj svečanosti (Branko Hećimović), o Kamenom gostu na panonskom proštenju, to jest 
o vitalističkim svečanostima u Krležinim pjesničkim, dramskim i pripovjednim tekstovima 
(Zoran Kravar), o oblicima građanske razbibrige – zabavama i svečanostima – u dnevnicima 

1	 U prvom nizu od 12 skupova i zbornika bio je to samo Krleža, a u drugom nizu od 28 skupova i zbornika po jedan 
je skup bio posvećeni Luciću, Maruliću pa Ianusu Pannoniusu, a jedan su podijelili Nalješković i Vetranović.

2	 Pojam stilske formacije u našu je znanost o književnosti uveo Aleksandar Flaker. Prema vlastitim riječima, svjesno 
ga je prvi put upotrijebio u članku O realizmu, objavljenom u časopisu „Umjetnost riječi“ 1958, br 2. Dokraja ga 
je razradio u knjizi Stilske formacije (Liber, Zagreb 1976.), iz koje i preuzimam ovaj podatak (str. 11).

3	 Dani Hvarskoga kazališta, knj. 31: Igra i svečanost u hrvatskoj književnosti i kazalištu. Ur. Nikola Batušić i dr. 
Hrvatska akademija znanosti i umjetnosti – Književni krug, Zagreb – Split 2005. 



8

Franje pl. Cirakija (Helena Sablić Tomić), o igrama i svečanostima u splitskomu kazalištu 
između dva svjetska rata (Anatolij Kudrjavcev), o operi Družijanca Josipa Andrića kao 
uprizorenju običaja koji pripada tzv. svečanostima godišnjega ciklusa koje slave plodnost 
(Antonija Bogner Šaban), o igri i svečanosti u dramskim djelima Mladena Barbarića (Anica 
Bilić), o igri, obredu, svečanosti ili izvedbi – u dramskim tekstovima Josipa Stošića (Goran 
Rem), o parodiranju svečanosti u suvremenoj hrvatskoj drami (Ana Lederer) i, napokon, 
o isprepletanju igre / svečanosti u Šoljanovoj Romanci o tri ljubavi (Helena Peričić). O 
svečanostima u hrvatskoj književnosti, ne samo dramskoj, i u hrvatskom kazalištu, također 
ne samo dramskom, već se prije jednoga desetljeća, dakle, govorilo na hvarskomu skupu, koji 
je po mnogo čemu blizak ovome, osječkom skupu, ali govorilo se tada u Hvaru uglavnom 
o svečanostima na široj društvenoj i na kazališnoj pozornici, eventualno o književnosti i 
kazalištu kao svečanostima, ne toliko u doslovnom značenju koliko u prenesenom, kao o 
svečanostima riječi i svečanostima duha. Svečanosti u užim, obiteljskim okvirima spomenula 
je samo Ana Lederer u kratkom priopćenju o njihovu parodiranju /o/dvajanje/m/ sadržaja od 
forme u dvije suvremene hrvatske drame. Odnosilo se to na proslavu rođendana u Svinjama 
Tomislava Zajeca i svadbu u Ptičicama Filipa Šovagovića.4

Neuobičajeno za znanstvene i stručne tekstove, pretežit dio autorica i autora objavljenih 
priopćenja nije točno odredio kako razumije igru i svečanost nego je pošao od pretpostavke 
da postoji konsenzus o smislu, značenju i uporabi tih pojmova, odnosno termina. Dunja 
Fališevac, međutim, na početku studije Svečanosti u hrvatskoj ranonovovjekoj epici nudi 
iscrpno određenje naslovnoga pojma, koje vrijedi citirati uz manja kraćenja jer se i u ovom 
priopćenju o svečanosti govori uglavnom u istom smislu:

Riječ i pojam ‘svečanost’ ima u hrvatskom jeziku dva značenja: 1) svečanost označava 
čin, radnju posvećenu važnom događaju kojom se što slavi uz određene ceremonije, događaj 
koji je svečan sam po sebi; pritom se riječ svečanost odnosi na karakter samog događaja; u 
tom značenju riječ svečanost gotovo da je sinonimna sa značenjem riječi ceremonija, spektakl. 
Svečanost je događaj nadsubjektivne, nadindividualne naravi često povezan s institucijama 
vlasti i moći ili pak društveno privilegiranim grupama /…/; 2) svečanost označava svaki 
događaj koji sam po sebi može biti i jednostavan, prozaičan, pa i banalan, ali se kadikad 
izvodi tako da dobiva karakteristike svečanosti, odnosno stav gledatelja ili izvjestitelja o 
događaju pridaje mu karakteristike svečanosti; u tom slučaju karakteristike svečanosti daje 
mu individualan, subjektivan stav promatrača.5

Govoreći o parodiranju svečanosti u suvremenoj hrvatskoj drami, Ana Lederer pak 
društvene činove koji su izvrgnuti scenskoj parodiji, pozivajući se pritom na Ivana Lozicu i 

4	 Usp. Ana Lederer, Parodiranje svečanosti u suvremenoj hrvatskoj drami. U: Dani Hvarskoga kazališta, knj. 
31: Igra i svečanost u hrvatskoj književnosti i kazalištu. Ur. Nikola Batušić i dr. Hrvatska akademija znanosti i 
umjetnosti – Književni krug, Zagreb – Split 2005., str. 395-405.

5	 Dunja Fališevac, Svečanost u hrvatskoj ranonovovjekoj epici. U: Dani Hvarskoga kazališta, knj. 31: Igra i 
svečanost u hrvatskoj književnosti i kazalištu. Ur. Nikola Batušić i dr. Hrvatska akademija znanosti i umjetnosti 
– Književni krug, Zagreb – Split 2005., str. 5. 



9

njegovu knjigu Izvan teatra,6 shvaća kao događaje, radnje i / ili izvedbe što pripadaju različitim 
i brojnim žanrovima teatrabilnih zbivanja u svakodnevici – od svečanih otvaranja, skupova, 
primanja, akademija, političkih i sportskih skupova do rođendana, svadbi i pogreba /…/ – 
dakle, u svim oblicima raznolike ljudske djelatnosti predstavljanja koje uz kazalište uključuje 
i niz nekazališnih žanrova.7 Na početku su toga niza, koji se dakako može dopuniti drugim 
nekazališnim žanrovima, javne, državne, društvene, političke, strukovne i ine svečanosti, na 
njegovu kraju svečanosti koje kadikad mogu biti javne, kao primjerice rođendani, svadbe i 
pogrebi državnika ili medijskih zvijezda, ali mogu, pa u većini primjera i jesu, biti strogo 
privatne, obiteljske.

U tekstu usredotočenu na obiteljske svečanosti u prošloj ili suvremenoj, našoj ili tuđoj 
kulturi svakako bi trebalo točno odrediti o kojim je vrstama svečanosti i o kakvim obiteljima 
riječ te ih onda, tako određene, klasificirati na temelju primjerenih kriterija. Ovdje, međutim, 
neće biti riječi o svim vrstama obiteljskih svečanosti, njihovim povodima, oblicima i svrhama, 
nego o dramatizacijama te uprizorenjima zbivanja, odnosno aktivnosti koje prepoznajemo 
kao obiteljske svečanosti u suvremenoj hrvatskoj drami i suvremenom hrvatskom kazalištu, 
pa će i pristup biti prilagođen toj temi.

Unatoč tomu što ovdje, dakle, nije riječ o sociološkom, antropološkom ili kulturalnom 
pristupu vezama između obiteljskih svečanosti i izvedbenih praksa – neka su terminološka 
pojašnjenja nužna. Tako na početku valja reći da pod obitelji ovdje razumijem i nukleusnu 
obitelj (nuclear family), koju čine samo jedan roditeljski par i djeca (biološka ili posvojena) u 
istom domu, i proširenu obitelj (extended family), i to vertikalno proširenu obitelj (vertically 
extended family), koja obuhvaća tri generacije i više generacija, horizontalno proširenu obitelj 
(horizontally extended family), koja povezuje krvne srodnike, primjerice stričeve i strine, ujake 
i ujne, bratiće i sestrične, nećake i nećakinje, bratiće i sestrične, kao i modificiranu proširenu 
obitelj (modified extended family), koju tvore članovi na ovaj ili onaj način međusobno povezanih 
obitelji koji ne dijele isti dom, često su i raštrkani po svijetu, ali redovito komuniciraju.8

Obiteljske svečanosti s jedne su strane cikličkog karaktera, što će reći da se – kao na 
primjer rođendani, obljetnice vjenčanja ili nekoga važnog događaja u obitelji i vezanih za 
nju, obiteljski dio proslave vjerskih blagdana, primjerice Božića, Hanuke, Kurban-bajrama 
ili krsne slave, i slične prigode – ponavljaju u pravilnim razmacima, gotovo redovito, ali ipak 
ne samo jedanput godišnje i ne nužno svake godine. S druge strane, one mogu biti, recimo 
tako, jednokratne, vezane za jedan u nizu graničnih i prijelomnih događaja u životnom vijeku 
jednoga člana obitelji ili više, pa i svih, njezinih članova,9 primjerice za rođenje i smrt, za 
krštenje i pričest (u kršćana), ili akiku (u muslimana), ili bar micvu (u židova), za vjenčanje, 
proslavu ispita punoljetnosti, promociju u akademsko zvanje, unapređenje ili dodjelu 

6	 Knjiga, s podnaslovom Teatrabilni oblici folklora u Hrvatskoj, objavljena je u Teatrologijskog biblioteci 
Hrvatskoga društva kazališnih kritičara i teatrologa godine 1990.

7	 Ana Lederer, nav. djelo, str. 395.
8	 Usp. npr. Ken Browne, An Introduction to Society, Polity Press, Cambridge, 2011., str. 91-92.
9	 Dijelom je riječ o obiteljskoj strani svečanosti koje pripadaju obredima prijelaza (Arnold van Gennep) ili su im 

svrhom i sadržajem bliske.



10

nagrade ili odličja jednom od članova, za useljenje u novi dom, povratak sina razmetnoga 
nakon dugoga izbivanja ili oca s duge plovidbe, iz rata, iz sužanjstva ili zatvora, napokon, 
za okupljanje cijele inače raštrkane (modificirane proširene) obitelji također nakon dužega 
razdoblja, moguće i jedini put u takvu sastavu… 

U središtu obiteljske svečanosti može biti jedna osoba ili jedan par – svečanost, dakle, 
može imati svojega svečara, slavljenika, odnosno svečarski, slavljenički par – a svečana 
može biti i sama radnja, primjerice obiteljska proslava blagdana, koja okuplja sve članove 
obitelji i u kojoj svi oni ravnopravno sudjeluju.

2.

Drama, ne samo naša, razmjerno rado poseže za obiteljskim svečanostima jer su dobar 
povod za okupljanje likova u istom prostoru.10 Osim toga, sve svečanosti, pa tako i obiteljske, 
teatrabilne su – kako kaže Lozica – pa i scenski atraktivne, a odvijaju se prema publici dobro 
znanim scenarijima te se odmah može zamijetiti svako iskliznuće iz njihova predviđenoga 
toka, svaka greška u obavljanju propisanih radnja, svako iskakanje iz podijeljenih uloga. 
Uzgred rečeno, o sklonosti koju kazalište pokazuje prema obiteljskim svetkovinama svjedoče 
i naslovi poznatih i često izvođenih drama s raznih strana. Podsjetit ću na nekolicinu posvuda, 
pa i u nas, izvođenih prošlostoljetnih tekstova: Pir malograđana Bertolta Brechta, Vjenčanje 
Witolda Gombrowicza i Svadba Eliasa Canettija, Rođendan Harolda Pintera, Obiteljski skup 
i Prijem Thomasa Stearnsa Eliota, Proslava Thomasa Vinterberga, Mogensa Rukova i Boa 
hr. Hansena, Dugi božićni objed Thorntona Wildera…

Za obiteljskim su svečanostima razmjerno često posezali i naši dramatičari. Tako već na 
početku razdoblja za koje se uvriježio naziv hrvatska moderna Srđan Tucić piše jednočinku 
Povratak, jednu od prvih drama u kojima priželjkivano, dijelom i pripremljeno slavlje ne 
uspijeva zbog poremećenih odnosa u obitelji. Ekonomski emigrant Ivo, također jedan od 
prvih u galeriji naših dramskih iseljenika / povratnika, vraća se u dom nakon što je radeći 
na opasnom stroju namjerno izgubio ruku – dakle prinio dio svojega tijela kao žrtvu – te 
dobio osigurninu. Vraća se točno na Badnjak, s nakanom da nakon duljega izbivanja ponovno 
sudjeluje u obiteljskoj proslavi Božića i svojega povratka. Očekivana prisna i topla božićna 
večer sa ženom Jelom i svekrvom Katom pretvara se, međutim, u spletku, laž, svađu, otkriće 
nevjere, rasap obitelji i ubojstvo Jelina ljubavnika, seoskoga kicoša Stanka. Istim su tragom 
išli i drugi, a posebno su – pogotovo u nemalom krugu autora takozvane seoske drame (Adele 
Milčinović, Feana Hrčića) te protoekspresionista (Josipa Kosora, Janka Polića Kamova, Frana 
Galovića) i ekspresionista (Miroslava Krleže, Josipa Kulunžića, Kalmana Mesarića, Ahmeta 
Muradbegovića) – popularne bile dramatizacije i uprizorenja svadba, prožete erotikom, s 
obiljem glazbenoga folklora i raskošnim nošnjama, te bdijenja uz mrtvace, ugodom posve 
oprečna svadbama, prožeta jezom, boli, s pričanjem fantastičnih i bolnih događaja.

10	 Isto se može reći i o pripovjednoj prozi. Nemali se broj novela i poglavlja romana konstituirao oko rođendana, 
svadba ili pogreba, proslava nekoga događaja, uspjeha ili blagdana.



11

Posebno, prijelomno mjesto u nizu drama u kojima se likovi okupljaju radi sudjelovanja u 
obiteljskoj svečanosti pripada, dakako, Krležinima Gospodi Glembajevima. Prvi je čin u znaku 
netom završene proslave obljetnice obiteljske tvrtke Glembay Ltd., a treći u znaku bdijenja 
uz mrtvoga svečara, Ignjata Glembaya. Krleža je tek naknadno, u nadopuni prvoga čina iz 
pedesetih godina, u kojoj je pojačao ceremonijalnu stranu obljetničkoga slavlja, navijestio 
promjenu ozračja iz jubilarnoga u funebralno replikom u kojoj Jedan presvijetli ustvrđuje kako 
je dobro rekao doktor Tulipan da zvono zvoni više na pogreb nego na jubilej! To su karmine, 
dragi moj amice, karmine a ne trijumf...11 Gospoda Glembajevi zaslužuju pozornost i zbog toga 
što su izvrstan primjer drame koja počinje uzdizanjem svečara, a završava njegovim obaranjem, 
koja dakle prikazuje preobrazbu središnjega (što ne mora značiti i glavnoga u dramaturškom 
smislu) lika, a ovdje je to bankar Ignjat Glembay, iz heroja u farmakosa.

Ovdje se, međutim, neću vraćati ni u bližu ni u dalju prošlost našega dramskog 
kazališta12 nego se kratko osvrnuti na samo četiri drame – dvije iz 1990-ih te dvije iz 2000-
itih godina – od kojih je u trima, vrijedi odmah napomenuti, kuhinjski ili blagovaonički stol 
glavni scenografski element.

3.

Prva je u tom nizu Mrtva svadba Asje Srnec Todorović iz 1990.13 Jedno od neobičnijih 
i poetičnijih te scenski najuspjelijih i najizvođenijih djela mlade hrvatske drame s početka 
devedesetih godina prošloga stoljeća, o kojemu je rečeno da mu je intertekstualni fon antidrama, 
odnosno teatar apsurda Becketta i Ionesca,14 izravno ne dramatizira obiteljsku svečanost nego 
pripreme za nju. Opsegom nevelika jednočinka, ali podijeljena u dva čina s prologom te dva 
epiloga, Mrtva svadba sklopljena je od kratkih (i mahom neuspjelih) dogovora oko pojedinosti 
svadbe dvoje mladih ljudi bez osobnih imena te (uglavnom proturječnih) zamišljaja njihova 
budućeg života, stvaranja i rasta nove obitelji, pa zajedničkoga starenja. Tu su potom nabava 
nužnih rekvizita (prsten, vijenac od cvijeća, vino), igre asocijacija koje se izvode predano i 
svečano kao svojevrsni obredi, a na kraju, na onoj razini teksta koji se uvjetno može prihvatiti 

11	 Miroslav Krleža, Gospoda Glembajevi. Nadopuna prvog čina. U: Michelangelo Buonarroti, Kraljevo, U 
logoru, Gospoda Glembajevi, prir. Ivo Frangeš (Pet stoljeća hrvatske književnosti, knj. 94), Zora – Matica 
hrvatska, Zagreb 1973., str. 298.

12	 Kad bismo htjeli govoriti o hrvatskoj drami i obiteljskim svečanostima – bilo o dramatiziranim i uprizorenim 
svečanostima, bilo o izvedbama prikladnih drama u sklopu obiteljskih svečanosti – morali bismo se vratiti na 
početak hrvatskoga svjetovnog kazališta i na renesansne pirne drame, ili se pak okrenuti folklornim izvedbama. 
Usp. o tom: Lada Čale Feldman, Teatar u teatru u hrvatskom teatru, Naklada MD – Matica hrvatska, Zagreb 
1997., napose poglavlje 6.1. Svadba u svadbi i 6.2. Od rituala do kazališta (str. 149-174).

13	 Tekst je praizveden u zagrebačkom Teatru &TD, 22. prosinca 1990., a prvi put tiskan u knjizi: Asja Srnec 
Todorović, Mrtva svadba. Opasno muklo, Dramska biblioteka Teatra &TD, knj. 4, / Zagreb 1990. / Citati su 
preuzeti iz tog izdanja, uz ispravak nekolicine bjelodanih tiskarskih pogrešaka.

14	 Velimir Visković, Izazovi pred mladom hrvatskom dramom. U: Krležini dani u Osijeku 1995. Suvremena 
hrvatska dramska književnost i kazalište od 1968./1971. do danas. Prva knjiga. Prir. Branko Hećimović i 
Boris Senker, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku – Pedagoški fakultet, Osijek – Zavod za povijest hrvatske 
književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Osijek – Zagreb 1996., str. 125.



12

kao prikaz stvarnosti u kojoj žive dramski likovi, samoubojstvo Kćeri, njezin dragovoljni 
odlazak u smrt umjesto u brak. Evo određenja vremena i scenskoga prostora te nekolicine 
dramskih fragmenata u kojima se tematizira buduća, ali neostvarena obiteljska svečanost:

Otužno, nedjeljno veče. Prostrana soba. S lijeve strane stol, s desne visok ormar, u dnu 
vrata. / … / 

�OTAC otvara vrata i propušta u sobu MLADOŽENJU, ljepuškastog mladića u svečanom, 
plavom odijelu.
OTAC: Uđite! Jeste li pokisnuli? / … / Sjednite!
�MLADOŽENJA: Ne, ne. Zahvaljujem, ali ne mogu ostati na večeri. / … / Moramo se 
dogovoriti za vjenčanje. Zato sam i došao. / … / 
OTAC (KĆERI): Postavi stol.
�KĆI otvara desno krilo ormara. Uzima stolnjak, čaše, tanjure, kruh, nož i košaru s 
voćem. / … / 
MLADOŽENJA (ustane): Smijem li vam pomoći?
�OTAC: Sjednite! Vi ste naš gost.
�MLADOŽENJA (sjedne) : Bio bih vam zahvalan kad biste odredili dan vjenčanja. Ovo 
me čekanje uznemiruje.
�OTAC: Dobro. Dogovorit ćemo se. / … (Uzima nož i reže kruh) : Najmudrije bi bilo da 
se vjenčate u zimi.

(str. 44-46)
OTAC: Donijet ću vino. Moramo proslaviti.
MLADOŽENJA: Što?
OTAC: Svadbicu.
MLADOŽENJA: Pričekajte s vinom! Moram vam nešto priznati.

(str. 50)
MLADOŽENJA: Donio sam cvijeće.
MAJKA: Mrzim plastično cvijeće. Podsjeća me na groblje.
MLADOŽENJA: Nemojte mi zamjeriti. Došla je zima. Nema više svježeg cvijeća. / … / 
�MAJKA (otvara desno krilo ormara i pažljivo izvlači svadbeni vjenčić) : Isplela sam joj 
vjenčić. Još ću ga malo obogatiti.
�MAJKA sjedne uz MLADOŽENJU. Otkida cvjetove iz njegovog buketa i slaže ih u 
vjenčić. / … / : Svadba se bliži. / … / 
OTAC: Već ste došli…
MLADOŽENJA: Malo sam poranio. Bio sam nestrpljiv.
OTAC: Jeste li dogovorili dan svadbe?
MAJKA: Imamo mi svoje razgovore.
U sobu ulazi KĆI u crnini. Šutke sjedne za stol.
MLADOŽENJA (ustane) : Došao sam vas vidjeti.
OTAC: Majka ti plete vjenčić… Svadbeni vjenčić.
MAJKA (stavi joj vjenčić u kosu) 

(str. 61-63)



13

MLADOŽENJA: Svadba se bliži i ja sam kupio prsten.
OTAC: Čuješ ga? Kupio ti je prsten.
MLADOŽENJA (ustane i ispruži ruku s prstenom) / … / 
KĆI (ustaje) : Pričekajte…
Prilazi ormaru. Brzo svlači crnu haljinu. Ispod nje se ukaže bijela. OTAC joj popravlja kosu.
KĆI (prilazi MLADOŽENJI) 
MLADOŽENJA (pažljivo joj stavlja prsten) : Evo! Vjenčani prsten.
KĆI: Hvala. / … / 
OTAC (šapće) : Poljubite je sad!
MLADOŽENJA: Kasnije… Najprije ples!
MLADOŽENJA i KĆI počnu plesati. / … / 
OTAC zagrli MAJKU. Plešu. / … / 
OTAC i MAJKA prestanu plesati. / … / 
OTAC: Budite sretni!
MAJKA: Sreća u cipelama i čašama.
OTAC: Sreća u kruhu.
MAJKA: Sreća u redovitim poljupcima.
OTAC: Sreća u redovitim obrocima. / … / Poljubite se sad!

(str. 65-68)

Kao što je već rečeno, Mrtva svadba izravno ne prikazuje obiteljsku svečanost nego 
njezino verbalno najavljivanje, predočavanje, čak i uvježbavanje prstenovanja, svadbenoga 
poljupca, plesa i zdravice u krugu obitelji koja se iz nukleusne – Otac, (mrtva, ali prisutna) 
Majka i Kći – priprema za prijelaz u proširenu, s Mladoženjom kao budućim Kćerinim 
mužem te Očevim i Majčinim zetom. Kao da je mlada dramatičarka na publiku Mrtve svadbe 
odlučila ostaviti dojam da iz gledališta svjedoči održavanju svojevrsnoga glavnog pokusa za 
buduću, a zapravo nemoguću svečanost vjenčanja i započinjanja novoga zajedničkog života.

4.

Sljedeća je drama u ovom nizu Posljednja karika Lade Kaštelan iz 1994.15 Da dramski 
tekst i njegovo uprizorenje svojem čitateljstvu, odnosno gledateljstvu kane ponuditi 
nekonvencionalan dramski svijet te da bi u tom svijetu na ovaj ili onaj način važno mjesto 
moglo pripasti obiteljskoj svečanosti ili obiteljskim svečanostima, naime obilježavanju 
rođendana, daje se naslutiti već iz popisa osoba:

SLUŽAVKA
ONA, na svoj trideset šesti rođendan

15	 Tekst je praizveden u zagrebačkom Dramskom kazalištu Gavella, 31. listopada 1994., a prvi put tiskan u knjizi: 
Lada Kaštelan, Četiri drame, Nakladni zavod Matice Hrvatske, Zagreb 1997. Citati su preuzeti iz tog izdanja.



14

MAJKA, na svoj trideset šesti rođendan
BAKA, na svoj trideset šesti rođendan
NJEZIN LJUBAVNIK
MAJČIN LJUBAVNIK
BAKIN MUŽ

(str. 79)

Tri žene, pripadnice triju naraštaja, a sve tri uhvaćene u dramu na svoj trideset šesti 
rođendan? Ne posve bez oslonca o britansku tradiciju domišljatoga poigravanja dramskim 
prostorom i vremenom,16 ali i o rascijepljen dramski svijet Begovićeva Pustolova pred 
vratima,17 Posljednja je karika zapravo dramatizirana i uprizorena obiteljska svečanost, 
trostruka proslava Bakina, Majčina i Njezina trideset šestog rođendana, podijeljena na četiri 
scene koje su i naslovljene prema uvriježenim etapama te vrste svečanosti: Postavljanje 
stola (str. 81-89), Uz aperitiv (str. 90-98), Večera (str. 99-113) i Poslije (str. 114-116). Ta 
je proslava, međutim, povezana i sa svojom suprotnosti, i to onom suprotnosti o kojoj 
govori i Jedan presvijetli u Glembajevima. Autorica, dakako bez nakane da svoju proširenu 
matrijarhalnu obitelj dovede u vezu s vjerojatno najpoznatijom fikcionalnom agramerskom 
patricijskom obitelji, susret triju žena, koje se s jedne strane ne prepoznaju, jer se ni ne 
mogu prepoznati zarobljene svaka u trideset šestoj godini svojega života, a s druge strane 
jedna drugoj pomažu da svaka sebe spozna te da zajednički spoznaju ono žensko u svima 
njima i u svakoj od njih, domišljato, duhovito i ironično razvija sljubljujući suprotne rituale 
– rođendane junakinja i karmine nakon pogreba Majke.18 Njihova uvodna konverzacija, u 
sceni Uz aperitiv, tako se na početku i vodi oko teške bolesti, patnje, smrti i pogreba, a potom 
prelazi na život, rođenje i rođendan. Poseban ton toj konverzaciji daju nesporazumi oko dana, 
mjeseca i godine u kojoj se zaista nalaze – te Majčine, kadikad neukusne, dosjetke na račun 
smrti Njezine majke. Pritom, razumije se, ta tridesetogodišnjakinja puna života ne može znati 
da zapravo komentira vlastitu smrt u ne tako dalekoj budućnosti i u nimalo dubokoj starosti.19 
Evo izvadaka iz te konverzacije uz aperitiv:

16	 Od novijih je i nama dobro znanih primjera dostatno spomenuti Prijevaru Harolda Pintera, koji radnju vodi 
unatrag, od posljednjega prema prvom susretu ljubavničkoga para, komediju Kako voli druga strana Alana 
Ayckbourna, u kojoj se na preklopljenim mjestima radnje simultano odvijaju vremenski i / ili prostorno odvojena 
zbivanja, uključujući i spajanje dvaju različitih objeda u jedan, te Uspješne djevojke (Top Girls) Caryl Churchill, 
s uprizorenjem oniričkoga banketa na koji uzvanice stižu iz nekoliko povijesnih razdoblja i iz različitih kultura.

17	 Dramski se svijet Begovićeve tragikomedije u devet slika sastoji od Igre (stvarnosti) i Priviđenja (svojevrsne 
predstave, odnosno svojevrsnoga kina – zapravo sna – u predstavi, u režiji Neznanca, odnosno Smrti).

18	 Lada Čale Feldman, Postoji li suvremeno hrvatsko dramsko žensko pismo. U: Krležini dani u Osijeku 1995. 
Suvremena hrvatska dramska književnost i kazalište od 1968. / 1971. do danas. Druga knjiga. Prir. Branko 
Hećimović i Boris Senker, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku – Pedagoški fakultet, Osijek – Odsjek za 
povijest hrvatskoga kazališta HAZU, Osijek – Zagreb 1997., str. 177.

19	 Rođena 20. studenoga 1936., a sahranjena 1. svibnja 1994., Njezina majka nije napunila ni pedeset osam godina 
života.



15

�BAKA: Moram vam reći da mi je neizrecivo drago što smo moj muž i ja pozvani na ovu 
večeru, jer je danas moj rođendan.
MAJKA: Zamislite, i moj!
ONA: Svima nam je danas rođendan.
MAJČIN LJUBAVNIK: Onda, je li ovo rođendanska proslava ili su karmine?
BAKIN MUŽ: Ima li neke razlike? Najest ćemo se i napiti u oba slučaja.
MAJKA: I vi ste rođeni dvadesetoga studenog? Ma zamislite samo!
ONA: Ne. Prvoga svibnja.
MAJKA: Kao moja kći, ma zamislite! /…/
BAKA: Moja kći je rođena dvadesetoga studenog. Devetsto trideset šeste.
MAJKA: Ma zamislite! Ja sam trideset deveto godište /…/
�MAJČIN LJUBAVNIK: Trideset deveto? Kako neobično. A u svim ti dokumentima piše 
da si trideset šesto.
�MAJKA: Da, zamislite! U krsni list su mi napisali devetku naglavačke i od onda se vuče 
pogreška! /…/
BAKA: A ja sam drugog veljače, ali meni je danas sigurno rođendan. /…/
MAJKA: I meni je sigurno rođendan. /…/
BAKA: Još bolje ako nam je svima rođendan.
MAJKA: A vi ste, znači, imali sprovod upravo na svoj rođendan?
ONA: Tako se dogodilo.
MAJKA: Baš je mogla malo pričekati.

(str. 92-93)

Smrt se nakon toga povlači iz konverzacije, premda je s vremena na vrijeme u prvi 
plan vraćaju Bakine slutnje o tomu što će biti s njezinim mužem kad se vrati svojima, 
partizanima, a likove sve više zaokupljaju teme poput braka, politike, hrane, odijevanja, 
navika. Zaokupljaju ih život i rođendanska večera kao svečanost u slavu života:

MAJKA: /…/ Tako. Lijepo smo se raskomotili.
MAJČIN LJUBAVNIK: I, što ćemo sada? /…/
MAJKA: Sada – zdravica! Nama je ipak danas rođendan!
Svi ponovno sjednu za stol. Služavka unese tortu. Toči im vino.
MAJKA: Onda, tko će uzeti riječ? Mislim da biste trebali vi, kao najstariji. /…/
�BAKIN MUŽ: Dobro, kad baš hoćete… Podignimo čaše za ove naše tri ljepotice… za sreću 
i zdravlje, i njih i njihove djece, koju imaju, ili će imati… i nek im se samo lanac života 
nikada nasilno ne prekine, čak ni u teškim vremenima kakva su ova naša… Budite hrabre i 
jake, čeka vas još mnogo boli, ali i mnogo radosti, sigurno… Sretan vam rođendan!
Svi dižu čaše, baka svoju prevrne i prolije vino na stol, odmah se rasplače.
�BAKA: Bojim se, tako se bojim… Ti se nećeš vratiti, znam da se nećeš vratiti… Ovo je 
naša posljednja večera…

(str. 106-107)



16

Kao i u Mrtvoj svadbi, i u ovoj je drami ples neizostavan dio, štoviše vrhunac svečanosti:
�MAJKA (SLUŽAVKI): Imate li vi ovdje kakve muzike? A ne, ovakvo veče bez plesa, to 
ne bi prošlo.
�Glazba. Iz devedeset četvrte, sedamdeset druge, četrdeset četvrte, sve pomiješano. 
Majka prvo pleše sama. Zatim na silu pokrene baku, pleše s njom. Digne se i majčin 
ljubavnik, pokrene Nju, zapleše i bakin muž. Svi plešu. Glazba sve glasnija. A onda, 
zvono na vratima. Zvono je sve glasnije. Nadjača glazbu. Glazba naglo prestaje. /…/
ONA (Služavki): Tko je sad to? Otvori.

(str. 108-109) 

Stapanje triju vremenski udaljenih trenutaka – 1. svibnja 1994., 20. studenoga 1972. 
te 2. veljače 1944. – u jedan trenutak omogućuje ostvarivanje posebnih odnosa svake od 
triju tridesetšestogodišnjakinja s drugim dvjema ženama u istoj životnoj dobi, ali u drugom 
povijesnom dobu, kao i svake od njih sa svojim muškarcem i s njihovim muškarcima. To 
stapanje jednako tako određuje i dvojnu ulogu svake od tih žena u prikazanoj obiteljskoj 
svečanosti, koju organizira Njezina nesvakidašnja Služavka, Ona-Smrti, kako taj lik određuje 
Dubravka Crnojević-Carić.20 Ona je novinarka, ratna dopisnica. Trudna je, proživljava krizu 
u vezi s oženjenim Ljubavnikom – koji će joj se vratiti u posljednjem prizoru na granici 
melodramatskoga happy endinga i njegove parodije – upravo je, na svoj trideset šesti 
rođendan došla s majčina pogreba, i lomi se između dviju odluka: pristati na to da bude 
jednom od karika u lancu postojanja ljudskoga roda, u ciklusu rađanja i umiranja, ili, naprotiv, 
izabrati to da bude posljednjom karikom te prekine taj lanac. Odluku će donijeti nakon netom 
spomenute svečanosti u kojoj će i Njezina majka i Njezina baka slaviti svoj trideset šesti 
rođendan. Svaka je od njih, dakle, svečarica u svojemu vremenu – Ona u Domovinskom ratu, 
Majka u godini sloma Hrvatskoga proljeća, Baka u pretposljednjoj godini Drugoga svjetskog 
rata – a istodobno i sudionica dviju proslava rođendana u drugim vremenima. Utrostručeno 
rođendansko slavlje u toj proširenoj obitelji stoga ni ne može ostati uobičajeno obilježavanje 
obljetnice rođenja jednoga člana obitelji, početka jednoga života, nego prerasta u proslavu 
rađanja i postojanja. Prerasta u ritual koji će Nju provesti iz smrti u život te je učvrstiti u 
odluci da ne prekine lanac – a prekinula bi ga, kako se sugerira, svojevoljnim odlaskom u 
smrt zajedno s plodom u sebi – nego da bude obična karika /…/ u lancu (str. 116) te dopusti 
djetetu da se rodi, uz završne stihove:

U lancu.
Obična karika.
I to je dobro.
Dobro.
Dobro je.

(str. 116)

20	 Dubravka Crnojević-Carić, Melankolija i smijeh na hrvatskoj pozornici, Alfa, Zagreb 2012., str. 190.



17

5.

Alabamu Davora Špišića, treću dramu u ovom nizu, napisanu godine 2008.,21 s prijašnjim 
dvjema dramama povezuje supostojanje živih i mrtvih u dramskom svijetu.22 S Mrtvom 
svadbom dodatno je povezuje i gradnja dramskoga konflikta oko održavanja svečanosti, oko 
njezine prikladne, potpune izvedbe, pa bi se moglo reći da su se dramski likovi u obje drame 
podijelili u dva antagonistička tabora: na jednoj su strani oni koji žele održavanje svečanosti i 
rade na tomu, a na drugoj oni koji se njezinu održavanju aktivno suprotstavljaju ili je pasivno 
ne prihvaćaju. Ipak, razlozi za sličnu, gotovo istovjetnu temeljnu polarizaciju, kao i strategije 
djelovanja sučeljenih strana u tim se dvjema dramama znatno razlikuju jer se i dvije obitelji 
koje imaju poteškoća sa svečanostima među sobom znatno razlikuju. Tako bi se o bezimenoj 
obitelji iz Mrtve svadbe moglo reći da je svijet za sebe, da je autorica na pozornicu izvela 
usamljenu, možda prvu, a možda i posljednju obitelj u povijesti čovječanstva. Naprotiv, obitelj 
Burić iz Alabame čvrsto je srasla s hrvatskim i američkim društvom na mijeni tisućljeća.

U Špišića je riječ o dvjema svečanostima. Jedna se učestalo započinje pa prekida i odgađa, 
ali se napokon i održi, premda ne prema prvotnoj zamisli. Druga se neometano priprema i 
počinje održavati, ali se usred održavanja prekine i više ne nastavi, unatoč želji jedne strane 
da se obnovi. Svečanost koja se opetovano pokušava održati pa se prekida, ali se napokon 
i održi pogreb je sina Gorana. Svečanost koja se pak prekida i više ne nastavlja zaruke su 
kćeri Marine. (Mrtvi je Goran, dakako, prisutan u drami, ali vidljiv samo majci Ruži – kao 
što su u Posljednjoj karici Majka i Baka te njihovi partneri vidljivi samo Njoj i Služavki, a 
ne i Ljubavniku – pa samo s Ružom i razgovara. Uzgred rečeno, glavno, crnohumorno vrelo 
nesporazuma u Alabami vidjet će se i u citiranim fragmentima, Ružine su replike upućene 
samo njoj vidljivu Goranu, koje drugi likovi pogrešno tumače kao upućene sebi te na njih 
neprimjereno i reagiraju. Tu mogućnost nisu iskoristile autorice Karike i Svadbe.)

Špišićeva drama, kao i Posljednja karika Lade Kaštelan, povezuje sadašnjost (prvo 
desetljeće ovoga stoljeća u Hrvatskoj) i prošlost (posljednje desetljeće prošloga stoljeća u 
Alabami), ali s bjelodanom razlikom između onoga što je sada i ovdje za sve likove i onoga 
što je trajno živo u Ružinoj svijesti. Riječ je o traumi, prema sudu psihologa najtežoj, o smrti 
djeteta.23 Naime, godine 1991., nastojeći izbjeći ratne i tranzicijske nedaće, obitelj Burić iselila 
se u Sjedinjene Američke Države, prije svega radi spašavanja života i osiguravanja bolje 
budućnosti za sina Gorana, pa i za Marinu. Pobjegli smo od rata. Da dijete sačuvamo (str. 

21	 Tekst je praizveden u Dramskom kazalištu Gavella, 6. svibnja 2010., a prvi put tiskan u zborniku Nagrada 
Marin Držić. Hrvatska drama 2008. Ur. Boris B. Hrovat, Disput, Zagreb 2009. Citati su preuzeti iz tog izdanja.

22	 Na supostojanju živih i mrtvih – mrtve majke Rute, koja je prisutna u obliku stupa od pržena šećera 
(karamelizirana), živoga oca Lazara, nekadašnjega kapetana JNA koji preživljava brijući susjede, i kćeri Korine, 
koja je u većem dijelu drame živa, a poslije smrti ostaje prisutnom u obliku betonskoga stupa (cementirana) 
– zasniva se i dramski svijet starije Špišićeve drame Jug 2, praizvedene u Hrvatskomu narodnom kazalištu u 
Osijeku 21. veljače 2003.

23	 Usp. npr.: Mirjana Krizmanić, Neki su mi rekli da su im knjige pomogle u rješavanju problema, “Slobodna 
Dalmacija”, 29. travnja 2012., dostupno na: http://m.slobodnadalmacija.hr/tabid/296/articleType/Article View/
articleId/172705/Default.aspx (posjećeno 4. listopada 2015.).



18

44), reći će otac Vinko. Umjesto da ispuni roditeljski san, Goran se, marginaliziran, prezren 
i ponižavan zbog toga što je drukčiji, zbog toga što je siromašan useljenik predodređen za 
luzera, prometnuo u osvetnika, a o vrsti i ishodu njegove osvete američkomu srednjem sloju 
sve kazuju naslovi novina koje u albumu čuva neočekivana gošća obitelji Burić, Amerikanka 
Amanda, majka Goranove vršnjakinje i jedne od njegovih žrtava Samanthe: 

�Krvavi pohod tinejdžera s Balkana!, Masakr u trgovačkom centru! /…/ Ubio petero, 
ranio četvero! /…/ Policijski snajperist usmrtio ubojicu! /…/ Moj sin nije terorist, rekla 
je agentima FBI-a očajna majka sedamnaestogodišnjeg Gorana Burića…

(str. 45)
Vrativši se 1998. u Hrvatsku, otac i majka žele upriličiti sinovljev pogreb kao krajnje 

privatnu, tihu, tajnu obiteljsku svečanost u najužem krugu i u vlastitom dvorištu. Ni takva 
se svečanost, međutim, ne uspijeva održati jer svaki put kad Ruža i Vinko izađu iz kuće s 
kutijom u kojoj je Goranov pepeo i križem presreće ih komunalni redar. U drami se taj prizor 
ponavlja, a spominju se i mnogi prijašnji neuspjeli pokušaji sahrane. Prvi put je započet pa 
prekinut pogreb ovako prikazan:

�VINKO: Znaš, razmišljao sam nešto sinoć… Možda je došlo vrijeme da sve ispričamo 
novinama, ili nekoj televiziji?
RUŽA: Ne dolazi u obzir.
�VINKO: Čujem da dobro plaćaju. Za ovo naše sigurno možemo dobiti tisuću eura, ako 
ne i dvije… /…/
RUŽA: Nećemo više o tome.
VINKO: Kako hoćeš.
�Ruža ustane, uputi se do police i skine s nje aluminijsku kutiju. Arheološki primjerak 
onih u koje se nekad pakirala hrana za put.
RUŽA: Hoćemo li?
VINKO (uzdahne): Može.
On iza ormara izvuče drveni križ i uprti ga na leđa. Izlaze.
Nije ovo srednji vijek, majku mu…
�psuje tip u uniformi komunalca, ulazeći s Ružom i Vinkom. Ruža nosi križ i kutiju, a 
Vinko lopatu. Lopata je umrljana zemljom.
�KOMUNALAC: I to u pol bijela dana! Kako vas nije sramota?! Matori ljudi, a ponašate 
se ko huligani.
Ruža krajem kecelje protrlja kutiju i vrati je na policu.
RUŽA: U svom dvorištu smijemo raditi šta hoćemo.
Vinko čisti lopatu.
KOMUNALAC: E, pa, grobove ne smijete kopati. Gdje to ima? Možda u Americi?
RUŽA (suho): Daleko joj kuća. /…/
KOMUNALAC: Boga vrijeđate, dok izvrdavate s tom sahranom. Nije vas strah?
RUŽA: Nije. Šta nam više može?
VINKO: Nemoj tako, Ružo.



19

�KOMUNALAC (uzrujano): Upozorio je mene Tuna. Potanko mi je opisao vašu trakavicu. 
Deset godina se on natezao s vama.
RUŽA: Da, stvarno, a gdje je Tuna?
KOMUNALAC: Dobio je otkaz. Višak.
RUŽA: Šteta. Drag čovjek. Imao je puno strpljenja za ljude.

(str. 18-20)
Drugi je prikaz znatno kraći, ali se i u njemu ponavljaju sva tri ključna momenta od 

kojih je sazdan prvi prikaz, a ti su momenti pokušaj izvedbe radnje, njezino sprečavanje 
i privremeno odustajanje. Osim toga, u dijalog se ovdje uvlači i druga svečanost, naime 
Marinine zaruke sa Slavenom, sinom njezina bogatog poslodavca i tipičnim predstavnikom 
tranzicijske zlatne mladeži:

RUŽA: Manje priče, imamo puno posla.
Ruža dohvati Goranovu kutiju s police.
VINKO: I danas ćemo. Mislio sam da zbog zaruka…
RUŽA: Daj, molim te, kakve to veze ima?
�Križ je na starom mjestu, iza ormara. On ga uprti. Izlaze. Brzo se vraćaju. U pratnji 
uvijek budnog Komunalca.
�KOMUNALAC: Mislim, stvarno… Dokle tako, majku mu?! Svaki dan isto sranje, 
vandali jedni nedokazani.
Ruža vraća kutiju na mjesto, a Vinko križ.
KOMUNALAC: Sjedaj tamo da vas imam na oku! /…/
Razgovor tu malo pukne.
KOMUNALAC: I kad će svatovi?
VINKO: Uskoro.
RUŽA: Večeras baš slavimo zaruke.

(str. 30; 33)

Majka i kći o zarukama su se dogovorile upravo između dva neuspjela pogreba, pa je i to 
još jedan od načina prepletanja dviju oprečnih svečanosti u Špišićevoj grotesknoj obiteljskoj 
drami:

�MARINA: Da ga pozovem sutra na večeru? /…/ Nisi ga pravo ni upoznala. Uvijek me 
doprati samo do vrata.
RUŽA: Pa da, nije red…
MARINA: Mislila sam da dođu i njegovi starci.
RUŽA: Odlična ideja.
MARINA: Ono, kao neke zaruke…
GORAN (mlatara nogama): Vidiš ti nje kako se pali na stare rituale.
RUŽA (Goranu): Ne rugaj se.
MARINA: Ne rugam se, jako sam ozbiljna…

(str. 27)



20

Naviještena se obiteljska svečanost za koju Burićevi daju sve što mogu dati, međutim, 
neće održati, točnije bit će nasilno prekinuta i ostat će nedovršenom. Zaruke naizgled počinju 
kako obično i počinju takve i slične svečanosti – aperitivom, večerom i prstenovanjem, a 
slijedit će u jednom trenutku i poziv na ples, baš kao i na rođendanskom slavlju u Posljednoj 
karici i svojevrsnom pokusu za svadbu u Mrtvoj svadbi – ali već se u tom početku nazire 
duboka pukotina. Svečanost, naime, započinje u okrnjenu sastavu jer Slavenovi roditelji 
navodno nisu mogli doći – mnogo se uvjerljivijom čini mogućnost da svojim izostankom 
žele Marini i njezinim roditeljima dati na znanje da zadnja uredska tipkačica (str. 26), kako 
je Marina čula da ju Slavenov otac u svađi sa sinom naziva, nije prikladna partija za njihova 
bogatog sina i nasljednika, a nastavlja uglavnom u obostrano podosta usiljenu raspoloženju, 
ali se ipak odvija u kakvu-takvu kontinuitetu, čak i uz rijetke trenutke potpunoga opuštanja:

RUŽA: A gdje su vaši mama i tata?
�SLAVEN: Nepredviđene okolnosti. Tata je hitno morao odletjeti na neki sastanak u 
London.
RUŽA: Mogla je mama doći.
�SLAVEN: Na žalost, nije. Strašno joj je krivo, baš se veselila da vas upozna, ali od jutros 
je drma takva viroza da jedva govori.
RUŽA: Ti će nas virusi dokusuriti jednog dana.
�VINKO: E, zato ih moramo tamaniti. (Povede Slavena do kolica.) Dođite, da mi trgnemo 
nešto oštro.
SLAVEN: Može. Samo mi nemojte govoriti vi. /…/
Ruža donese korpice s kruhom i mašću.
RUŽA (ponudi Slavena): Malo predjela…
SLAVEN: Kruh i mast, kakav etno! /…/
Ruža izvadi meso iz frižidera i donese ga na stol. /…/
SLAVEN (tovari si meso u tanjur): Savršeno. Rustikalno i robusno. /…/ 
VINKO (toči mu vino): Probaj ti ovo, dečko. Bez trunke šećera.
�SLAVEN (proba vino): Vrhunsko! /…/ Kažem ja, prave vrijednosti kriju se u malim, 
jeftinim stvarima.
Goran se iskobelja ispod stola.
GORAN: Pobljuvat ću se, majke mi. /…/ (Izlazi.)
RUŽA (omakne joj se): Vrati se…!
�SLAVEN (razgaljeno): Tako je, Ruža mi je skinula pravu riječ s jezika. „Vratiti se“… To je 
jedini bingo. Vratiti se malim biserima sreće koje smo nasilno izbacili iz naših života. U 
neprirodnoj, bjesomučnoj trci za profitom mi nismo više u stanju prepoznati srce koje kuca, 
tu pored nas… /…/ Zato, dopustite mi, dragi prijatelji… (Prtlja po džepu. Izvadi kutijicu.) 
Da ovim skromnim prstenom vežem jedno srce zauvijek… (Pruži kutijicu Marini.)
�MARINA (otvori kutijicu): Jebote! (Skoči i grli Slavena.) Ti si luuuud! (Natakne prsten.) 
Koma, gle, mama!

(str. 37-40)



21

Nakon prstenovanja slijedi preokret, kao posljedica Amandina dolaska i postupnoga 
otkrivanja dugo i dobro skrivane obiteljske tajne. Preletjevši već spomenute naslove iz 
novina, unatoč Marininim pokušajima da ga u tom spriječi, Slaven shvaća da je obitelj osam 
godina živjela u Americi i što se tamo zbilo te bijesno razvrgava zaruke:

SLAVEN (Marini): Kad sam trebao doznati te nevažne pojedinosti? Oko zlatnog pira?
MARINA: Čekaj, ljubavi, objasnit ću…
�SLAVEN: Šta da čekam?! Da mi prerežeš vrat na spavanju? /…/ Sutra navrati po radnu 
knjižicu.
�VINKO (pokuša ga zagrliti oko ramena): Slavene, pametan si dečko. Idi kući, prespavaj… 
Kad se ohladiš, shvatit ćeš da…
�SLAVEN: Ne gnjavi, satri. Bolje pazi da ti i mala nekog ne krkne. (Marini) Prsten 
zadrži (Izađe.)

(str. 45-46)

Drama se nakon toga vraća Goranu, njegovu dobivanju oprosta od Amande, s Ružom 
kao medijem, i njegovu posljednjem ispraćaju, istina ne onakvom kakav su deset godina 
pokušavali ostvariti Ruža i Vinko, nego onakvom na kakav je njegov umorni duh, željan 
konačnoga smirenja, pokušavao privoljeti Ružu:

GORAN: Mama, zašto me ne prospeš u rijeku? To ti je najlakše. /…/ Ti samo otvori 
kutiju. Vjetar će obaviti ostalo. /…/ Daj, Ružo, bit će nam svima lakše. Nisam jučer umro. 
Deset godina je prošlo.

(str. 22)

U posljednjoj i zaista svečanoj sceni Alabame, Ruža, Marina i Amanda ispunjavaju mu 
tu želju, a muškarci – Vinko, Slaven i Komunalac – isključeni su iz ceremonije prosipanja 
pepela i sahranjivana prošlosti:

GORAN: Vrijeme je, mamice.
RUŽA otvori kutiju.
RUŽA: A da ostaneš još malo?
GORAN: Ne mogu /…/ Zbogom. (Uđe u rijeku.) Pusti ga, Ružo…
�RUŽA istrese kutiju i pepeo poleti iznad vode. Spusti kutiju i zagrli Marinu i Amandu. 
Stoje. Počinje snijeg.
AMANDA: Snijeg. Obožavam snijeg.
MARINA: Fuj! Uranio je ove godine.
RUŽA: Idemo kući, cure.

(str. 54)

Simbolička je vrijednost Špišićeve dramatizacije dviju oprečnih obiteljskih svečanosti 
neupitna. Prosipanjem Goranova pepela dvije majke nakon dugih deset godina pronalaze 
mir i utjehu, prekidaju sa životom u prošlosti, životom što je sve vrijeme bio zarobljen u 



22

trenutku nasilja i smrti i što je protjecao u razgovoru s mrtvima, te prihvaćaju nastavak života 
u sadašnjosti, u društvu preživjelih, s njima i za njih. Preživjele i sposobne za preživljavanje u 
obrednom razdvajanju mrtvih i živih, smrti i života, prošlosti i sadašnjosti zastupa kći Marina, 
koja je zapravo ključna osoba u drami – i kao dramaturški i kao etički arbitar situacije24 – 
jer upravo ona u posljednjoj i pretposljednjoj sceni Alabame donosi odluku o tomu koja 
će se svečanost održati, a koja se neće održati. Donosi i još jednu odluku, naime odluku o 
tomu na kakvu se i na koju sadašnjost može pristati nakon raskida s prošlošću. Odlučnim 
otklanjanjem Slavenove molbe da obnove vezu, što prethodi odlasku na rijeku, Marina uime 
cijele obitelji, ali i uime svih žrtava rata i tranzicije, svih marginalaca, Slavenu i njegovoj 
obitelji, a preko njih i svim izravnim ili posrednim ratnim i tranzicijskim profiterima, daje 
do znanja da prihvaćanje sadašnjosti ne podrazumijeva i prihvaćanje njih i njihova sustava 
vrijednosti. Mira među dvjema stranama rascijepljena društva neće i ne može biti, kao što ga 
nije bilo niti moglo biti između luzera Gorana i njegovih uspješnih američkih vršnjaka. Ne 
daje se naslutiti kako će se razvijati njihov neizbježni sukob, ali slika triju žena zagrljenih 
u zimskoj noći na obali rijeke u kojoj je i Goran napokon našao vječni spokoj ipak obećava 
jedno – kakav bio da bio, taj se sukob s njihove strane neće pokušati riješiti sačmaricom.

6.

Na kraju, samo kratka napomena o četvrtoj drami, zapravo o scenariju autorske predstave 
Mrzim istinu! Olivera Frljića iz godine 2011.25 Za razliku od triju drama o kojima je dosad bilo 
riječi i u kojima ravnopravno sudjeluju živi i mrtvi, u Frljićevu su dramskom svijetu prisutna 
samo četiri živa člana nukleusne obitelji, ujedno i autorove obitelji – otac, majka, sin i kći. 
Mjesto je radnje njihov stan, a vrijeme, kako kaže informacija na internetskoj stranici Teatra 
&TD, prije 24. travnja 1992.26 Cijeli je prostor, u kojemu nema stroge podjele na pozornicu 
i gledalište, opremljen i osvijetljen tako da zaista odiše privatnošću. Unatoč tomu, ni Frljićev 
dramski / scenski svijet nije neslojevit, a pogotovo mu ne nedostaju pukotine. Podijeljen 
je na nekoliko slojeva i razviđa se u njemu nekoliko razina među kojima se uspostavljaju 
kompleksni odnosi te vodi igra između živih ljudi, dramskih likova i glumaca; života, teatra i 
metateatra; autorova scenarija, skupnoga osmišljavanja predstave, pokusa i izvedbe; prošloga 
i sadašnjega povijesnog vremena te prošloga i sadašnjeg fikcionalnog vremena; stvarnoga, 
dramskog, pozorničkog i gledališnog prostora…

Jedna se obiteljska svečanost provlači kroz izvedbu. Riječ je o nedjeljnom objedu – 
zapravo nizu nedjeljnih objeda – kao svečanom i obvezatnom činu u kojemu bi se obitelj 
trebala ciklički okupljati za stolom, obnavljati i osnaživati, ali se poremećeni odnosi među 
njezinim članovima ne mogu obnoviti tim tradicionalnim obiteljskim ritualom, čak ni 

24	 O arbitru situacije u Souriaua i drugih teoretičara usp. Boris Senker, Uvod u suvremenu teatrologiju I., Leykam 
international, Zagreb 2010., str. 112-113.

25	 Tekst je praizveden u zagrebačkom Teatru &TD 26. svibnja 2011., ali nije objavljen, a informacije o predstavi 
dostupne su na internetskoj stranici Teatra &TD: http://itd.sczg.hr/. 

26	 Usp.: http://itd.sczg.hr/events/o-frljic-mrzim-istinu/ (posjećeno 5. listopada 2015.).



23

privremeno i formalno. Nametnuto druženje za blagdanskim stolom, na kojemu ustrajava 
dominantna majka, opetovano se prekida te, umjesto dramatizirane i uprizorene obiteljske 
svečanosti, četrdesetak gledatelja poredanih duž četiri zida prostorije u kojoj se nedjeljni 
objed – odnosno kazališna predstava – odvijaju promatra prizore obiteljskoga nasilja 
i rastakanja obitelji, a ne njezine obnove. Da je ostalo samo na tomu, Frljićev scenarij i 
predstava u njegovoj režiji ne bi se znatno odmaknuli od Tucićeva Povratka i srodnih drama 
na njegovu izravnom ili posrednom tragu. U Frljića se, međutim, radi ne samo o prikazu 
nemogućnosti izvedbe svečanoga homogenizirajućeg čina u disfunkcionalnoj obitelji, 
nego i o nemogućnosti izvedbe predstave kao svečanosti u disfunkcionalnom kazalištu i 
disfunkcionalnoj kulturi. Nimalo slučajno, na Frljićevu se stolu i u rukama njegovih glumaca 
uz rekvizite uobičajene u uprizorenim svečanim objedima – a ti su rekviziti tanjuri, čaše, 
boce i pribor za jelo – nalazi i dramski tekst, koji se, prelazeći iz ruke u ruku i padajući na 
pod, doslovno raspada kao i sve što se u njemu i njime pokušava konstituirati – i nedjeljni 
objed kao tradicionalna obiteljska svečanost, i nukleusna obitelj kao proklamirana temeljna 
društvena zajednica, i drama kao aristotelovski shvaćena radnja s početkom, sredinom i 
krajem, i dramska predstava kao umjetnička i društvena svečanost.



24

Antun Pavešković

BIDERMAJERSKI KOMPLEKS OBITELJI  
U DRAMAMA PIJERKA BONE

Enciklopedijska natuknica kaže da je bidermajer stilsko razdoblje u srednjoeuropskoj 
umjetnosti između 1815. i 1848. godine te da je riječ o stilu skromnoga građanskog 
ambijenta. Bidermajer se stilski nastavlja na klasicističke oblike s kraja 18. stoljeća, ali teži 
manjim dimenzijama, reprezentativnost zamjenjuje intimnošću. Likovne prezentacije služe 
jednostavnom obiteljskom životu. U književnosti bidermajer je naziv poglavito za razdoblje 
u njemačkoj i austrijskoj književnosti, oko 1825. – 1848., a temeljna mu je karakteristika 
spoj romantizma i realizma, poglavito u novelama, romanima i lirici naglašene čeznutljivosti, 
sentimentalnosti i bijega u prošlost (Grillparzer, Nikolaus Lenau, Eduard Mörike). Zabavnu 
književnost obilježavaju romani jeze, poučni povijesni romani, mnogobrojni almanasi i 
priručnici bontona, spomenari i rodoslovlja.1 Gore spomenuto razdoblje dvostruko je aktualno 
s obzirom na našu temu. Prije svega, ono se gotovo sasvim poklapa s vremenom stvaranja 
Pijerka Bone Lukovića, ali donekle i s razdobljem glede čije naravi književna i povijesna struka 
u nas još uvijek nije uspjela uspostaviti suglasnost, a krstimo ga ideološkim imenom ilirizam. 
Riječ je o preuzimanju naziva koji su baštinili vođe Hrvatskoga narodnog preporoda od tzv. 
pragmatičkog humanizma,2 po čijim su vizijama Hrvati Iliri. Tu koncepciju, kao i konkurentsku 
crkvenoslavensku tradiciju koju karakterizira kontinuitet slavenskoga nadnacionalnog jezika, 
definitivno uklanja pragmatički romantizam koji ruši zgradu makrokozma latinskoga i 
mikrokozma hrvatskoga književnog jezika.3 Dubrovnik i Dubrovčani slijede obje tradicije, 
humanističku – pišući latinski do u novo doba, a crkvenoslavenskoj, nipošto u jezičnom, 
ali svakako u ideološkom pogledu, analogan je barokni slavizam, začet već u 17. stoljeću. 
Pragmatičkom romantizmu imala je biti žrtvovana dubrovačka baština, bilo tako da se utapa 
u nove književnoideološke okvire po modelu Demetrovih adaptacija (Gleđevićevu Zorislavu 

1	 Bidermajer, Proleksis enciklopedija, http://proleksis.lzmk.hr/12144/.
2	 Ivan Slamnig, Hrvatska književnost osamnaestoga stoljeća, njezini stilovi, veze i uloga u stvaranju nacionalnog 

jedinstva, u: Hrvatska književnost u evropskom kontekstu, uredili Aleksandar Flaker i Krunoslav Pranjić, Zavod 
za znanost o književnosti Sveučilišta u Zagrebu / Sveučilišna naklada Liber – Zagreb, Zagreb 1978., str. 280.

3	 Ibid. 



25

on preinačuje u Ljubav i dužnost, a Sunčanicu Šiška Gundulića u Krvnu osvetu i to nipošto 
nisu tek formalne preinake!)4 bilo da se od nje odustaje na, ma koliko to paradoksalno zvučalo, 
način Pijerka Bone, Dubrovčanina koji, osim u jednoj dramskoj adaptaciji, sadržajno odstupa 
od dubrovačke dramaturške tradicije. Bona, pišući lokalnim dubrovačkim idiomom, pokušava 
dosegnuti novo doba kombinirajući zastarjele dramaturške tehnike s ugođajem novoga 
građanskog doba na način kako ga može slutiti deklasirani dubrovački plemić. Pisac koji se, 
vremenski, ali i po nekim tematskim aspektima, uklapa u književni bidermajer, u čijem opusu 
međutim ne smijemo zanemariti ni činjenicu da on također slijedi i književnopovijesni okvir 
konstruiran Slamnigovim zaključkom da su se filološki i književni stavovi, stilska i kulturna 
obilježja koja svoju puninu dostižu upravo u 18. stoljeću, javili već sredinom 17. stoljeća i 
trajali do sredine 19. stoljeća.5 Drugim riječima, Pijerko Bona proizvod je zbunjena vremena 
koje zna da policentrični etnikum mora oblikovati u jedinstven nacionalni identitet, pričem je 
kultura neizbježiv konstrukcijski instrument, a književnost njena središnja funkcija. Vrijeme je 
to koje zna što hoće, ali nije sasvim sigurno kakav sadržaj mora dati tom identitetu. Nositelji 
ovoga pokreta bili su izdanci mlade (i godinama i činjenicom da je netom stasavala) građanske 
klase, a to da su se među njima našli i neki velikaši ne mijenja ništa na stvari. Zajednička misao 
svih njih bila je misao netom rođena građanstva.

Prvi put nakon propasti srednjovjekovne države većina hrvatskih zemalja našla se, 
po završetku Napoleonskih ratova i rekonfiguriranja Europe, unutar jedinstvene državne 
zajednice. Preporoditelji su savršeno intuirali taj moment idealnim za pokretanje velike 
nacionalnointegracijske akcije. Ujedno, jedino su oni, mladoburžujski intelektualci, mogli 
naslutiti šansu koju hrvatske feudalne strukture, posve utkane u austrijski staleški poredak, 
asimilirane poglavito nakon zrinsko-frankopanske urote u austrijski sustav čiji se (pred)
zadnji izdanak Franjo Josip predstavljao Rooseveltu kao zadnji europski monarh stare škole, 
nipošto nisu mogle prepoznati pa, shodno tome, ni artikulirati. Ovdje nailazimo na još jedan 
paradoks hrvatske nacionalne integracije – unutar austrijske cesarske koncepcije ona je 
potencijalno opasno avangardna, a u svjetskim razmjerima ona je anakronizam utoliko ukoliko 
je anakronizam čitav srednjoeuropski prostor okovan dinastičkim okvirom koji niti je želio niti 
je objektivno mogao prepoznati moderni lik nacionalne države.

Preporoditeljsko okupljanje na zasadama pragmatičkog humanizma ispunjena novim 
sadržajem nailazilo je na probleme pokrajinskih partikularizama, s jedne strane, ali i nadetničkih 
integracijskih projekata, s druge. Nacionalno ne isključuje nužno multietničko, no situacija 
podijeljenih geopolitičkih sfera i različitih, inkogruentnih interesa, nije obećavala uspješnu 
integraciju. Hrvatski ilirci dugo nisu htjeli uvidjeti da se na etničkoj srodnosti ne može graditi 
identitet, pogotovu ne ako je integracijski proces u drugim sredinama već krenuo u suprotnom, 
ekskluzivnom smjeru, kao što je to bio slučaj sa Srbima, ali, uz periferne, ma koliko bitne, 
iznimke i sa Slovencima.

4	 Nikola Batušić, Hrvatska drama 19. stoljeća, Logos, Split 1986., str. 46.
5	 I. Slamnig, op. cit., str. 281.



26

Razmotrimo li situaciju iz perspektive Dubrovnika u spomenutu povijesnom času, postaje 
nam jasniji kaos u hrvatskim glavama u trenutku kada je trebalo misliti sustavno, uredno i 
trijezno. Dubrovnik, stoljećima Satrapska kastinska država, utemeljena ideologemom slobode, 
biva depriviran upravo gubitkom državnosti kao jamstva tog ideologema. Utapanje u novu 
državnu zajednicu većina Dubrovčana ne vidi kao integraciju s nacionalnom maticom nego 
kao okupaciju. Dubrovnik, identitetom jasno određen još hrvatstvom Vetranovića ili Vladislava 
Menčetića, iz perspektive izgubljene samostalnosti novo geopolitičko prekrajanje ne vidi u 
pripajanju hrvatskoj matici nego nasilnom utjerivanju pod habsburšku egidu. To je i jedan od 
razloga pojave srbokatoličkog pokreta, osobita izražaja domovine svedene na zavičaj i države 
pretvorene u perifernu provinciju. Usput, zanimljivo je kako se dubrovačka državica, sama 
povijesni anakronizam, preko noći našla u kvantitativno različitom, glomaznom, ali – gledajući 
povijesno – sadržajno ipak gotovo identičnom – anakronizmu.

Pijerko Bona, mada jedan od najistaknutijih boraca u ustanku protiv francuske okupacije 
tijekom kojega je teško ranjen u noći s 9. na 10. prosinca 1813.,6 bio je među rijetkima koji su 
prihvatili novu realnost. Njegov opus svjedoči to prihvaćanje. Živio je u Dubrovniku od 1788. 
do smrti 1846. kao izdanak jednog od najstarijih i najutjecajnijih vlasteoskih rodova, iz casate 
političkih sorboneza, punim imenom Petar (Pijerko) Miho-Filipov Bona, nadimkom Luković.7 
Čitav niz njegovih predaka činili su najistaknutiji predstavnici kulturnog i političkog života 
Dubrovačke Republike, a izravni je potomak i velikoga pjesnika Ivana Franovog Gondola 
(1589. – 1638.). Podrijetlom su Bone iz Njemačke, a najstariji poznati član roda spominje 
se već 1252. godine.8 Osim dramskim i pjesničkim radom, bavio se i glazbom, svirao je više 
instrumenata, neke od svojih pjesama navodno je i uglazbio,9 a neko vrijeme, boraveći u Trstu, 
spremao se otputovati u Ameriku i tamo ostvariti glazbenu karijeru. Od 1815. do 1824. godine 
živio je u Kairu i Aleksandriji. Oženio se 1825. venecijanskom barunicom Elenom Antonijevom 
de Marenzi (oko 1791. – 1861.) i iste se godine vratio u Dubrovnik, gdje je ostatak života 
provodio u siromaštvu, tolikom da će njegove sinove austrijskoj vlasti na službu preporučati 
kontroverzni Inocencije Čulić, poznati Fratar Gluhi, konfident, naglašavajući da će inače obitelj 
sasvim propasti.10 Od njegovo šestoro djece, četiri sina i dvije kćeri, književnošću se bavio 

6	 A. P., Uspomene o ustanku u dubrovačkoj zemlji g. 1813. i 1814., ”Srđ / List za književnost i nauku“, g. 2, br. 
5 (16. III.), br. 7 (16. IV.), br. 8 (30. IV.), br. 9 (16. V.), br. 11 (16. VI.), br. 12 (30. VI.), br. 13 (16. VII.), br. 18 
(30. IX), Dubrovnik 1903.

	 V. i.: Antun Pavešković, Gospari uvježbavaju ustanak. Anali Zavoda za povijesne znanosti Hrvatske akademije 
znanosti i umjetnosti u Dubrovniku. Svezak L. Zagreb – Dubrovnik 2012., str. 181-198.

7	 V.: Nenad Vekarić, Vlastela grada Dubrovnika / Svezak 4 / Odabrane biografije, HAZU, Zagreb – Dubrovnik 
2013., 189-193. V. i: Antun Pavešković, Slikotvorstvo Pijerka Bunića Lukovića, Biblioteka ”D“, knjiga 5, 
Časopis ”Dubrovnik“, Dubrovnik 1987., te od istog autora Rubovi, Zagreb 2006.

8	 Nenad Vekarić, Vlastela grada Dubrovnika / Svezak 2 / Vlasteoski rodovi (A - L), HAZU, Zagreb – Dubrovnik 
2012., str. 91.

9	 Franjo Šandor Kuhač, Glasbeno nastojanje Gajevih Ilira, Nakladom Knjižare Mučnjak-Senftlebenove, Zagreb 
1885.,  str.13.

10	 Josip Bersa, Dubrovačke slike i prilike (1800.-1880.), Matica hrvatska, Zagreb 1941., str. 84.



27

sin Josip (1838. – 1875.).11 Ključan za Pijerkovu književnu sudbinu bio je susret s Gajem u 
Dubrovniku 1841. kojom prigodom mu je vođa preporoda otkupio nekoliko dramskih tekstova, 
od kojih su tri posthumno objavljena 1849. u “Danici”. Nudio mu je i intendanturu budućega 
narodnoga kazališta u sklopu Ilirske narodne čitaonice.12 Dvije drame (Bolje promišljeno nego 
namišljeno i Stranoljublje Cernogoracah) izvedene su u Zagrebu 1856. i 1862. godine. Napisao 
je 31 dramsko djelo na hrvatskome, dva na talijanskome jeziku te nešto pjesama, od kojih je 
Pravedna ljubav objavljena u “Danici” još 1840.13 Namjeravajući u dva sveska tiskati svoje 
24 drame pod naslovom Ilirsko kazalište, 6. kolovoza 1842. sklopio je ugovor sa zadarskim 
nakladnicima braćom Battara, no pothvat, iako su već bili objelodanjeni pretplatnički listići, 
nije uspio.14

Bonin članak objavljen u “Serbskom narodnom listu” i “Zori dalmatinskoj” 1845. značajan 
je i jedini poetološki zapis književnikov koji svjedoči o njegovim isključivo prosvjetiteljskim 
namjerama.15 Temeljna težnja ovoga članka jest definiranje uloge kazališta. Ključna riječ u njemu 
jest koristovalo – dakle, korisno bi bilo pokrenuti kazališta koja bi prikazivala ne samo drame 
na narodnom jeziku, što bi uključivalo i prijevodne tekstove, nego poglavito izvorno domaće 
komade.16 Iako ne eksplicitno, razvidno je u ovom programatskom članku prosvjetiteljsko 
načelo poučiti zabavom. Ovdje nalazimo i razlog zašto Bona nije prihvatio Gajevu ponudu da 
prijeđe u Zagreb i tamo vodi zacrtano narodno kazalište. Dubrovčanin i nehotično i nesvjesno 
ilirsko općinstvo gleda okom deklasiranog patricija koji u konkretnim gledateljima vidi tek 
vojnovićevsku pustu raju, potrebitu kulturnog uzdizanja, izobrazbe, prosvjećivanja. S gledišta 
preporodnih prvaka ta je koncepcija potpuno zakašnjela: Novo građanstvo, što će se početi 
okupljati oko ilirskog programa, prvi put nakon dvije stotine godina ne gleda na kazalište 
kao na moralno-popravni zavod, kakvim ga je, usprkos svojim liberalnim nazorima, smatrao 
još i biskup Vrhovac. Ta nova građanska klasa postala je temeljem za sveukupna preporodna 
stremljenja, među kojima je kazalište, posve razumljivo, zauzimalo vrlo značajno mjesto.17 
Nesporazum je proizvela komplicirana situacija u kojoj mlado hrvatsko građanstvo traži svoje 
ideološko uporište s kojega bi proizvelo naciju. Uporište je, istoznačno, slavna ili drevna, 
politička i kulturna povijest. Nije slučajno da preporod u nas počinje svojevrsnom hrvatskom 
filološkom revolucijom.18 Hrvatsko građanstvo, kao i sve druge inačice te klase u svijetu, 
zna da može postati samosvjesno samo preko tiskanog jezika. Kazalište je za nj oblik toga 

11	 Miljenko Foretić, BUNIĆ, Josip (Bepo, Pepo, Jozo), Hrvatski biografski leksikon, sv. 2, Enciklopedijski zavod 
Miroslav Krleža, Zagreb 1989., str. 497-498.

	 V. i: Josipu markizu Buniću, ”Dubrovnik“, br. 4, Dubrovnik 1876., str. 193.
12	 Nikola Kojić, Boravak Ljudevita Gaja u Dubrovniku 1841., ”Dubrovnik“, 1, 1965.; o Buniću na str. 46, 47 i 52.
13	 Đuro Šurmin, Iz prošlosti kazališta u Zagrebu, ”Obzor“, br. 349, Zagreb, nedjelja, 23. prosinca 1923.
14	 Pavao Galić, Povijest zadarskih tiskara, Hrvatsko bibliotekarsko društvo, Zagreb 1979., str. 21-38.
15	 Cvito Fisković, Stara splitska kazališta, Narodno kazalište, Split 1946., str. 9-10.
16	 A. Pavešković, Slikotvorstvo…, str. 10.
17	 Nikola Batušić, Povijest hrvatskoga kazališta, Školska knjiga, Zagreb 1978., str. 208.
18	 Bendict Anderson, Nacija: zamišljena zajednica. Prev. Nata Čengić i Nataša Pavlović, redaktura Silva Mežnarić. 

Školska knjiga, Zagreb 1990., str. 74-75.



28

standardiziranog jezika, mogućeg isključivo u vidu zapisana preteksta iz kojega se onda izvodi 
na sceni kazivana riječ. 

Specifikum nacionalne integracije u srednjoj i jugoistočnoj Europi jest multietničko 
područje u kojemu građanska avangarda minorne nacionalne skupine mora djelovati ne samo 
u prostoru omeđenom vlastitim nacionalnim teritorijem nego i s kolonijalnim elitama koje, 
usuprot lokalnim nacionalnim, oblikovanje nacionalnoga shvaćaju kao deetnicizaciju pojedinih 
entiteta, u koje se svakako ubraja i hrvatski, u korist u tom trenutku dominantne nacionalne 
cjeline (mađarizacija će na dnevni red doći kasnije). Pijerko Bona ne dijeli potrebu iliraca da se 
odupru germanizaciji i istodobno afirmiraju hrvatsku inačicu južnoslavenstva zato jer osjeća da 
prošlost postoji vrlo čvrsto – njegova, dubrovačka, južnohrvatska. Ilirci tu prošlost tek moraju 
zaposjesti. U toj se točki preporoditelji i Bona nisu mogli naći.

Bona je počeo pisati još za boravka u Egiptu: sudeći prema nadnevcima na autografima, u 
Egiptu je 1821. napisao komediju Barov pir te je 17. ožujka 1824. u Kairu počeo pisati komediju 
Domaće ogledalo, završenu u Rijeci dubrovačkoj 1836.19 Njegov dramski opus tematski ugrubo 
možemo podijeliti na skupinu pseudopovijesnih drama i na pučke igrokaze. Bidermajerske 
tragove nalazimo već u prvoj grupi tekstova u kojima je tragički tijek onemogućen inicijalnim 
melodramskim ustrojstvom i sentimentalističkom psihologijskom obradom likova. Zamršene 
fabule začinjene ljubavnim intrigama i dvojbama svode patnju na razinu osobne, privatne boli, 
daleko uzrocima sudbinske naravi koji junaka prave tragedije pritišću u liku tragične krivnje te 
stoga svoj model približavaju građanskoj sentimentalističkoj dramaturgiji.

Druga grupa drama motivsko-tematski uklapa se dobrim dijelom u opisane okvire 
bidermajerske književne topografije. Tako će rana komedija Domaće ogledalo,20 rabeći 
tradicionalni matrimonijalizacijski zaplet, i agonom i eksplicitnom parabazom propagirati ideal 
građanskoga toplog ognjišta. Posve shematizirana struktura sukoba raspoređena je između 
urednog i kućevnoga protagonista i njegova neuredna, površna i svojeglava antagonista koji 
se nakraju, uvidjevši svoje mane, pokaje i preobrati. I pozitivna i negativna distribucija likova 
udvaja se, a mijena negativnih u pozitivne likove izvedena je retorički, situacijski i psihološki 
potpuno neobrazloženo. Neuvjerljiv obrat okončan je poukom izravno upućenom publici, po 
uzoru na završetke Kotzebueovih drama.21 Prosvjetiteljske pobude traže crno-bijelu podjelu u 
kojoj je nositelj pozitivne osobine mladoženja Jakov, a njegov negativni pandan buduća supruga 
Tere. Na strani razuma je i Terina mlađa sestra Pere. Plošno ocrtani likovi, uza spomenuto 
neuvjerljivo finale, rezultiraju dramom koja bi teško izdržala scensku provjeru.

Vrijedna domaćica još shematiziranije polarizira dvije grupe osobina do kraja ucijepljene 
u dvije monopatski karakterizirane grupe likova, s podjelom (na razumsku i grupu lakoumnika) 
koja rezultira protorealističkim moralitetom. Nositeljima radnje bivaju dva bračna para i 
jedna sluškinja. Tanušnost ovog i drugih Boninih tekstova proizlazi iz piščeve nemoći da lica 

19	 Stjepan Kastropil, Rukopisi naučne biblioteke u Dubrovniku (knj. I – Rukopisi na hrvatskom ili srpskom jeziku), 
Zagreb 1954., str. 70-71.

20	 Započeta 1824., dovršena 1836.
21	 O Kotzebueovu utjecaju na Bonu upozorio je Giesemann, v.: Slobodan P.Novak, Sporo stižu novosti, ”Oko“, 19. 

III. – 2. IV. 1981., str. 20.



29

konstruira kao karaktere. Oni funkcioniraju kao oprimjerenje teza. Sve je tu zadano unaprijed. 
Otvorena mogućnost dvojakog ishoda – tragičan ishod i trajna patnja trpećeg lika (Made – 
nositelj razumnosti) zahtijevali bi usložnjavanje radnje za koje pisac nije imao snage. Pravocrtni 
zaplet sprečava svaku moguću nepredviđenost koja bi mogla dovesti do odstupanja od sretnog 
i poučnoga završetka. Prosvjetiteljska teza da je neupitno dobro moguće doseći oponašanjem 
njegovih protagonista u finalu drame funkcionira kao sentimentalistički poučak recepcijski 
usmjeren na publiku mišljenu u njenu klasno-građanskome totalitetu.

Obje drame najviše se muče motivacijom, u objema se likovi prezentiraju samo 
kao znakovi, dakle kao metonimijska konstrukcija bez psihološkog zaokruženja. Uz dug 
prosvjetiteljskoj i racionalistički utilitarnoj dramaturškoj konstrukciji, obje ulaze u građanski 
stan, u atmosferu skromna prebivališta srednje klase, ocrtavajući stvarnost lišenu tragike, ali 
otvorenu budućem realističkom prikazu, mogućem onda kada sentimentalizam ustupi mjesto 
socijalnom kriticizmu. Bona još uvijek radije poseže za plačljivom dirljivošću no što spomenuti 
milje anticipira ujedno manje plačljivu i više realističnu dramaturgiju.

Dalmatinski ribar oliti čista harnost iz 1831. slijedi iznimno zamršen dramaturški raster. 
Komplicirana i ne sasvim jasna fabula priliči ranoj fazi zanatskoga naukovanja. U njemu je 
Bona još jednom posegnuo za matrimonijalizacijskim zapletom, pričem je psihološki najslabije 
obrazložena zamjena matrimonijalizacijskih parova. Prvotno su parom imali postati Marica, 
kći siromašnog ribara Filipa, i Đuro, gradski službenik. Protagonisti zbivanja dvije su ribarske 
obitelji. Glava prve, Antun, dobrostojeći je ribar. Njegova žena Deša naglasit će u prvom činu, 
shodno svom društvovnom položaju, kako je posjedovanje novca prijeka životna potreba. 
Njihov sin jedinac Petar jedini nadrasta ovaj imperativ imperativom svoga srca ženeći na kraju 
Lucu, siromašnu službenicu Filipovu. Da se sve ipak okreće oko novca, dokaz je činjenica kako 
Petar može ostvariti svoj izbor samo zahvaljujući tome što je svojim radom priskrbio dostatno 
da bez prepreke bira ženu bez obzira na njen materijalni status. Filip će nakraju, iz bolesničke 
postelje, ruku svoje kćeri Marice dati radinome mladom ribaru Jakobu. Radnja posve smještena u 
siromašnu ribarsku sredinu podcrtava slijepo pokoravanje patrijarhalnoj volji. Tako je promjena 
ženidbenog partnera ostvarena bez trunke protivljenja Marice. Usprkos prosvjetiteljskoj težnji da 
pouči o čestitosti, književnik je u ovoj drami došao na sam prag realističke, društvovno kritičke 
dramaturgije. No, nije ga i prešao. Postupak kao pokazatelj piščeve intencije, gušeći spontani 
razvoj radnje, otkriva par Marica – Jakob signalom dramatičareve ideologizirajuće svijesti, a 
Petrovu poziciju u paru s Lucijom indeksom socijalne stvarnosti.22 Upravo nepripadanje istom 
razredu znakova onemogućuje pomicanje od protorealizma k realističkoj društvenoj kritici. S 
obzirom na milje koji je ovdje doveden na pozornicu, drama je prvi Bonin proizvod pučkog teatra.

Komedija Bolje promišljeno nego namišljeno iz 1836. slijedi srednjovjekovnu legendu 
o božjem čovjeku Aleksiju i tematski spada u krug pučkih igrokaza s romantiziranim 
protagonistima. Mada formalno pseudopovijesna,23 ne spada u historicističku grupu Boninih 

22	 Indeks u značenju nenamjernog, a signal u značenju namjerno proizvedena znaka, v. Anne Uebersfeld, Čitanje 
pozorišta, prev. Mirjana Miočinović,Vuk Karadžić, Beograd 1982., str. 22-23. 

23	 Radnja se događa u Hercegovini u vrijeme turske vlasti.



30

komada, a temeljna poruka jest važnost čuvanja bračne čistoće. Srednjovjekovni moralitet 
znatno je modificiran, jer odlazi muž, a ne mladić prije ženidbe, i to muž što je u prvoj noći 
braka ostavio za sobom plod, koji će izrasti u lijepa sina, što ga otac, prerušen, nakon niza 
godina, ne prepoznaje u vlastitoj kući, kao što ni on ne biva prepoznat od ukućana. Različito 
od legende, klasično prepoznavanje dovodi do sretna završetka, gdje suprug – uvidjevši da je 
posrijedi sin a ne ljubavnik – oprašta smrtnu kaznu vlastitoj ženi – na koju se bio zakleo pošto 
ju je vidio kako prima u sobu mlada muškarca. Bunić-Luković je u svojoj jednostavnoj radnji 
pun didaktičke dobrohotnosti, neprestano upozoravajući gledatelje kako valja ponajprije dobro 
promisliti, prije nego što se nešto izvrši, pa makar taj postupak bio i namišljen nekim motivskim 
podtekstom. Narodne poslovice izmjenjuju se s pučkim prorokovanjem, a etički motiv čuvanja 
bračne čistoće doveden je ovdje gotovo do sudbonosnog značenja i najveća je moralna 
vrijednost u svekolikom čovjekovu odnosu prema svim egzistencijalnim problemima.24 

Anagnorizis je, kao i u prethodnoj, instrument i komedije Starac zaljubljen čiji je glavni 
lik, stari Đuro Brkić, zaljubljen u mladu i sirotu Milicu, kontaminacija senexa iz antičke 
komedije, cicisbeovske karikature i renesansnog zaljubljenika u vilu. Naglašeno monopatska 
konstrukcija likova uskraćuje tjelesnost ove dramske crtice utemeljene a parte komentarima 
koji etiku razdvajaju na privatnu razinu, kojom dominira pohlepa, i javnu, čiji su običaj i 
pristojnost licemjerni paravan prvoj. Ovi komentari izostaju samo u scenama sa sporednim 
likovima koristoljubiva Paska i gramzive mu supruge Stane koji u svojoj kući drže zatvorenu 
Milicu i iskorištavaju smiješnoga starca, a u tome im obilato pomaže i djevojka, objekt starčeve 
ljubavi. Uz to, ona se u starčevoj izočnosti prilično milo i milosrdno druži s mladim kaplarom, 
raspaljujući nemilosrdno starčevu ljubomoru. Nagoviješteni sukob naglo je prerezan nenadanim 
objelodanjenjem pisma u kojem se vidi da je kaplar zapravo Andro, Đurov sin. Milica osim 
mladoženje dobiva i nepravedno joj oduzeto nasljedstvo. Starac iznenada uviđa grotesknost 
vlastita položaja i još se naglije preobraćuje iz grotesknog ostarjela satira u dobroćudna oca. 
Rascijepljena ekonomija retorike i tijela ima stilskoformacijske razloge: klasicistički svijet 
zaljubljena starca moguć je još samo kao retorička figura, a utjelovljenost građanskoga svijeta 
(Pasko i Stane, Milica) osporava opravdanost te figure i time najavljuje, ako i ne realizira, 
prostor dramskog realizma.

Lakrdija Najzadnja naredba iz 1838. obrađuje temu nenaravnih bračnih sveza. Motiv 
takvu braku jest ekonomski: mladić Dživo ženidbom vrlo starom i bolesnom Lucijom kupio 
je materijalnu sigurnost i društveni položaj, planirajući istodobno primjereniji brak s mladom 
i lijepom Margaritom poslije Lucijine smrti. Pretjerana naturalizacija Lucijine tjelesnosti 
prerasta u grotesku. Drama je vješto konstruirana i kompozicijski zaokružena, zahvaljujući 
čemu poučavateljski signali ne prodiru u komediografsku jezgru fokusiranu mjestimično 
finom situacijskom komikom i uvjerljivom karakterizacijom likova. Doduše, prostorni okvir 
i ove drame je protorealistički ocrtan građanski svijet. Pojava karnevalizirana tijela (Lucija) 
subverzivna je logici toga prostora, trajno osporavajući njegov pokušaj da anarhičnost kazališta 
ukroti bidermajerskom ikonikom pozornice. (Derridina definicija kazališta kao anarhije koja 

24	 Nikola Batušić, Hrvatska drama od Demetra do Šenoe,Nakladni zavod Matice hrvatske, Zagreb 1976., str. 235. 



31

se organizira u ovom slučaju problematizira odnos autorske dijanoje, dramaturgijskoga mitosa 
i scenskog leksisa).

Završetak igrokaza Knežev osud sasvim je u skladu s bidermajerskom ideološkom 
ikonografijom sitnoburžoaske kućice u cvijeću o čijem prilično neuvjerljivom stvarnosnom 
adekvatu svjedoči i ovaj tekst. Njegova mjestimično vješta i konzekventna dramaturška 
provedba ne uspijeva ideološku tendenciju organizirati uvjerljivom radnjom i iz nje proizlazećim 
karakterima. Pisac koristi svoj česti postupak: početni nered, prijetnja građanskome univerzumu, 
preobraća se u red kao jamstvo uspostave stabilna svijeta. Mizoginski moment predočava nam 
dvije žene, majku i kćer, koje su iz svojih kuća najurile muževe. Srušeni poredak pokušavaju 
obnoviti knez i paroh, utjelovljenja civilne i crkvene vlasti. Naivna koncepcija feminističke 
revolucije po kojoj bi muževi imali slušati svoje žene popravljena je po načelu deus ex machina: 
knez kao vrhovni arbitar poslat će kćer u samostan na odgovarajući preodgoj, njenoj majci 
naredit će da se vrati kući voditi kućanstvo, zetu da punicu povremeno izvodi u šetnju, a ocu da 
se kloni pivnica. Naivan projekt i njegovu još naivniju provedbu nadgledat će paroh.

Veseloigra Nenadna zgoda25 složenija je od uobičajenih Boninih prikazbi građanskog 
života. Ona je najrazuđenija od Boninih matrimonijalizacijskih shema, s najviše prepreka i 
dramaturških retardacija. Prvu matrimonijalizacijsku prepreku predstavlja škrtost utjelovljena 
u Petru, glavaru jedne od predstavljenih obitelji, tipičnom dubrovačkom škrcu koji sve oko 
sebe promatra isključivo iz vizure osobnoga materijalnog probitka, koji brani sinu Đuru 
ženidbu Vicom, siromašnom kćeri Antuna Vukića. Nagli obrat nastaje navodnom pogibijom 
njena brata Marina, čime Vica ostaje jedinom nasljednicom očevih dobara, a Petar odlučuje 
sam oženiti sina Vicom, što rađa nesporazumom jer sinu ne priopćava ime buduće mlade, 
govoreći tek uopćeno o dobroj i lijepoj vjerenici. Đurina reakcija razotkriva bit sukoba, ali i 
funkciju matrimonijalizacijskog zapleta kao dramaturškog alibija: Đuro se buni jer je moneta 
na tržištu patrijarhalne trgovine ljudima i njihovim sudbinama. Za razliku od njega, brat mu 
Ivo slijepo pristaje na očeve manipulacije postvarujući se uime morala koji služi održavanju 
rigidna patrijarhalnoga poretka. Ovaj komad je i ogledan primjerak piščeva svjetonazora i 
pokušaja njegove dramaturške eksplikacije i materijalizacije. Đurova pobjeda nije smjela ni 
mogla donijeti bitan preokret unutar patrijarhalnog univerzuma drame. Ne mogavši pomiriti 
ideološku intenciju sa živim tijelom pozornice, dramatičar je izbjegao skandal kazališta26 
najbanalnijim raspoloživim sredstvom – slučajem. Samo slučajnost, taj idealni deus ex 
machina, može spasiti krhko jedinstvo patrijarhalnoga poretka, ali ne može razriješiti klicu 
socijalne kritičnosti, a činjenica da je ona nagoviještena, no ne i dramaturški problematizirana, 
ovu dramu stilskoformacijski ostavlja u protorealističkom kontekstu.

Odmak od čitava niza protorealističkih komada ostvaren je komedijom Privar gubi 
privarnika, prvim, mada simplificiranim, ali ipak primjerkom konverzacijske dramaturgije. 

25	 Oznaka vesela igra iz Gajeva je i Babukićeva prijepisa ove drame, a sam ju je Bona nazvao smjehačicom. 
Također, Gaj i Babukić popravili su i Bonin naslov u Nenadana zgoda. O tome kako su preporoditelji čitali, 
tj. falsificirali Bonin književni idiom u poglavlju Pijerko Bunić Luković u očima preporoditelja, u: Antun 
Pavešković, Rubovi, Erasmus naklada, Zagreb 2006., str. 59-77. 

26	 A. Ubersfeld, n. dj., str. 231-233.



32

Čitava radnja odvija se u ambijentu građanske kuće. Raznolikim motivacijskim ponudama i 
likovima međusobno jasno psihološki diseminiranima, među kojima je i nekoliko uspješno 
naglašenih komičnih osobenjaka, uspijeva dramatičar prilično vješto prikriti svoju uobičajenu 
prosvjetiteljsko-didaktičku shemu suprotstavljenosti razuma (reda) i lakoumnosti (nereda). 
Polazi mu to za rukom jer u ovoj komediji distribucija razumnosti i lakoumnosti nije svedena 
na isključive psihološke emanacije. Svaki od likova na svoj je način i razuman i nerazuman. 
Nasuprot nekim drugim Boninim dramama, gdje umjesto radnje nazočimo predugoj retorici 
moraliteta, a umjesto likova susrećemo umnožene emanacije dramatičareve svijesti, stoji 
ova vrlo uspješna komedija, vjerojatno djelo zrela autora27 koji je već naučio da je kazalište 
autonomno tijelo i da je u njem uvjerljivo samo ono što ga ispunja tjelesnošću. Ovo djelo ne 
samo da je ogledan primjerak salonske konverzacijske komedije nego i prelazi preko ruba 
sasvim dovršena protorealizma gdje se realizam ocrtava u implicitnoj, ma koliko sporednoj, 
kritici običaja jednog preživjelog doba i njegove naprahane i sabljama opasane nostalgije. 
Sentimentalnost je ovdje sasvim jasno predmet poruge.

Mada je vršnjak i dio posljednjih izdanaka staroga Dubrovnika,28 Bona je osobita pojava. 
Relevantnijom od usporedbe s nizom književnih minoresa njegova doba i sredine nameće 
se u ovom kontekstu omjeravanje s dvojicom nešto starijih Dubrovčana – Vlahom Stullijem 
(1768. – 1846.) i Markom Bruerovićem (1765. – 1823.). Stullijeva crnohumorna komedija Kate 
Sukurica, kasnije prozvana Kate Kapuralica, nastaje 1800., u isto doba kad i Bruerovićeva 
Vjera iznenada. I dok se u Stullijevu djelu, u kojem se smiješno spušta do skarednoga 
miješanja hrane i ekskrementa, udiše i dah jedne nove poetike i jednog novog kazališnog doba 
koje je u Dubrovnik došlo zajedno s revolucionarnim i enciklopedističkim vjetrovima s one 
strane Alpa, a uz pomoć apeninskog posredništva!,29 Bona će se, iako za generaciju mlađi, 
vratiti tamo otkuda je Stulli otišao dvadesetak godina prije prvih Pijerkovih dramskih replika 
– Goldonijevu sentimentalizmu i plačljivosti. Stullijev svijet razotkriva bijedu i pobuđuje 
gađenje, Bonin paternalistički suosjeća s bijedom zakrivenom galantnošću. Ako se u Kati 
Kapuralici svijet igre zagušio, dijabolizirao, u Boninim se dramama on prerušio, skrivajući 
svoje prave protagoniste – čudnu stalešku mješavinu osiromašene aristokracije i nazirućega, 
ali politički još nedefinirana srednjega sloja društva. Bona, sa stoljetnim iskustvom vladajuće 
kaste, kao da želi unaprijed ispraviti moguće greške i zablude onih koji tek stupaju na povijesnu 
pozornicu. Bez žala za prošlošću, on hoće uljepšati budućnost. Otuda idilična harmoničnost 
njegovih dramskih dočetaka, otuda zaokreti i nemotivirana pomirenja zaustavljena u vremenu 
bez protoka vremena. Stullijevo vrijeme teče ne izbjegavajući put k propasti. Bonino vrijeme 
nije se ni pokrenulo, ono čeka neku buduću vlastitu svrhu, uvjereno kako je upravo i jedino 
ono pozvano da joj pripravi put. U odnosu na Stullija, Bonin je kazališni projekt retardacija jer, 
stremeći k idealnoj budućnosti, ne dopušta pokretanje kazališnog mehanizma kojeg je temeljno 
obilježje sadašnjost.

27	 U rukopisu sačuvanu u Znanstvenoj knjižnici u Dubrovniku izostala je uobičajena oznaka godine nastanka.
28	 Mihovil Kombol, Povijest hrvatske književnosti do narodnog preporoda, II. izdanje, Matica hrvatska, Zagreb 

1961., 383-396; Bonu spominje na 394. str.
29	 Slobodan P. Novak – Josip Lisac, Hrvatska drama do narodnog preporoda, knj. 2, Logos, Split 1984., str. 331.



33

Zanimljivija, na prvi pogled jednoznačnija, ali nipošto jednostavna, jest usporedba 
Boninih postupaka s onima jedine Bruerovićeve komedije – Vjere iznenada. Stariji pisac, 
Francuz podrijetlom, ali neizmjerno zaljubljen u dubrovačku književnu i kulturnu povijest, u 
svom je komadu ostvario zamršen, ali plauzibilan matrimonijalizacijski raster. Čak je inovirao 
klasični matrimonijalizacijski uzorak. No, bitno je da je njegova dobro sročena prosvjetiteljska 
dubrovačka komedija30 imala nasljednika upravo u Boninoj dramaturgiji. Prosvjetiteljsku 
apelativnost31 Bruerovićevu nastavio je Bona svojim dramama razvijati i doveo je do papirnata 
uzorka parabaze kojim obavezno završava većina njegovih naivnih komada. Izranjanje svijeta 
i nestajanje teatra u Stullija, odnosno izranjanje teatra i potonuće dubrovačkog društva u 
Bruerovića32, objedinjeni su postupci u dramaturgiji Pijerka Bone. Potonji, naime, pripušta 
svijet svojoj pozornici samo onoliko koliko mu treba da bi nakraju taj svijet presjekao zaokretom 
kojeg neuvjerljivost nerijetko, međutim, guši i sam teatar. Ipak, kada se jednom povede ozbiljna 
diskusija o našem književnom 19. stoljeću, u kojem ni približno nismo sve otkrili ni posložili, 
morat ćemo uvažiti neujednačeno, nerijetko estetski i dramaturgijski tanašno djelo Pijerka 
Bone, činjenicom koja mijenja uobičajenu sliku naše književne povijesti.

Aleksandar Flaker prvu epohu novije hrvatske književnosti od 1836. do 1865. zove 
Književnost u funkciji konstituiranja moderne hrvatske nacije.33 Dijeli je na književnost narodnog 
preporoda i period nacionalnog pseudoromantizma pedesetih i prve polovice šezdesetih godina. 
Sljedeća epoha je hrvatski protorealizam i realizam u razdoblju od 1865. do 1892. Mnogi Bonini 
tekstovi34 svojim se bidermajerskim počelima uklapaju u ovu periodizaciju, ali tako da je bitno 
preinačuju, pomiču njene granice unatrag. Romanticistička počela (ne još sasvim uobličena 
romantičarska, zbog čega i tvore pseudoromantičarske gabarite) uz prosvjetiteljsku ideologiju 
pomakla bi period nacionalnog pseudoromantizma dvadesetak godina ranije.35 Također, upravo 
zbog Boninih drama, i početak hrvatskoga protorealizma je najmanje dva desetljeća stariji od 
Flakerova nadnevka 1865. 

30	 Novak – Lisac, op. cit., 341. Rečenica iz koje smo citirali dio glasi: Jedina domaća originalna i dobro sročena 
prosvjetiteljska dubrovačka komedija ostala je tako nažalost, poput Šenoine Ljubice, kako je dobro primijetio 
Mihovil Kombol, tek pokušajem bez nasljednika. Ta tvrdnja, ispisana nekoliko godine prije pojave prve 
monografije s nekolicinom tekstova njegovih drama, ne uvažava opus Pijerka Bone. Možemo raspravljati o 
njihovoj originalnosti, koja je često upitna, ali su i njegove kompilacije bile za svoje doba značajne već i sa svoje 
brojnosti.

31	 Op. cit., 342.
32	 Op. cit., 341-342.
33	 Aleksandar Flaker, Nacrt za periodizaciju novije hrvatske književnosti, ”Umjetnost riječi“, 3, 1967., str. 217-229.
34	  Barov pir, Domaće ogledalo, Najzadnja naredba, Knežev osud, Zlogovorni kriještalo, Jačinto hvastalo, Starac 

zaljubljen, Privar gubi privarnika, Vrijedna domaćica, Slikotvorstvo.
35	 Ilirizam je širok shvaćen kao hrvatski romantizam, ali po čitavoj svojoj koncepciji, usmjerenosti i strukturi on je 

ne manje hrvatsko prosvjetiteljstvo. Milorad Živančević, Ilirizam, Povijest hrvatske književnosti, knj. 4, Liber / 
Mladost, Zagreb 1975., str. 12. Ova periodizacija, polazeći od nefleksibilnih imena stilskih formacija i pravaca, 
manje je adekvatna od Flakerove, koja, uvažavajući hrvatske posebnosti, odstupa od uobičajenih naziva, ali 
upravo zato točnije prikazuje književnopovijesnu realnost.



34

Danijela Weber-Kapusta

IDEALI OBITELJI I ŽENSKOG IDENTITETA U 
HRVATSKOM KAZALIŠTU DRUGE POLOVICE  

19. STOLJEĆA NA PRIMJERU KAZALIŠNIH 
KOMADA CHARLOTTE BIRCH-PFEIFFER CVRČAK I 

LOWOODSKA SIROTICA

Ime Charlotte Birch-Pfeiffer,1 danas zaboravljene njemačke dramatičarke 19. stoljeća, 
u hrvatskim se stručnim krugovima spominje gotovo isključivo kada je riječ o čuvenim 
antigermanističkim demonstracijama koje su održane u starom kazalištu na Markovu trgu 
prilikom izvođenja Birch-Pfeifferičinog povijesnog igrokaza Peter von Szápáry 24. studenoga 
1860. i kojima su protjerani njemačkih glumci2 sa zagrebačke pozornice. Nakon toga događaja 
ukinuto je daljnje održavanje predstava na njemačkom jeziku, što je ne samo omogućilo već 
upravo učinilo nužnim kontinuirano i profesionalno održavanje predstava na hrvatskom jeziku 
te postavilo kamen-temeljac Hrvatskome narodnom kazalištu u Zagrebu. Premda je danas 
poznata tek kazališnim stručnjacima 19. stoljeća, Charlotte Birch-Pfeiffer u svoje je doba spadala 

1	 Premda je danas najpoznatija kao glumica i dramatičarka, Charlotte Birch-Pfeiffer (1800. – 1868.) bila je 
svestrana kazališna stvarateljica, redateljica, umjetnička voditeljica ciriškog kazališta te libretistica značajnih 
komponista poput Giacoma Meyerbeera. Glumačko obrazovanje stekla je kod glumca Hoftheatera Franza 
Antona Zuccarinija, a prvi put je nastupila u minhenškom kazalištu Königliches Theater an dem Isarthor 13. 
6. 1813. u melodrami Moses Errettung Petera Josepha von Lindpaintnera u ulozi Thermutis. Nakon Münchena 
slijedi angažman u bečkom kazalištu Theater an der Wien (1827. – 1830.). Tri godine koje Birch-Pfeiffer provodi 
pod umjetničkim vodstvom Carla Carla (pseud. Karl Andreas von Bernbrunn) od presudnog su značenja za 
oblikovanje njenoga dramskog rukopisa, što ga obilježava brzo pisanje komada temeljenih na dramaturgiji 
osjećaja i scenskih efekata. Od 1830. do 1837. godine Birch-Pfeiffer djeluje kao samostalna putujuća glumica, 
a od 1837. do 1843. kao umjetnička ravnateljica i redateljica kazališta Züricher Aktientheater. Od 1844. pa do 
kraja glumačke karijere 1865. Birch-Pfeiffer je stalni član berlinskog kazališta Königliche Schauspiele. 

2	 O protjerivanju njemačkih putujućih družina iz zagrebačkog kazališta i kulturnog života vidi: Slavko Batušić, 
24. studenoga 1860., u: Slavko Batušić, Duško Roksandić (ur.), Hrvatsko narodno kazalište. Zbornik o 
stogodišnjici. 1860 – 1960. Naprijed, Zagreb 1960., str. 93-101; Nikola Batušić, Uloga njemačkoga kazališta u 
Zagrebu u hrvatskom kulturnom životu od 1840. do 1860., u: Rad JAZU, knj. 353, JAZU, Zagreb 1968.; Milka 
Car, Odrazi i sjene. Njemački dramski repertoar u Hrvatskom narodnom kazalištu u Zagrebu do 1939. godine, 
Leykam international, Zagreb 2011.



35

među najizvođenije autore dvorskih, pučkih i privatnih kazališta čitavog njemačkoga govornog 
područja,3 a ujedno je bila i jedna od prvih njemačkih dramatičarki koje su mogle živjeti od 
prihoda od svoga pisanja.4 Ni zagrebačkoj kazališnoj publici 19. stoljeća Charlotte Birch-
Pfeiffer nije nepoznanica. Naprotiv, samo između 1861. i 1875. godine na hrvatskom je jeziku 
praizvedeno dvanaest Birch-Pfeifferičinih komada.5 No već prije hrvatskih izvedbi i konačnog 
utemeljenja Hrvatskoga narodnog kazališta u Zagrebu 1860. godine, različite putujuće družine 
s njemačkoga govornog područja izvele su između 1830. i 1860. u zagrebačkom kazalištu čak 
trideset i osam Birch-Pfeifferičinih kazališnih tekstova.6

3	 Brojnost i popularnost njenih komada na scenama i dvorskih i pučkih kazališta s pravom joj pripisuje naziv 
ženskog Kotzebuea. Od ostalih dramatičarki njemačkoga govornog područja u 19. stoljeću usporediv su uspjeh 
postigli jedino dramski tekstovi nešto starije dramatičarke Franul von Weißenthurn (pseud. Johanna Rachel 
Theresia, rođena Grünberg, 1773. – 1847.).

4	 Usp. Birgit Pargner, Charlotte Birch-Pfeiffer (1800 – 1868). Eine Frau beherrscht die Bühne, Aisthesis Verlag, 
Bielefeld 1999., str. 83.

5	 Riječ je o sljedećim komadima: Vjenceslav lV kralj Češki ili Hinko, krvnički sluga. Gluma u pet činova 
(19.11.1861. – 1.3.1864., dvije izvedbe), Cvrčak. Slika iz života u pet činova. Prema romanu George Sand La 
Petite Fadette (6.4.1862. - 21.10.1900., trideset izvedbi), Lowoodska sirotica. Gluma u dva razdjela i četiri čina 
prema romanu Charlotte Brontë Jane Eyre (7.11.1865. – 8.3.1898., šesnaest izvedbi), Mati i sin. Gluma u pet 
činova (9.12.1865. – 27.10.1881., sedam izvedbi), Paprenjarka ruža. Gluma u pet činova. (8.3.1866., jedna 
izvedba), Notre-Dame de Paris ili Pariz u godini 1842. / Zvonar crkve Notre Dame u Parizu. Romantična 
drama u 6 slika prema romanu Victora Hugoa Notre-Dame de Paris. (15.12.1866. – 7.11.1897., broj izvedbi je 
neutvrdiv), Dijete sreće. Drama u pet činova. (26.12.1866. – 3.10.1877., šest izvedbi), Noć i jutro. Drama u pet 
činova (6.1.1867., jedna izvedba), Seljak gavan. Igrokaz u četiri čina (9.11.1867. – 21.11.1867., dvije izvedbe), 
Ruža i ružica. Igrokaz u četiri čina (10.5.1870. – 31.5.1870., dvije izvedbe), Gospodična grbavica. Vesela 
igra u tri čina (27.10.1870. – 6.12.1870., dvije izvedbe), Velikašica građanskog roda. Igrokaz u četiri čina 
(11.2.1875. – 17.3.1886., pet izvedbi). Podaci vađeni iz novinskih kritika o izvedbi Birch-Pfeifferičinih komada 
te Repertoara hrvatskih kazališta. Knjiga treća, pr. i ur. Branko Hećimović, Hrvatska akademija znanosti i 
umjetnosti – AGM, Zagreb 2002.

6	 Das Haus Mac-Alva, oder Der Freundesmord auf der Richardsburg. Igrokaz u tri čina (31.8.1830., jedna 
izvedba), Der Leichenräuber. Igrokaz u tri čina. (9.6.1831. – 8.7.1841., tri izvedbe), Maria die Gonsalvo, od. 
Die Gefängnisse in der Luft. Viteški igrokaz u pet čina. (4.2.1834., jedna izvedba), Gaugraf Philipp, genannt 
der Wild u. Hinko, der Freiknecht (Predigra: Das Testament). Igrokaz u pet činova (8.12.1834. – 6.7.1856., 
sedam izvedbi), Das Pfefferrösl, od. Die Frankfurter Messe im Jahre 1297. Igrokaz u pet čina (15.12.1834. 
– 13.10.1839., tri izvedbe), Die Walpurgisnacht. Čarobna igra u četiri čina. (24.4.1836. – 6.12.1859., četiri 
izvedbe), Die Engländer in Paris. Šaljiva igra u četiri čina. (18.8.1836. – 5.3.1851., četiri izvedbe), Die 
Günstlinge. Igrokaz u pet čina (2.9.1836., jedna izvedba), Waldemars Traum. Igrokaz u četiri čina (20.11.1836 
. – 26.5.1838., dvije izvedbe), Der Glöckner von Notre Dame, od. Das Ziegunermädchen in Paris. Romantični 
igrokaz u 6 čina (20.6.1837. – 20.2.1856., pet izvedbi), Johannes Guttenberg. Igrokaz u pet činova (prije 
1.7.1840. – 1.10.1859., 3 izvedbe), Nacht und Morgen (29.12.1842. – 4.11.1856., tri izvedbe), Steffen Langer 
aus Glogau, od. Der holländische Kamin (predigra Der Kaiser u. der Seiler). Igrokaz (19.3.1843. – 14.8.1845., 
tri izvedbe), Der Sklavenmarkt zu St. Pierre. Igrokaz u četiri čina. (28.12.1843., jedna izvedba), Mutter und 
Sohn. Igrokaz. (ožujak 1845. – 27.10.1859., pet izvedbi), Mathilde, od. Leiden einer Frau (prije 28.6.1845. 
– 13.10.1857., osam izvedbi), Graf von Waltron. Igrokaz u četiri čina (26.7.1847., jedna izvedba), Mutter und 
Tochter. Igrokaz (1.9.1847., jedna izvedba), Rubens in Madrid (između 16. i 30.10.1847., jedna izvedba), Der 
beste Arzt. Igrokaz (2.1.1850. – 30.10.1856., tri izvedbe), Maria Theresia, Kaiserin von Österreich (1.6.1850., 
jedna izvedba), Schloss Greifenstein, od. Der Samtschuh. Igrokaz u pet činova (10.10.1854., jedna izvedba), 
Das Forsthaus. Igrokaz (31.10.1854.), Die Weise von Lowood (16.12.1854. – 19.1.1858., šest izvedbi), Die 
Mission der Waise (14.5.1855. – 29.10.1859., dvije izvedbe), Gasthaus Abendteuer. Igrokaz (16.10.1855., jedna 
izvedba), Krämers Töchterlein (1.1.1856., jedna izvedba), Dorf und Stadt. Igrokaz (7.1.1856. – 27.10.1857., 



36

Uzmu li se razmatrati izvedbe održane na hrvatskom jeziku između 1862. i 1900. godine,7 
brzo će se uočiti da se mišljenje kritičara o scenskoj vrijednosti kazališnih djela Charlotte 
Birch-Pfeiffer stubokom mijenja nakon 1880. godine. Prilikom hrvatske praizvedbe autoričinog 
komada Cvrčak, nastalog prema poznatome romanu George Sand La Petite Fadette s Macom 
Peris u glavnoj ulozi, novine povlađuju odličan izbor komada, pišu o dubkom punom8 kazalištu 
i ushićenoj publici.9 Čak i poznati protivnik drugorazrednih kazališnih autora s njemačkoga 
govornog područja August Šenoa hvali Birch-Pfeifferičine vješto skrojene i scenski efektne 
dramske komade, odlično poznavanje kazališne publike, efekata, ali i afekata uz čiju pomoć 
autorica osvaja srca gledatelja. Povodom izvedbe Lowoodske sirotice 14. listopada 1873. (s 
Marijom Ružičkom-Strozzi u naslovnoj ulozi) Šenoa piše: Nitko ne će do duše tvrditi, da je taj 
dramatizirani englezki roman kakovo majstorsko dramatično djelo, ali Birchpfeifferova, budući 
vješta glumica i poznavajući skroz pozorište, umjela je vrlo vješto dramatizovati, te je iztičući 
sentimentalne strane svoga izvornika uspjela skoro uviek efektom. Težko bi bilo izbrojiti koliko 
puti i na koliko pozorišta je “Lowodska sirota” prikazana bila, i nama je stara znanica. Kraj 
svega ne imamo ništa proti tomu, da se kadšto prikaže, da ju uprava uvrsti u stalni repertoir, 
osobito kad se toli dobro daje, kao što je 14. listopada. Po našem mnienju je ta predstava dosele 
u zimskoj sezoni najbolja bila. Sva igra bijaše gladka, naravska, nigdje slaba, smiešne epizode, 
kako to kadkad u naših dramah biva. Drago nam je gledati, da i pobolje sile prikazuju manje 
uloge, kao što i na drugih većih kazalištih, samo tim načinom može drama uspjeti.10

dvije izvedbe), Marquise von Vilette (prije 21.10.1856. – 29.11.1859., dvije izvedbe), Rose und Roschen. 
Igrokaz (29.2.1857., jedna izvedba), Die Grille (28.3.1857. – 27.12.1859., četiri izvedbe), Ein Ring. Igrokaz 
(12.11.1857., jedna izvedba), Lady Worsley-Hall (28.1.1858. – 27.3.1858., dvije izvedbe), Ein Billet. Igrokaz 
(16.4.1859., jedna izvedba), Die Musquetire der Königin (15.11.1859., jedna izvedba), Mazarin (23.2.1860., 
jedna izvedba), Peter von Szápáry. Igrokaz (24.11.1860., prekinuta izvedba i ukinuto daljnje održavanje 
predstava na njemačkom jeziku). Podaci prikupljeni na temelju sljedećih izvora: Blanka Breyer, Das deutsche 
Theater in Zagreb 1780 – 1840. Mit besonderer Berücksichtigung des dramatischen Repertoires. Aus dem 
Seimnar für deutsche Philologie an der Universität Zagreb, Zagreb 1938., Pavao Cindrić, Trnovit put do 
samostalnosti, u: isti (ur.), Hrvatsko narodno kazalište 1894 – 1969. Enciklopedijsko izdanje. Naprijed – 
Hrvatsko narodno kazalište, Zagreb 1969., Nikola Batušić, Uloga njemačkog kazališta u Zagrebu u hrvatskom 
kulturnom životu od 1840. – 1860., u: Rad JAZU, knjiga 353, Zagreb 1968.

7	 U ovom radu ograničavam se na analizu izvedbi Birch-Pfeifferičinih komada Cvrčak i Lowoodska sirotica.
8	 “Narodne novine”, 8.4.1862.
9	 Na pohvalu ovoga komada suvišno nam se čini štogod progovoriti, jer svakom, koi se iole kazalištem bavi, 

poznati su sjajni uspiesi, što ih je isti posvuda postigao a jošte svejednako postiže. Kao Niemcima u izvorniku, 
tako je on u prevodu Česima, Poljacima i Magjarima omilio nad sve ine slične proizvode novijega vremena; 
mislimo dakle da nije mogla koristnica našemu obćinstvu bolje ugoditi, nego što ga je izabrala za svoj prijam, 
/.../ “Narodne novine”, 4.4.1862. O samoj izvedbi komada “Narodne novine” pišu 8.4.1862.: Cverčak /sic!/ … 
bio je već pervi put izverstno predstavljen, što kod izvanredne težkoće toga komada svemu družtvu a osobito 
neumornom izverstnomu našemu reditelju g. Josipu Freudenreichu na nemalu slavu služi. Kazalište bilo je 
uzperkos prekrasnom vremenu, koje je sviet na šetanje nukalo, dubkom puno, gospodična Prisova uzhitnim 
pleskom primljena i kroz vas komad praćena, malne za svakim prizorom i činom izazvana i cviećem, viencima i 
sličnim počastima odlikovana, što ju je osviedočit moglo, da ju obćinstvo medju svoje perve ljubimce broji, /.../. 
“Narodne novine”, 8.4.1862.

10	 Š / August Šenoa /, “Vienac”, 5 / 1873., br. 42., str. 670-671, ovdje str. 671.



37

Članak Ive Vojnovića objavljen u “Pozoru” 29. listopada 1881. prilikom premijere 
obiteljske drame Mati i sin svjedoči da se nepuno desetljeće nakon Šenoina osvrta recepcija 
Birch-Pfeifferičinih komada promijenila te da dramatičarku i kritika i publika drukčije 
ocjenjuju. U svom osvrtu na kazališnu izvedbu navedenog komada Vojnović piše da je 
kuća bila napola prazna, – dokaz koliko naše obćinstvo rado sluša takove starinske i plitke 
komade, kojima nas uprava češće nadariva te da čeka suditi novu predstavljačicu / prvi 
nastup Ljubice Kolarović u naslovnoj ulozi komada / u kakvom naravnijem i čovječnijem 
igrokazu, nego li je taj nesretni plod plačkave Birchpfeifertičine vile.11 O recepcijskom 
pomaku kojem je zasigurno pridonio i prodor realističkih stilskih tendencija te gašenje 
tradicije europskog sentimentalizma svjedoči i članak Julija Rorauera nastao nakon izvedbe 
Birch-Pfeifferičinog Cvrčka 1884. godine: Uloga Fanchete Viveux bijaše dosad jedna od 
najboljih uloga gospodične / Ivke / Kraljeve. Velim dosad jer po sinoćnjoj predstavi sudeć, 
odsad će gospodja Kralj moći tu ulogu mirne duše položiti ad acta, a isto savjetovali bi i 
upravi, da učini sa čitavim fundus instructusom Birch-Pfeiferičine žalostne i sentimentalne 
zgodovine siromašnoga cvrčka, barem za ovu saizonu.12

Članak Milivoja Dežmana objavljen u “Obzoru” 7. rujna 1897. godine poantirano 
baca svjetlo na promijenjeni duh vremena, na prodor novih stilskih i glumačkih tehnika, na 
anakronični karakter patetično-deklamatorskog glumačkog stila nastalog na tragu europskog 
romantizma i sentimentalizma te na nužno usvajanje novih tehnika i estetika scenskoga 
prikazivanja potaknutih prodorom realističkih i modernističkih umjetničkih tendencija: 
Jeane / sic! / Eyre je nekako draga uloga diletanticama. Ne nalazim tomu pravog razloga 
i mislim, da je ta uloga dapače opasna debutanticama, barem u naše doba. Ta uloga tjera 
na krivu stazu. Na toj ulozi nema ništa naravna, pa glumica već od prvog početka može 
naviknuti na onaj nenaravni patos. Sad je drugo shvaćanje, sad se drugčije prikazuje. 
“Lowoodska sirotica” nije izhodište za modernu glumicu. U prijašnja vremena svaka čast, 
kad se pljeskalo onim patetičnim izljevima. Sad hoćemo da vidimo život, istinski i naravno 
prikazivan. Gdjica / Ljubica / Car latila se ove uloge valjda radi tradicije. /.../ Samo neka 
gleda, da što prije zaboravi Jeane / sic! / Eyru, pa odbaci sav onaj naizust naučeni krivi patos 
i neka bude naravna.13 

11	 I–s / Ivo Vojnović /, “Pozor”, 29.10.1881.
12	 R–r. / Julije Rorauer /, “Pozor”, 15.9.1884.
13	 Iv. / Milivoj Dežman /, “Obzor”, 7.9.1897. Dežmanov članak ne ukazuje samo na promijenjenu estetiku književnog 

i scenskog stvaralaštva na izmaku 19. stoljeća već i na pojavu koja upada u oči brojnim kritičarima koji prate rad 
Hrvatskoga narodnog kazališta u Zagrebu u prva četiri desetljeća njegova postojanja. Riječ je naime o upadljivoj 
i uvijek iznova potvrđenoj praksi da debitantice zagrebačkog kazališta za svoju nastupnu ulogu izabiru likove 
iz Birch-Pfeifferičinih kazališnih komada. Razlog tom odabiru leži u autoričinoj vještini da stvori komade koji 
prikazivačima nude iznimno zahvalne uloge u kojima mogu u potpunosti istaknuti svoje glumačko umijeće i 
vrline (naravno, prema mjerilima vremena u kojima su nastali). Vidi članak objavljen u “Narodnim novinama” od 
19.3.1886. u kojem autor (potpisan nerazriješenim pseudonimom rn–) piše da će glumci govorila kritika što mu 
drago, /.../ naći načina, da se Birch-Pfeiferica izvuče iz zaprašenosti kazališnih arkivah. Najpoznatija zagrebačka 
Birch-Pfeifferičina debitantica svakako je Marija Ružička-Strozzi, koja je 2. siječnja 1868. prvi puta nastupila 
na zagrebačkim daskama kao Jane Eyre u Lowoodskoj sirotici. Jane Eyre je drugoj polovici 19. stoljeća postala 
vrstom paradne uloge uz čiju je pomoć niz generacija potvrđivao svoju snagu i kazališno određenje. Marija 



38

Oštra kritika Birch-Pfeifferičinih kazališnih komada koja započinje osamdesetih godina 
19. stoljeća vezana je s jedne strane uz prodor realizma kao nove umjetničke i stilske formacije 
(Aleksandar Flaker), no s druge strane kritici istovremeno podliježe i komercijalni karakter 
autoričinih brzo fabriciranih komada bez velike umjetničke i intelektualne vrijednosti. Birch-
Pfeifferičin trogodišnji glumački angažman u bečkom kazalištu Theater an der Wien (1827. 
–1830.), koje vodi poznati kazališni direktor Carl Carl, jedan od najtvrdokornijih zastupnika 
ekonomski profitabilnoga zabavnog kazališta bez velike umjetničke vrijednosti,14 izvršio 
je presudan utjecaj na oblikovanje autoričine dramske estetike i brzu serijsku proizvodnju 
kazališnih komada koja će postati jednim od njihovih glavnih obilježja. Kao dijete svog 
vremena, nastali u doba sve izraženije kazališne komercijalizacije i masovne produkcije, 
Birch-Pfeifferičini se komadi, promatrani današnjim pojmovima, mogu uspoređivati sa 
žanrom televizijske sapunice, karakteristične po šabloniziranoj radnji, loše profiliranim 
likovima, serijskoj proizvodnji i postulatu ekonomskog dobitka.

Usprkos intelektualnoj nezahtjevnosti i slaboj književnoj vrijednosti, Birch-Pfeifferičini 
dirljivi komadi iznimno su snažno djelovali na emocije gledatelja te su, posebice za autoričina 
života, izazivali more suza u kazalištima diljem Europe te zadovoljavali potrebe publike željne 
emocija i ganuća. Njihov snažni emotivni naboj potakao je njemačku teatrologinju Birgit 
Pargner da Charlotte Birch-Pfeiffer promatra kao kasni izdanak europskog sentimentalizma čije 
se djelovanje može pratiti i u razdoblju bidermajera.15 Pomnom analizom Birch-Pfeifferičinih 
kazališnih komada te estetskih, društvenih i ekonomskih uvjeta u kojima oni nastaju, Birgit 
Pargner došla je do zaključka kako Charlotte Birch-Pfeiffer nije samo učenica europskog 
sentimentalizma i autora poput Johanna Wolfganga von Goethea, Christiana Fürchtegotta 
Gellerta i Sophie von La Roche već da u određenoj mjeri nastavlja i prosvjetiteljske postulate 
Gottholda Ephraima Lessinga, Johanna Christopha Gottscheda, Denisa Diderota i Friedricha 
Schillera – dramatičara koji su u svojim djelima uz pomoć emocija i ganuća težili moralno 
poboljšati gledatelje.16 No, za razliku od navedenih dramatičara u čijim dramskim djelima 
emocije postaju najvažnijim odgojnim sredstvom, svojevrsnim konceptom na temelju kojeg 
se gledatelj naobražava i moralno poboljšava – u Birch-Pfeifferičinim komadima, ističe 
Birgit Pargner, emocije i ganuće (Rührung) nemaju više odgojnu funkciju već poprimaju 
karakter čiste zabave, postaju načinom na koji se rješavaju konflikti, a da se istovremeno ne 
dovedu u pitanje ili uzdrmaju postojeće autoritarne strukture:17

Die aufklärerische Idee, das bürgerliche Drama als ein Mittel zu sehen, das den Bürger 
aus seiner Unmündigkeit herausführt und ihn zu einem freidenkenden, vernunftorientierten 

Barabaševa debitirala je kao Jane Eyre 12. svibnja 1874., Georgina Sobieska (Sobjeska) 1876. (nažalost, neutvrdiv 
datum premijere), Paula Grbić prije 6. svibnja 1882., Ljubica Car 5. rujna 1897.

14	 Spektakularni komadi i melodrame čine okosnicu Carlovoga repertoarnog profila. Vidi: Franz Hadamowsky, 
Wien. Theater Geschichte von den Anfängen bis zum Ende des ersten Weltkriegs, Jugend und Volk 
Verlagsgesellschaft M.B.H., Wien – München 1988.

15	 Birgit Pargner, Charlotte Birch-Pfeiffer (1800 – 1868). Eine Frau beherrscht die Bühne, str. 20 i dalje.
16	 Usp. isto str. 22-23.
17	 Usp. isto str. 24.



39

und selbstbestimmenden Wesen erzieht, hatte sich allerdings in der Zeit der politischen 
Restauration und der einhergehenden Industrialisierung in ihr Gegenteil verwandelt. Der 
Affekt der Rührung entwickelte gerade in Birch-Pfeiffers Stücken eigendynamische Kraft als 
tränenreicher Problemlöser, ohne daß gesellschaftliche Autoritätsstrukturen in Frage gestellt 
wurden. Iffland, Schröder, Kotzebue und auch Birch-Pfeiffer haben die Unterwerfung unter 
den Willen der Obrigkeit als glücks- und heilsbringend dargestellt. Das bürgerliche Drama 
im Deutschland des ausgehenden 18. Jahrhunderts und des 19. Jahrhunderts “verkam” zum 
tränenreichen Unterhaltungsdrama vor einem entmündigten, staatlich gegängelten Publikum.18

Protagonistice možda najpoznatijih Birch-Pfeifferičinih komada Lowoodska sirotica 
(Jane Eyre) i Cvrčak (Fanchon Vivieux)19 – čija analiza slijedi u nastavku ovoga rada – 
u prvom dijelu dramskoga teksta utjelovljuju tip autsajdera, društveno marginaliziranog 
lika, stigmatiziranog subjekta čije ponašanje ne odgovara vladajućim društvenim normama 
i vrijednostima. Upravo na podlozi društveno nepoželjnog karaktera Birch-Pfeiffer razvija 
svoj koncept ganutljive obiteljske drame u čijem je središtu psihička transformacija ženskoga 
lika koji se od društveno nepoželjnog i buntovnog subjekta pretvara u suštu suprotnost, u 
ideal društvenih vrijednosti s jedne, ali i društvenim normama i autoritetima neupitno 
podređen subjekt s druge strane. Uzmemo li za usporedbu praksu bildungsromana, brzo 
ćemo primijetiti kako i Jane Eyre u Lowoodskoj sirotici i Fanchon u Cvrčku prelaze isti 
put spoznaje, kako se iz neodgojenog, nediscipliniranog, nepodložnog, prkosnog i smionog 
subjekta koji i fizičkim i psihičkim obilježjima prkosi svim vladajućim predodžbama 
i normama o obilježjima uzornoga ženskog subjekta u 19. stoljeću, pretvaraju u ideal 
ženske podložnosti, discipliniranosti, skromnosti, dražesti i razuma, definiranog prema 
patrijarhističkim mjerilima 19. stoljeća. Upravo na području feminističke teorije Birch-
Pfeifferičini komadi otvaraju pregršt građe za analizu načina na koji se na temelju muških 
vrijednosti i predodžaba u autoričino doba lomio i krotio, preobražavao i normirao privatni i 
društveni identitet žene. 

U tom je kontekstu simptomatičan i usporedan put i psihičke i fizičke transformacije 
koju doživljavaju protagonistice Birch-Pfeifferičinih komada Cvrčak i Lowoodska sirotica. 
Na početku navedenih drama i Fanchon i Jane Eyre predstavljaju utjelovljenje društveno 
nepoželjnih vrijednosti. Oba lika pritom povezuje niz zajedničkih karakternih osobina, u 
prvome redu prkos, nepodložnost, koleričan karakter i smionost. Uz loše karakterne osobine 

18	 Isto. (Prosvjetiteljska ideja – prema kojoj je građansku drama sredstvo uz čiju se pomoć građanina oslobađa 
nesamostalnosti te ga se odgaja u duhu slobodoumnog, razumom vođenog i autonomnog bića – pretvorila se u 
vrijeme političke restauracije i paralelne industrijalizacije u svoju suprotnost. Afekt ganuća je upravo u Birch-
Pfeifferičinim komadima razvio specifičnu snagu i to kao suzni razrješitelj konflikta, bez da su istovremeno u 
pitanje dovedene autoritarne društvene strukture. Podređivanje volji nadređene instance je u djelima Ifflanda, 
Schrödera, Kotzebuea i Birch-Pfeiffer postalo karikom koja pojedincima donosi sreću i spas. Njemačka 
građanska drama kasnog 18. i 19. stoljeća pala je na razinu suzne zabavne drame namijenjene neautonomnoj i 
od države nadziranoj publici. Prevela D.W.K.)

19	 Najizvođeniji Birch-Pfeifferičini komadi u 19. su stoljeću: Cvrčak (1856., dramatizacija romana George Sand 
La Petite Fadette), Lowoodsku sirotica (1853., dramatizacija romana Charlotte Brontë Jane Eyre) te Selo i Grad 
(1847., komad nastao prema pripovijetci Die Frau Professorin Bertholda Auerbacha).



40

društvo nadalje Jane i Fanchon pripisuje i fizički neprivlačna, upravo odbojna svojstva. 
Simptomatično je da proces Janine i Fanchonine psiho-fizičke transformacije potiče upravo 
pojava željenog muškarca i njegova definicija ženskoga identiteta. Na mjesto buntovnog, 
prkosnog i nepodložnog ženskog lika, zanimljivog možda upravo zato što je u povijesti 
dramske književnosti daleko rjeđe zastupljen od muških buntovnika, stupit će podložna i 
ponizna, skromna, ugodna i ljupka te prije svega razumom, a ne strastima, vođena družica. 
Ljubav će postati sredstvom uz čiju će pomoć i Landry i Rochester na indirektan način 
potaknuti Fanchon i Jane na prihvaćanje i usvajanje građanskih normi i mjerila vrijednosti. U 
spomenutoj transformaciji ženskoga identiteta presudnu ulogu pritom igra usvajanje principa 
odricanja, jedne od najvažnijih tehnika kojima je društvo reguliralo i kontroliralo istupanje 
protiv važećih društvenih normi te posljedično stvaranje nepoželjnih oblika obiteljskih 
zajednica. U slučaju Cvrčka riječ je o istupanju protiv norme očinskog autoriteta, u slučaju 
Lowoodske sirotice o monogamiji kao temeljnom načelu rimokatoličke crkve. Oba komada 
međusobno povezuje i problem nemogućnosti udaje u višu klasu. Odričući se željenog dobra 
– Landryja i Rochestera kao priželjkivanih supružnika – i Fanchon i Jane do krajnosti tjeraju 
proces vlastitog samozatajivanja, ali istovremeno upravo na taj način podržavaju nesmetano 
održavanje društvenog poretka.

Sudeći po kazališnim kritikama u kojima se opisuju i analiziraju uprizorenja Birch-
Pfeiffričinih komada Cvrčak i Lowoodska sirotica u periodu od 1860. do 1900. godine, 
nameće se zaključak da je i na našoj pozornici pobjedu odnijela skromna i strpljiva, odricanju 
naučena, neiskvarena, dražesna i ugodna te ljubavi puna slika ženskog identiteta. Jedna od 
najpoznatijih predstavljačica lika Fanchon Vivieux, protagonistice Birch-Pfeifferičinog 
komada Cvrčak, bila je Maca Peris, ujedno i prva koja je ovaj lik u Zagrebu igrala na 
hrvatskom jeziku20 te uz pomoć kojega je već za svojih gostovanja na pozornici Hrvatskoga 
narodnog kazališta u Zagrebu postala miljenicom zagrebačkog općinstva.21 Čitanjem 
kritičkih osvrta nadaje se zaključak da je glumačka kreacija Mace Peris bila vođena prije 
svega utjelovljivanjem emocija, da je imala za cilj ganuti gledatelja, dirnuti ga u srce i dušu 
neiskvarenim, plemenitim i skromnim karakterom glavnoga lika i da se taj dojam ostvarivao 
prije svega uz pomoć glasa, njegovoga izražajnog registra i modulacijskih sposobnosti. 
Kritičari nadalje hvale prirodnost i jednostavnost glumačkog stila Mace Perisove, atribute 
o kojima ću kasnije podrobnije pisati, a koji već u 1860-im godinama poprimaju pozitivna 
obilježja, za razliku od patetičnog i deklamatorskog glumačkog stila kojemu se pripisuje 
nesuvremenost i vezanost uz kazališnu kulturu njemačkoga govornog izraza. Sljedeći ulomci 

20	 Hrvatska praizvedba Birch-Pfeifferičinog Cvrčka održana je 6. travnja 1862. Do 21. listopada 1900. predstava 
je u različitoj glumačkoj postavi odigrana čak trideset puta, što je za onovremene prilike izniman uspjeh. 
Predstavu je režirao Josip Freudenreich, a kazališni komad s njemačkog na hrvatski preveo August Šenoa.

21	 U razdoblju između 1862. i 1865. Perisova nastupa u Beogradu. Iznimno uspješna uloga Fanchon Vivieux u 
Birch-Pfeifferičinom Cvrčku ujedno je i pledojer Mace Peris za njen stalni angažman u Zagrebu. 1865. Prisova 
će uistinu postati članicom zagrebačkog ansambla, a prva uloga u kojoj će nastupiti kao novoangažirani član 
Hrvatskoga narodnog kazališta u Zagrebu bit će Jane Eyre, dakle iznova u djelu Charlotte Birch-Pfeiffer, 
dramatičarke uz čiju je pomoć glumica uspjela osvojiti naklonost zagrebačke publike.



41

iz kazališnih kritika koje prate izvedbe Birch-Pfeifferičinog Cvrčka s Macom Peris u glavnoj 
ulozi svjedoče o društveno-kulturnoj klimi i umjetničkim mjerilima prve polovice šezdesetih 
godina 19. stoljeća:

Kazalište bilo je uzperkos prekrasnom vremenu, koje je sviet na šetanje nukalo, dubkom 
puno, gospodična Perisova uzhitnim pleskom primljena i kroz vas komad praćena, /što je 
.../ osviedočit moglo, da ju obćinstvo medju svoje perve ljubimice broji /.../ jer je težku svoju 
zadaću izvela na podpuno zadovoljstvo i najstrožih razsuditeljah. “Narodne novine”, 8.4.1862.

Njen blagozvučni u srce dirajući glas i naravni nepretjerani izraz čuvsta djelovao je 
osobito u ćutljivih prizorih uprav čarobno na slušatelje. Φ .......ћ, u: “Domobran”, 21.12.1864.

Svojim nježnim simpatičnim glasom, čuvstvenim predavanjem, značajnim certanjem i 
prirodnim pa opet, gdie je tomu miesta toli elegantnim kretanjem, pošlo je gdčni. Perisovoj 
za rukom, te je u mekojih prizorih baš uzniela obćinstvo. n, u: “Narodne novine”, 22.12.1864.

Ivka Kralj druga je poznata zagrebačka izvođačica lika Fanchon Vivieux. Za razliku od 
Mace Peris, čija glumačka kreacija cilja ganuti gledatelja, Ivka Kralj je ovoga znala i dobro 
zabaviti, istaknuti vedre strane Birch-Pfeifferičinog predloška, te dati potpuno novu snagu 
karakternim osobinama Fanchonina lika prije njene društvene integracije i podvrgavanja 
vladajućim vrijednosnim normativima:

Sva kazališta njemačka iznašaju bar jedanput »Cvrčka«, da jim se kakova obljubljena 
vragoljanka u tako težkoj ulogi iztakne; a tako i na našem pozorištu paradirale su sa Cvrčkom 
mal ne sve naše poznatije umjetnice, ali koliko se mi sjećamo, poslje Perisove nije nijedna 
shvatila i predstavljala Fanchonku kao gčna. Kraljeva. Da rečemo pako iskreno, gospodična 
Kraljeva je ostala uvjek i svuda »Cvrčak«. Vatreno oko, živahno i propšno kretanje, skroz 
naravna razuzdanost smieha i govora – riečju sve slaže se kod gospodične Kraljeve da u toj 
ulogi slavi svoj najveći uspjeh. Što nam je preksinoć kod naše predstavljačice još više palo u 
oči, bijaše pravi glas srdca, rek bi jeka dubokog čuvstva, koj je gčna Kraljeva rjedkom dražesti 
u vještinom iztaknuti znala, i to osobito u časovih, gdje iz male vragoljanke proviruje i razvija 
se ljubeća djevojka. To je možebit prvi put, da j zvonki smieh gčne Kraljeve provirivao kroz 
zarošene i suzne oči. Ako je njezin Cvrčak izgubio nešto vragoljanstva, to je dobio izraza i 
umjetničke vriednosti. I –s. / Ivo Vojnović /, u: “Pozor” 7.1.1882.

Slijedeći tradiciju vremena koje je smatralo kako upravo Birch-Pfeifferičini komadi 
mladim debitanticama pružaju niz prilika za isticanje njihovoga glumačkog talenta, prvi je 
put 2. siječnja 1868. u ulozi Jane Eyre u komadu Lowoodska sirotica na pozornici nastupila 
i (tada još neudata) Marija Ružička Strozzi. I kritika i publika otkrile su već prilikom njenog 
prvog nastupa niz glumačkih vrlina koje će je učiniti novom damom hrvatskoga glumišta:

Priznajemo rado, da nam je gospodična debitantica očekivanje daleko nadmašila. Ona 
je težku ovu ulogu riešila na toliko zadovoljstvo obćinstva, da ju je po više putah na prizoru 
odlikovalo podpunim odobravanjem i plieskanjem, dočim ju je poslie sveršetka dva puta 
izazivalo burnim klicanjem. Gospodična Ružičkova pokazala je pervim pokusom, da ima 
osobita dramatičkoga dara. Značaj svoje uloge ona je i shvatila i u podrobnih nuancah 
prikazala tako, da smo morali misliti, da pred sebom imamo već rutiniranu predstavljačicu. 
Kod ugodne spoljašnosti i simpatična glasa, što mnogo pripomaže dramatičkomu efektu, 



42

u gospodične Ružičkove i izgovor je vrlo razgovietan, i naglasak posve pravilan i točan. 
Mi se nesietjamo, da je ikad koja debitantica već pervom pojavom postigla toliki uspieh, 
i zato ćemo i kazalištnomu odboru i samomu narodnomu zavodu od serdca čestitati na toj 
akviziciji. M., u: “Narodne novine”, 3.1.1868.

Frl. Ružićka hat uns /.../ genug Gelegenheit geboten, um ihr Naturell, ihren 
psychologischen Fond und ihre physischen Mittel einigermaßen beurteilen zu können. /.../ 
Bezüglich der oberwähnten Eigenschaften, die doch entscheidend für eine Kunstnovize 
sind, müssen wir uns vollkommen zu Gunsten des Fräuleins aussprechen; ihr Erscheinen 
auf unserer Bühne ist erfreulich, für unser Kunstinstitut ein Gewinn. Eine angenehme 
Erscheinung, die jedoch auch den minder scharfsinnigen Zuschauer das Spiel nicht 
vergessen läßt, besitzt das Fräulein eine gnung umfangreiche, modulierbare Stimme; sie 
versteht es, dem Gefühle durch ihr Züge Ausdruck zu verleihen, und das läßt sich am Ende 
ohne Befähigung nicht erlernen. Die Action, der Gang war natürlich, abgerundet, und nur 
einige wenige Handbewegungen ließen errathen, daß das Frl. Sich nicht längere Zeit auf der 
Bühne bewege. Angenehm berührte uns Fräuleins Rede, sie klingt klar, natürlich, ohne in’s 
übrmäßig Pathetische auszuarten, und doch liegt in der Stimme Gefühl, Ausdruck. /.../ Die 
Jean /sic./ Eyre des Frln. Ružička war für eine Anfängerin eine sehr gelungen Zeichnung. – 
x – / August Šenoa /, u: ”Agramer Zeitung“, 9.1.1868.22

Citirane kritike objavljene u dnevnicima ”Narodne novine“ i ”Agramer Tagblatt” 
ukazuju na to da je Marija Ružička pomno studirala karakterne osobine dramskoga lika i da 
je utjelovljavanje osjećaja i u njenoj glumačkoj kreaciji zauzelo značajno mjesto. Ipak ni u 
jednoj kritici više nema riječi o ganuću kao osnovnom izražajnom sredstvu uz čiju je pomoć 
još Maca Perisova u Birch-Pfeifferičinim komadima osvajala gledatelja.23 Nasuprot tome 
prirodnost glumačkih izražajnih sredstava, realizam scenskoga govora, mimike, gestikulacije 
i scenskog kretanja poprima sve veće značenje. Gotovo sve sačuvane kritike o izvedbama 
Birch-Pfeifferičinh komada igranih u Zagrebu nakon 1861. godine svjedoče o važnosti 
koju zadobiva stvaranje novoga glumačkog stila čijim temeljem postaje prirodni, realistički 

22	 (Gdjica. Ružička dala nam je dovoljno prigode da dostatno ocijenimo njenu prirodu i fizička obilježja. /.../ Po 
pitanju navedenih karakteristika koje su od presudnog značaja za kazališnog početnika, sve što ćemo reći ići će 
u prilog dotične gospođice. Raduje nas njeno pojavljivanje na našoj sceni, za naš umjetnički zavod to je dobitak. 
Riječ je o ugodnoj pojavi koja međutim ni manje oštroumnog gledatelja ne navodi da zaboravi igru. Gospođica 
posjeduje dovoljno opsežan i za modulacije sposoban glas, nadalje razumije kako osjećajima dati verbalni izraz 
što se ne da naučiti, ako osoba za to ne posjeduje dara. Radnja i hod su prirodni, zaokruženi te su samo neke 
rijetke kretnje ruku dale naslutiti da gdjica nije već duže vrijeme na pozornici. Ugodno nas je iznenadio njezin 
govor: jasan, prirodan, bez bijega u pretjeranu patetiku pri čemu glas ipak ne gubi na snazi osjećaja i izraza. 
/.../ Kao početnica je gdjica. Ružička lik Jane Eyre vrlo uspješno portretirala. Prevela D.W.K.)

23	 Spomenula sam već da je Maca Peris kao novoangažirani član Hrvatskoga narodnog kazališta u Zagrebu za 
nastupnu ulogu izabrala Jane Eyre. Premijera održana 7. studenoga 1865. bila je ujedno i prva izvedba Birch-
Pfeifferičinog komada na hrvatskom jeziku. “Domobran” je tom prigodom zabilježio: Gdčna Perisova, koja se je 
za svojega prijašnjega djelovanja na našem kazalištu osobito svojim “Cvrčkom” do ljubimice našega obćinstva 
popela bila, stupi ovaj večer opet pred nas kao angažirani član u naslovnoj ulozi. /.../ Njezin blagozvučni, u srce 
dirajući glas, čisti izgovor, dovoljno pravilni jezik i njezina zanimiva spoljašnost djelovahu i ovaj put ugodno 
na obćinstvo, a i jednostavni, nepretjerani, no ipak istinitošću čuvstava djelujući način predstavljanja zaslužuje 
potpuno priznanje, /.../. “Domobran”, 13.11.1865.



43

scenski izraz oslobođen patetično-deklamatorske glumačke manire njemačkih putujućih 
družina koje su od kasnih 1780-ih godina oblikovale ukus zagrebačke kazališne publike, ali 
istovremeno i glumački stil prvih hrvatskih glumaca i u čijoj će izgradnji Marija Ružička-
Strozzi od svog prvog nastupa 1868. u gotovo sedam sljedećih desetljeća odigrati jednu od 
mjerodavnih i normativnih uloga.

Krenemo li u potragu za idealnom predodžbom o privatnom i javnom identitetu žene, 
njenom mjestu i ulozi unutar obiteljske zajednice 19. stoljeća, kazališni komadi Charlotte 
Birch-Pfeiffer Cvrčak i Lowoodska sirotica pružit će nam pregršt reprezentativnih primjera 
o vladajućim društvenim normama i vrijednostima koje su usvojili i prihvatili kao vlastite 
i pripadnici naše društveno-kulturne sfere. Jedan od najboljih primjera o poželjnim i 
nepoželjnim osobinama ženskoga sebstva ostavio je August Šenoa, koji, analizirajući izvedbu 
Jane Eyre od 14. listopada 1873. s Marijom Ružičkom Strozzi u naslovnoj ulozi, zaključuje:

Spisateljica je u toj predigri pripisala mladjahnoj djevojci neliepih osjećaja, kojih ne može 
izpričati ni nečovječtvo gospoje Reed. Glumica ima tu pogrešku spisateljice zakloniti vještom 
igrom, te je ne smie još oštrije iznositi na vidjelo. Gorke rieči Jeanine moraju se prikazat kao 
posljedica očajanja, kao burni izljev pogaženoga srdca, ne kao promišljeni priekor osvetljive 
duše. Tu je gja. Ružička ponešto zašla s pravoga puta. Suha gorčina njezina govora, demonički 
izraz njezina lica ne dadoše nam vjerovat, da je to djevojka ako i zanemarena al ipak plemenita. 
Š / August Šenoa /, u: “Vienac”, 5 / 1873., br. 42., str. 670-671, ovdje str. 671.

U citiranom pasusu iz Šenoine kritike ističe se kako ženi (u idealnom obliku) ni pod 
kojim uvjetima, pa čak ni ako trpi najveću zamislivu nepravdu, ne dolikuju nelijepi osjećaji i 
loše ponašanje. Ženi ne priliči smionost (Šenoinim riječima priekor) i verbalna neumjerenost, 
odnosno sve ono što prelazi granicu društveno kodirane konverzacije i mjere. Ideal žene koji 
proviruje iz Šenoinih riječi ženu definira kao patnicu, sveticu, plemenitu i postojanu dušu, a 
pored svih tih obilježja još uvijek ženu u neporočno senzualnom smislu:

Ali zato bijaše prikazivanje u posljednjih trih činih upravo vještačko. Od ovdje prikazala 
nam gja. Ružička čelik-dušu, okaljenu u mukah sirotinjskog zavoda, al kraj toga plemenitu, 
čuvstvenu dievu, tu joj tecijaše igra omjereno, elegantno, sve do sile katastrofe, gdje joj duša 
planula ljubavlju, gdje se ju /sic!/ pokazala, da je ipak žena. Š / August Šenoa /, u: “Vienac” 
5 / 1873., br. 42., str. 670-671, ovdje str. 671.

Oštra kritika umjetničke kvalitete koja od 1880-ih godina u našoj sredini sve više 
pogađa kazališne tekstove Charlotte Birch-Pfeiffer s jedne je strane prouzrokovana i 
stereotipno oblikovanim dramskim likovima. I Cvrčak i Lowoodska sirotica nastali su u 
postrevolucionarnom razdoblju 1850-ih godina koje je na političkoj i društveno-kulturnoj 
razini obilježila vladavina strogog apsolutizma. Gledani iz tog konteksta i Fanchon i Jane 
Eyre u potpunosti ispunjavaju potrebe vremena koje zazire od svakog individualizma. Upravo 
onu kariku koja je Birch-Pfeifferičinim likovima mogla pružiti nadvremensku vrijednost i 
učiniti ih zanimljivima za niz generacija nakon autoričine smrti, a riječ je o karakternoj i 
fizičkoj drugosti lika zbog koje će im društvo pripisati status autsajdera, Charlotte Birch-
Pfeiffer je žrtvovala potrebama apsolutističke ideologije. Obiteljska je sreća u njezinim 
kazališnim tekstovima ostvariva jedino na temelju odricanja, normiranja, discipliniranja i 



44

prilagođavanja vladajućim društvenim mjerilima i autoritetima. Društvene, obiteljske i 
osobne vrijednosti nemoguće je pritom definirati na individualnoj razini. Prilagođavanje i 
podvrgavanje društvenim vrijednostima i normama ponašanja postaje garantom osobne i 
obiteljske sreće. Ista je stvar i s definiranjem privatnog i javnog identiteta žene. Žena je 
u Birch-Pfeifferičinim komadima lišena prava na vlastitu subjektivnost, ona je proizvod 
autoritarne, u posljednjoj instanci patrijarhalne kulture.24 Protagonistice Birch-Pfeifferičinih 
komada Cvrčak i Lowoodska sirotica koje na početku drama još istupaju protiv ovakve 
vrste društvenog poretka, s razvojem dramske radnje pretvaraju se u njegovoga idealnog 
predstavnika. Jane Eyre će u ulozi učiteljice postati direktnim provoditeljem i prenositeljem 
tog istog sistema. Otuda ne čudi da ovakva predodžba ženskog (i ne samo ženskog) 
identiteta u 1880-im godinama postaje zastarjela, a kazališni komadi Charlotte Birch-Pfeiffer 
tematski nezanimljivi za našu društveno-kulturnu sredinu. U drugoj polovici 19. stoljeća 
žene će izboriti neka od temeljnih ljudskih prava: pravo na naobrazbu i pravo na zaradu, 
istovremeno povlastice koje uživaju već i junakinje Birch-Pfeifferičinih dramskih komada. 
Iz svih navedenih razloga kazališne komade Charlotte Birch-Pfeiffer potrebno je promatrati 
kao dijete njihova vremena, oblikovane i nastale pod stegom apsolutističkog režima. Iako su 
Birch-Pfeifferičine dirljive obiteljske drame sa sretnim završetkom bez značajnog zadiranja 
u tekst dramskog predloška za današnju publiku bez većeg interesa, Charlotte Birch-Pfeiffer 
potrebno je s vremena na vrijeme izvući iz ropotarnice kazališne povijesti kako bi se pokazalo 
da su u određenim periodima kazališne povijesti i ženske autorice (ako je riječ o iznimkama, 
te su iznimke utoliko značajnije za pamćenje) i u pitanju popularnosti i u pitanju dramske 
produkcije mogle držati korak s muškim dramatičarima istoga vremena.

24	 Vidi Simone du Beauvoir, Drugi pol, knjiga l-ll, BIGZ, Beograd 1982.



45

Ivan Trojan

SECESIJA OD OBITELJI U HRVATSKOJ  
DRAMI MODERNE

Dokidanje spona, osamostaljenje od izvještačene nacionalne prošlosti, mitologije, 
tradicije, isticanje zastarjelosti pokušaja za očuvanjem jedinstvenosti stilskih iskaza i 
horizontalno nizanje estetskih entiteta, sintetizam različitih i katkad raznorodnih umjetničkih 
izraza, umjetnički eklekticizam, premještanje subjekta iz prvog lica množine u jedninu, 
radikalni individualizam, odnosno potpuna sloboda stvaranja pripojena težnji za dosljednom 
realizacijom individualizma unutar hrvatske književnosti već u završnim godinama 19. 
stoljeća dobivaju jasne, programske obrise u nekolicini žanrovski nejednakih tekstova.1 
Secesijski pokret je u ovoj prigodi mišljen isključivo u skladu s tim terminološkim uporištem 
kojem teži te naglašeno propagira umjetničku autonomnost borbom pod geslom l’art pour 
l’art, ostavljajući po strani uporište koje se nalazi u poletu monističkoga svjetonazora i u 
mitovima neoromantizma.2 

Secesija je naslov studije o modernoj umjetnosti Ive Pilara iz 1898. godine3 koja se 
zadržava na razini povijesnog signala u kojem je sadržaj puko deklarativne naravi, kako 
će je pravilno ocrtati Viktor Žmegač.4 No, Pilar je tim programskim tekstom iskazao 
nedvojbenu težnju za osamostaljenjem pozicije umjetnika od bilo kakvog nacionalnog ili 
socijalnog imperativa, za slobodom stvaralaštva koja će izroditi umjetninu zanimljivu svim 
društvenim slojevima. Isključivo je na umjetniku da izabere prirodu svoga umjetničkog 
izričaja neopterećen bilo kakvim tradicijskim, konvencionalnim stegama. 

Moderno nije stanovita škola i stanoviti stil u umjetnosti… zapisat će te iste 1898. 
godine Milivoj Dežman u svom ”Hrvatskom salonu“, … Moderni pokret je borba individua 

1	 Vidi i: S. Petlevski, Lirski naturalizam Dečakove secesije. U: Simptomi dramskoga moderniteta, Hrvatski centar 
ITI-UNESCO, Zagreb 2000., str. 23-50. 

2	 V. Žmegač, Duh impresionizma i secesije. Studije o književnosti hrvatske moderne, Zavod za znanost o 
književnosti Filozofskog fakulteta Sveučilišta u Zagrebu, Zagreb 1993., str. 93.

3	 I. Pilar, Secesija, studija o modernoj umjetnosti – Svim protivnicima novih smjerova posvećeno, “Vienac”, 35-
39, Zagreb 1898.

4	 Usp. ibid 1., str. 113.



46

za slobodu. Moderni umjetnik ne pripada nijednoj školi. Moderna mrzi epigonstvo – ona 
hoće da ljudi žive u sadašnjosti, da se oslone na svoju dušu, da svojim djelima dadu pečat 
svoje osobe… Ona ne otklanja nijedan osjećaj, nijednu misao, jer se bori za prava pojedinca, 
kao što i zahtjeva od pojedinca da bude svoj. To je glavno načelo Moderne… Slobode 
nam se hoće; hoćemo da živimo u sadašnjosti, da prisluškujemo duhu vremena i da sami 
gradimo, a ne da čuvamo samo stražu pred starim tvrđavama. To nam ne može dozvoliti 
nikoja škola, ni tradicija, već po svojem bivstvu. Dežman će neskriveno u Našim težnjama 
inzistirati na otklonu od realizma, koji će držati ograničenom stilskom formacijom s obzirom 
na neprepoznavanje nadnaravnog, transcendentnog poriva, priznajući mu ipak da je jednim 
segmentom bio inspirativan generaciji modernista: ... on nas je naučio gledati svijet, i štoviše 
on je dao pravi temelj umjetničkoj tehnici.5 

Godinu dana ranije još se jedan vrsni hrvatski književni i kazališni kritičar moderne, 
poklonik Taineove kritičke teorije, praktični i teorijski promotor individualne stvaralačke 
slobode te izraziti poznavatelj recentne njemačke i nordijske književnosti – Milutin Nehajev 
– djelomično afirmativno odnosi spram realizma jer svoju jednočinku Prijelom, 1897.6 gradi 
oslanjajući se jednom dionicom i na topiku ogranka naše kasne realističke književnosti 
– odumiranje plemstva i njegovih utočišta – osobito u nas popularnog zahvaljujući prozi 
Ksavera Šandora Gjalskog.

Ipak, ta Nehajevljeva jednočinka zadržava modernistički programatski karakter, kako je 
to zabilježio Boris Senker, s obzirom na secesiju, odcjepljenje pojedinca od obitelji i predaka7 
u trenutku kada mladić Grof Karlo, uvidjevši da mu je, uslijed nesporazuma s okolinom, 
duhovna i materijalna egzistencija ugrožena, napušta obiteljsko gnijezdo. Rascjep na osobnoj 
razini, rastakanje identiteta s jedne strane uzrokuje dementni otac koji gubi ostatke imetka u 
kartaškoj igri, a time i povlašteni status u društvu koji je sve donedavno imao zahvaljujući 
plemićkoj tituli, a s druge strane stric Marko, spekulant koji se natječe na dražbi za Karlovo 
obiteljsko imanje kako bi ga prvom prigodom za veće novce prodao. Znakovito je u Prijelomu 
kako je za tvorbu identiteta i konačnu emancipaciju protagonista zaslužan stranac, Švicarac 
Johann Ludwig, Karlov mentor. Rečeno nam može biti svojevrstan input koji nam pomaže 
rekonstruirati povijesne i kulturološke uvjete s kraja stoljeća te koji otkriva diskrepanciju 
između narodnosnog usmjerenja umjetnosti involviranog u domaću tradiciju i svojevrsne 
kozmopolitske struje. Odlaskom sina iz očinskog doma teži se i odcjepljenju, osamostaljenju 
autora u njegovoj samosvijesti. Žarište drame se time pomiče sa socijalnog na individualno, 
a kriza modernog društva nailazi na izraz u drami pojedinca pružajući jedino mogućnost da 
bude rekonstruirana zbrajanjem čvorišta individualne krize.

Karlovo traumatsko tjeskobno osjećanje uslijed spoznavanja o zaostalosti društvene 
sredine, ali i očeva eskapizma i neosviještenosti ili pak nepristajanja na turbulentne 

5	 M. Dežman, Naše težnje, “Hrvatski salon”, 8-9, Zagreb 1898., str. 17.
6	 M. Nehajev, Prijelom. U: Drame, Djela Milutina Nehajeva, sv. 3, Hrvatski izdavački bibliografski leksikon, 

Zagreb 1944.
7	 B. Senker, Vrijeme stilskog pluralizma. U: Hrestomatija novije hrvatske drame, I. dio (1895-1940), Disput, 

Zagreb 2000., str. 11.



47

društvene promjene u društvu pratimo kroz svih pet prizora Prijeloma. Sumnja kako je riječ 
o transpsihološkom karakteru potvrđena je 1902. godine, kada Nehajev u ”Hrvatskoj misli“ 
zapisuje: Moderan, savremen je onaj, koji sudjeluje u duševnim pokretima savremenoga 
društva. Ne onaj, tko ih samo prati i pozna, već onaj, tko ih zbilja duboko osjeća. Na prijelazu 
18. i 19. vijeka bio je moderan onaj, koji je shvatio potrebu revolucije i osjećao krizu preživjele 
aristokratsko-oligarhijske države. Danas moderan je onaj, koji proživljuje savremenu krizu 
društvenu, koji ne zatvara oči pred novim pitanjima znanosti i novim težnjama duha. Nema 
sumnje – današnje društvo nalazi se opet u doba prijelaza: najoprečitiji nazori o svijetu, 
prirodna znanost sa svojom induktivnom metodom i svojim kolosalnim tehničkim napretkom, 
rješenje socijalnog pitanja – sve to zahvaća dušu savremenog čovjeka. Onaj, koga sva ta 
pitanja muče i sile ga, da im traži rješenje – moderan je.8 Karlovo duhovno stanje izraz 
je nužnog osjećaja nelagode što ga civilizirani čovjek kao moderni individuum osjeća pri 
suočenju s obitelji kao strukturom društva koju više ne uspijeva prepoznati unutar okvira 
svijeta u koji je uronjen. Uz klaustrofobično osjećanje, njegova je aktivnost posljedica panike 
susreta s vanjskim okružjem.

Preko Nehajevljevog Karla, ali i primjerice Kamovljevog Ive, Na rođenoj grudi, 1907. 
i Vladoja Orgije monaha, 1907., te u nešto obilježenijem, proširenijem poimanju obitelji 
i Ogrizovićevog i Milčinovićevog Majstora Tome, Prokletstvo, 1906., moguće je unutar 
hrvatske dramske književnosti moderne pratiti sudbine neprepoznatih modernih subjekata u 
svijetu koji ih okružuje te provocira u dramskih lica osjećaj tjeskobe i mučnine te privučenosti 
apstrakciji koja iz njih proistječe. U navedenim slučajevima obitelj ili njezini semantički 
produžeci, poput primjerice institucije Crkve u našem slučaju, poluge su konzervativnih i(li) 
autoritarnih poredaka od kojih pod svaku cijenu treba odstupiti, izolirati se jer je isključivo 
na taj način moguće poništiti stagnaciju, neosviještenost, hipokriziju, ravnodušje, ogorčenost 
i nezadovoljstvo. Dežman zapisuje: Kad smo stupili u život, zamijetili smo taj beznadni očaj, 
obuzela nas strava. Ogorčeni, nezadovoljni, htjeli smo da izađemo iz tmine, da razorimo 
te zidove. Nema tome dugo kad su prvi put izbili na javu znaci nezadovoljstva. Mi nismo 
znali kuda ćemo, nu duboko smo ćutili da ovim putovima idemo do potpunog zastoja i 
nezadovoljstva.9

Dramsku radnju Prokletstva, drame iz staroga zagrebačkog života u četiri čina, 
Ogrizović i Milčinović 1906. godine u prvotisku u “Savremeniku” smještaju u četrnaesto 
stoljeće,10 dok je trinaesto stoljeće dramsko vrijeme u zasebno tiskanoj drami uz Prolog A. 
G. Matoša iz 1907. godine.11 Protagonist Milčinovićeva i Ogrizovićeva Prokletstva Majstor 
Toma, građanin Novoveški (Lepoveški), sudac i rezbar drvenih kipova svetaca svoj križni 
put započinje događajem kada seljaci iz Trnova Luga otimaju njega i kaptolskog desetinara 

8	 M. Nehajev, Eseji I. U: Djela Milutina Nehajeva, Hrvatski izdavački bibliografski zavod, Zagreb 1944.
9	 Ibid. str. 5.
10	 M. Ogrizović, A. Milčinović, Prokletstvo, “Savremenik”, god. I., br. 1, Zagreb, 1906., str. 1-41.
11	 A. Milčinović, M. Ogrizović, Prokletstvo. Drama u tri čina. S prologom A. G. Matoša, Tiskara i litografija C. 

Albrechta (Maravić i Dečak), Zagreb 1907.



48

Imbru, koji ih je nekoć u biskupovo ime bio prinuđen prognati sa zemlje uslijed neplaćanja 
crkvarine. Za osvetu Trnolužani ga zakapaju živog u zemlju te mu zabijaju križ u glavu. 
Križ biva primoran pridržavati upravo Toma, a njega od krvožednih i osvetoljubivih 
Trnolužana spašava činjenica što izrađuje kipove svetaca. Traumatično Tomino iskustvo 
nema za posljedicu očekivano optuživanje i osvetu seljacima već propitivanje odnosa 
Crkve, točnije kaptolskog klera i njihovih podanika, prema pastvi. Nikola Batušić pravilno 
prepoznaje jedan segment središnjeg problema drame koji je usredotočen na pitanje treba li 
u komunikaciji kršćanina-pojedinca s Bogom posredovati Crkva ili se takav dijalog može 
ostvariti neposredno, bez hijerarhijski određenoga i često nepouzdana posrednika, čime 
zapravo slijedi misao Antuna Gustava Matoša utisnutu u Prolog drame Prokletstvo.12 U 
takvim okolnostima lako je uočiti Ogrizovićevu i Milčinovićevu razradu problema odnosa 
pojedinca i tradicije, pa je sudbina Tome drama o pobuni individualca protiv represivnih, 
tada crkvenih, formi, koji pod plaštem Boga ne njeguju evanđelje, ljubav i dobrotu nego 
svjesno potiču neosviještenost i animalnost13 u puka pri ostvaraju svoje nekršćanske nakane, 
stremljenje k što većoj moći. 

Poraznija situacija za Majstora Tomu koja potkrepljuje prethodnu tvrdnju jest njegov 
sraz sa sumještanima. U uvjerenju da je svojim nesebičnim pomaganjem, nebrojenim 
dobročinstvima, humanističkim pristupom i propovijedanjima o ljubavi prema bližnjem, 
prema prirodi, dobroti i ufanju u Boga onkraj svih postojećih crkvenih stega i dogmi te 
svojih kipova svetaca i zvona crkve uspio pridobiti većinu seljaka i time osigurati njihov 
duhovni prosperitet i sveopće zadovoljstvo, biva uhvaćen u klopku neosviještenosti, 
neproduhovljenosti, neznanja, a time i straha kao posljedice rečenog. Prokletstvom klera 
seljaci ostaju bez praktičnog življenja vjere, krštenja, ženidbe, posljednje pomasti, zvona 
crkve, mise te, bojeći se kazne Božje, u Tomi otkrivaju sotonu. Blaž mesar ga ubija udarcem 
mača u glavu. Kakvu perspektivu ima pobunjena jedinka spram ustaljenih dogmi, okaljana 
nasljeđa, doli tragičnu. Matoš u Prologu u drugom izdanju Prokletstva rezonira: Samo 
slobodna, oslobođena duša se spasava; samo u slobodi smo bliži višoj istini, božanstvu, 
dok se Crkva sasvim udaljila od slobodnih evanđeoskih istina, nametnuvši sebe gospodarom 
tuđih savjesti, jedinim patentiranim tumačem i poklisarom Boga, diktatorom i tiraninom 
uplašenih, ugasnulih duša.14 Potaknuće za tu rečenicu Matoš pronalazi i u Tominoj replici 
već u sedmom prizoru prvog čina, u trenutku zahuktavanja njegovog pokušaja, s tragičnom 
posljedicom, evanđeoskog, prosvjetiteljskog djelovanja ponajprije protiv indiferentnosti, 
neosviještenosti, straha: Toma: I post i pričest i crkva i molitva i bezbroj drugih obreda, sve 

12	 N. Batušić, Galovićeva trilogija Mors regni kao paradigma modernističke povijesne drame. U: N. Batušić, Z. 
Kravar, V. Žmegač, Književni protusvjetovi – Poglavlja iz hrvatske moderne, Matica hrvatska, Zagreb 2001., str. 
149.

13	 A. Lederer, O drami “Prokletstvo”. U: Stoljeća hrvatske književnosti (Milan Ogrizović, Izabrana djela; Andrija 
Milčinović, Izbor proze; Andrija Milčinović i Milan Ogrizović, Prokletstvo), pr. Ana Lederer, Matica hrvatska, 
Zagreb 2000., str. 630.

14	 A. G. Matoš, Prolog. U: A. Milčinović, M. Ogrizović: Prokletstvo. Drama u tri čina. S prologom A. G. Matoša, 
Tiskara i litografija C. Albrechta (Maravić i Dečak), Zagreb 1907., str. 5.



49

je to ona zemlja, kojom su Imbru zasuli. Skinimo tu zemlju, pa upoznajmo i slijedimo pravu 
istinu i riječ božju. I bit ćemo bolji i bit će nama bolje. Oslobodimo se svega, što od nas čini 
bezvoljne lutke, što nas izjednačuje s djecom i životinjama. Svega se oslobodimo!15

Opsjednutost kompleksom obitelji i u dramskom tekstu u Janka Polića Kamova je i 
više no očita još od dramoleta Na rođenoj grudi, 1907., u kojoj protagonist Ivo bez zadrške, 
buntovno propagira antiklerikalni stav istog intenziteta kao i Milčinovićev i Ogrizovićev 
Majstor Toma,16 ali izravno u okrilju obitelji i obiteljskih odnosa. Transpsihološki, Kamov uz 
pomoć Ive tuče po društvenim dogmama, propovijedajući upravo obrnute postulate od onih 
kakve iznosi društveno uvriježena, biblijska etika, tj. još je jednom riječ o neskladu do kojeg 
je došlo između društvene sredine kojoj je Kamov pripadao i njegovih vlastitih socijalno 
destruirajućih vizija. Ivo će u svoja moralna propitivanja uključiti i odnos s vlastitom majkom 
te je uspješno uništiti ne odustavši od svojih anarhističkih proglasa. 

Nepristajanje na bilo kakve društvene zadanosti, pa tako ni na obitelj kao društveni stup, 
postaje još izraženije u dvama dijelovima dramatizovanih studija okupljenih pod naslovom 
Samostanske drame, a posebice u prvom dijelu duologije, u Orgijama monaha (Rim, 26.–29. 
kolovoza 1907.). Ovdje se opsjednutost svrgavanja značaja obitelji nadopunjuje Vladojinim 
detektivskim istraživanjem grijeha vlastite obitelji koji će za posljedicu imati ogorčeni protest 
usmjeren na propitivanje pozicije autoritarnog oca te incestuoznim pretenzijama prema 
sestri. Vladoje Sabljak je pronicljivi i inteligentni rušitelj pravila koje propisuje tradicionalno 
poimanje obitelji i (licemjernog) građanskog morala, a koji sadistički i mazohistički uživa 
u svom poslanju, destruiranju antagonista, odnosno razobličenju građanske obiteljske 
hipokrizije. Darko Gašparović će zapaziti kako je riječ o ibsenovskom konceptu razobličena 
dvostrukog morala koji će svoj vrhunac doseći u obračunu Vladoja Sabljaka s ocem, 
vođenom po svim pravilima vrsne psihološke dramatike u kojem se konflikt začinje i razvija 
nesmiljenom logikom inkvizicijske istrage, da bi se poantirao izvođenjem konkretnog dokaza 
koji dovodi do konačna uništenja oca kao predvodnika obitelji.17

VLADOJE: Tu, Ivo. Tu. Bijaše jedamput familija i nema je više: jer braća postadoše 
ljudi. Bijaše jedamput samostan i pisahu: Mir, Čistoća i Zaborav. Ali raspop je rekao: Orgij, 
Razvrat i Pohota. I povest će se istraga: raspop će biti tužilac: griješili su oni koji imađahu 
krv. i branitelj: griješili su oni koji imađahu žene. A vrijeme će biti sudac. I zidine će se 
porušiti i dve će biti jedno polje... I starci će izdahnuti i đivi će krivci nositi kaznu za grijehe 
bogova..., ali će nevini dobiti ženu.18

Sociolozi Theodor Adorno i Max Horkheimer dovode u neposrednu vezu autoritet i 
građansku obitelj. Podčinjavanje kategoričnom imperativu dužnosti od početka je cilj 
građanske obitelji. Putovi koji vode ka moći u građanskom svijetu nisu unaprijed označeni 

15	 A. Milčinović, M. Ogrizović, Prokletstvo. Drama u tri čina. S prologom A. G. Matoša, Tiskara i litografija C. 
Albrechta (Maravić i Dečak), Zagreb 1907., str. 10.

16	 Vidi i: D. Gašparović, Kamov, Adamić, Rijeka 2005., str. 271.
17	 Ibid 16, str. 276.
18	 J. P. Kamov, Drame, Izdavački centar Rijeka, Rijeka 2000., str. 81.



50

ostvarenjem moralnih vrijednosnih sudova nego vještim prilagođavanjem konkretnim 
životnim prilikama. Sin, ako želi postići svoje osobne ciljeve, mora prihvatiti strategiju 
lukavstva, izbjegavati sukobe ili izopćenje iz ekonomske i emotivne obiteljske zajednice. 
U odnosu na sina, otac je tako uvijek u pravu, On predstavlja moć i uspjeh spram kojih 
sin treba ekvilibrirati od ideala hipotetičkog obiteljskog odnosa do stvarnog poslušnog 
ponašanja. S obzirom na to da se uvjetovano dječje poštovanje oca sastoji od racionalno-
iracionalnog reagiranja, odrastanje biva odlikom navikavanja na autoritet koji funkciju skrbi 
i zaštite sjedinjuje s moći nad ljudima. Tako svaki građanski otac, čak i uz izrazito inferiornu 
profesionalnu, intelektualnu ili moralnu poziciju, može unutar obitelji prezentirati represiju 
kroz navikavanje ukućana na skromnost i poslušnost. Na taj se način iz mnoštva građanskih 
obitelji produciraju pasivno-podaničke generacije. Horkheimer i Adorno nadalje ističu važnost 
psihoanalitičkih učenja za tumačenje autoritarnosti i obitelji. Te teorije su ukazale na izravnu 
uvjetovanost mnogih neuroza. Nesamostalnost, osjećaj inferiornosti i neuspjeha povezan je s 
potiskivanjima i sublimacijom naučenog u obitelji. Rezultat takvog odgoja je dijete koje od 
samog početka traži grešku u sebi. Prinudno osjećanje krivice kao trajna spremnost na žrtve 
osujećuje kritiku stvarnosti, inhibira akciju i kreativan pristup svakodnevici.19

Nemali segment hrvatske drame i kritike u moderni stoji neskrovito u opoziciji spram 
takvog uvjerenja. Vrijeme je prijeloma, secesije, odcjepljenja od autoritarne tradicije, 
epigonstva, izlaska iz (patrijarhalne) građanske obitelji, dezintegracije devetnaestostoljetnih 
društvenih pravila i dogmi, pa konačno i zadanih dramskih vrsta. Ideal kojemu se teži 
jest stvaralaštvo osobnog odabira bez ikakvog izvanumjetničkog ograničenja, autoriteta 
ili konvencije u pokušaju prevladavanja krize modernog subjekta: Svaki nek živi svojim 
životom… A u duši ljudskoj ne daju se zatomiti transcendentni porivi... Moderna nastoji 
obuhvatiti cijelog čovjeka, ona teži za sintezom idealizma i realizma, ona hoće da nađe 
sredstvo kojim bi čovjek najbolje i najljepše mogao izraziti svoje biće i zadovoljiti svojem 
pozivu.20 

19	 T. Adorno, M. Horkheimer, Sociološke studije, Školska knjiga, Zagreb 1980.; Vidi i: D. Bačić-Karković, Kriza 
obitelji u novijem hrvatskom romanu (doktorska disertacija), Rijeka 1999.

20	 Ibid. str. 5.



51

LITERATURA

Adorno, T., Horkheimer, M., Sociološke studije, Školska knjiga, Zagreb 1980.
Bačić-Karković, D., Kriza obitelji u novijem hrvatskom romanu (doktorska disertacija), 

Rijeka 1999.
Batušić N., Kravar, Z., Žmegač, V., Književni protusvjetovi – Poglavlja iz hrvatske moderne, 

Matica hrvatska, Zagreb 2001., str. 149.
Dežman, M., Naše težnje, “Hrvatski salon”, 8-9, Zagreb, 1898.
Gašparović, D., Kamov, Adamić, Rijeka 2005.
Kamov, J. P., Drame, Izdavački centar Rijeka, Rijeka 2000.
Lederer, A., O drami “Prokletstvo”. U: Stoljeća hrvatske književnosti (Milan Ogrizović, 

Izabrana djela; Andrija Milčinović, Izbor proze; Andrija Milčinović i Milan Ogrizović, 
Prokletstvo), pr. Ana Lederer, Matica hrvatska, Zagreb 2000.

Matoš, A. G., Prolog, U: A. Milčinović, M. Ogrizović: Prokletstvo. Drama u tri čina. S 
prologom A. G. Matoša, Tiskara i litografija C. Albrechta (Maravić i Dečak), Zagreb 
1907.

Nehajev, M., Eseji I. U: Djela Milutina Nehajeva, Hrvatski izdavački bibliografski zavod, 
Zagreb 1944.

Nehajev, M., Prijelom. U: Drame, Djela Milutina Nehajeva, sv. 3, Hrvatski izdavački 
bibliografski leksikon, Zagreb 1944.

Ogrizović, M., Milčinović, A., Prokletstvo, “Savremenik”, god. I., br. 1, Zagreb, 1906., str. 
1-41.

Ogrizović, M., Milčinović, A., Prokletstvo. Drama u tri čina. S prologom A. G. Matoša, 
Tiskara i litografija C. Albrechta (Maravić i Dečak), Zagreb 1907.

Petlevski, S., Lirski naturalizam Dečakove secesije. U: Simptomi dramskoga moderniteta, 
Hrvatski centar ITI-UNESCO, Zagreb 2000., str. 23-50. 

Pilar, I., Secesija, studija o modernoj umjetnosti – Svim protivnicima novih smjerova 
posvećeno, “Vienac”, 35-39, Zagreb, 1898.

Senker, B., Hrestomatija novije hrvatske drame, I. dio (1895-1940), Disput, Zagreb 2000.
Žmegač, V., Duh impresionizma i secesije. Studije o književnosti hrvatske moderne, Zavod 

za znanost o književnosti Filozofskog fakulteta Sveučilišta u Zagrebu, Zagreb 1993.



52

Tatjana Stupin  

FENOMEN MAJKE I SUPRUGE U KAMOVLJEVOJ  
I KRLEŽINOJ DRAMI

Uvod

Kompleks obitelji u dramskom djelu Janka Polića Kamova i Miroslava Krleže 
tvori okosnicu umjetničkog stvaralaštva obaju klasika hrvatske književnosti, a u okviru 
antologijskih drama ovih autora znakovit je i anticipirajuće poticajan prikaz uloge majke i 
supruge inkorporiran u razornim dijalozima razorenih obiteljskih odnosa. I Kamov i Krleža 
dramatski, ontološki provokativno, postavljaju egzistencijska pitanja kreirajući u vlastitim 
literarnim svjetovima osobite, traumatizirane obitelji u kojima je kobno, ali i tragikomično, 
pa i burleskno, oslikan portret majke i supruge sa znakovitim silnicama usmjerenim 
prema muškim članovima obitelji, ponajprije sinu i suprugu. U Kamovljevim i Krležinim 
dramama podastrt je iznenađujuće oblikovan mozaik psihološki prikazanih osobnosti likova 
majke i supruge, no usprkos diferentnim aspektima zamjetne su i poticajne podudarnosti 
u oslikavanjima složenih obiteljskih relacija u kojima upravo žene tvore antagonističku 
dramatsku strukturu koja književnim tekstovima i recepcijskim scenskim uprizorenjima 
pulsira vitalističkom snagom koja nadvladava uokvirene kontekste temporalnosti. 
Intertekstualnim i intermedijalnim kompariranjem odabranih Kamovljevih i Krležinih 
dramskih tekstova pokušat će se i revalorizirati značenjski sustav diskursa obaju književnika. 

Kamovljeve i Krležine drame, napose u kontekstu ekspresionističke prakse s izdvojenim 
tematima u kojima trijumfira individualna interakcija u funkciji razobličavanja općeg apsurda 
s razvidnim postupcima simultanizma, groteske, burleske te karnevalskog i kabaretskog 
diskursa potvrđuju poetsku ontološku dihotomiju između duha i materije. U takvom 
semantičkom kontekstu kozmičke rezonancije vibriranja sukoba pojedinca u univerzalnom 
kaosu, intrigantnim se nadaje osobito izdvojen fenomen ženskog lika, ponajprije specifično 
portretirane majke i supruge. 

Fenomen žene, najčešće slojevito psihološki raščlanjen do simbola kobne, etički krajnje 
upitne dame s društvenog dna, značenjski je srodno inkorporiran s naturalistički ogoljenim 
egzistencijalističkim prijeporima aktanata oko novca, bankrota, urbanog preživljavanja. Ženski 



53

dramatski antagonisti raskrinkavaju ekspresionističku utopijsku konstantu o avangardnom 
prevrednovanju novoga svijeta s pojedincem koji pronalazi rješenje iz socijalnog apsurda 
uronjenog u kobnu kaljužu, podastirući stilem trajnoga muško-ženskoga oksimoronskog sukoba 
kao prostora ontološke, antitetične praiskonske ukletosti ljudske emanacije. Fenomen i motiv 
žene naturalistički ogoljen do prostitutke ima znakovito, neprijeporno uporište u dramskom 
stvaralaštvu Janka Polića Kamova i Miroslava Krleže. Svojevrstan prigušeni ekspresionistički 
krik hrvatske književne avangarde s obrisima astmatičnih, tuberkuloznih disonantnih zaduha za 
novim fanatičnim preobrazbama ne dopire strukturalno do literarnog, dramatskog portretiranja 
ženskoga dramatskog lika, pa i onda kad je prikazan kao supruga i majka. Vječna, biblijski 
impostirana drama spolova, intrigantno, devijantno, karikirano statično egzistira na stranicama 
ponajboljih dramskih ostvaraja Kamova i Krleže, neovisno o monumentalnijim dinamičnim 
kolažiranim podtekstima kao što su: Prvi svjetski rat, gospodarski kolaps, balkanska politička 
mišolovka, fanatična uvjerenja u nova načela ljudskog egzistiranja i djelovanja. 

Stoljeće Krležine Maskerate i dramatska ekstravagantnost Kolombine

U ”Književnim novostima“, Zagreb – Rijeka, I / 1914. (9. V.), br. 16,1 objavljena je 
Krležina jednočinka, netipična legenda, dramsko djelo Maskerata, svojevrsni autorov dramski 
nukleus kasnijih prepoznatljivih ljubavnih trokuta, u središtu kojih je intrigantan ženski lik, 
s emocionalno, temporalno, prostorno krajnje naelektriziranom, stiješnjenom dramatskom 
strukturom. Dramska radnja u djelu Maskerata, napisanom u osvit Prvoga svjetskog rata, 
zbiva se samo jedne pokladne noći, a u kontekstu bračnih verbalnih ujedanja i indikativno 
eksplicirane erotičnosti supružnika Kolombine i Pierrota te metonimijske ciničnosti trećeg 
čovjeka ovoga ljubavničkog trokuta Don Quijotea, padaju teške maske dramskih aktera, 
raskrinkavajući zakulisnost ljubavnih igara do verističke ubojitosti i statičnog simbola. 
Dvadesetijednogodišnji Krleža piše Maskeratu slijedeći ibsenovsko-strindbergovski teatarski 
impuls, s minimalnim brojem likova i kvalitativnom dramskom radnjom, no proći će četrnaest 
godina da Krleža javno, na poznatom predavanju u Osijeku onodobnim srednjoškolcima i 
studentima, obznani svoj stvaralački zaokret od kvantitativnoga ka kvalitativnom dramskom 
stilskom pristupu.2 U istom predavanju u Osijeku Krleža je apostrofirao da je prve dramske 

1	 U obilježavanju relevantnih književnih i znanstvenih obljetnica u 2014. godini zanemareno je stoljeće od 
Krležina javnoga književnog javljanja u hrvatskoj kulturi i književnosti.  U navedenom se kontekstu najčešće 
spominje Krležino književno iniciranje kultnim djelom Legenda u ”Književnim novostima“, Zagreb – Rijeka, 
I/1914 (24. I.), br. 1, str. 9-12 (prva slika); I / 1914., (31.I), br. 2, str. 25-29 (druga slika); I / 1914. (7. II.), br. 
3. str. 39-42 (treća slika); I / 1914. (14. II.), br. 4, str. 56-58 (četvrta slika). Iste, 1914. godine u istom časopisu 
objavljena je i Maskerata, danas nedostatno recepcijski valorizirano Krležino dramsko djelo. 

2	 Miroslav Krleža pročitao je 12. travnja 1928. u Osijeku niz pozornosti vrijednih, danas umnogome kontroverznih 
konstatacija o svome književnom radu, a uoči javnog iščitavanja svoje antologijske drame U agoniji, što je i 
četiri godine kasnije publicirao u vlastitoj nakladi u znamenitoj knjizi Moj obračun s njima (Naklada piščeva, 
Zagreb, 1932., str. 200-204). Među ostalim Krleža je u navedenom predavanju naglasio: Dramska radnja na 
sceni nije kvantitativna. Napetost pojedine scene ne zavisi od izvanjske dinamike događanja, nego obratno: 
snaga dramske radnje je ibsenski konkretna, kvalitativna, a sastoji se od psihološke objektivacije pojedinih 
subjekata koji na sceni doživljavaju sebe i svoju sudbinu…



54

ostvaraje, među kojima i jednočinku Maskeratu, doživio kao dvostruku propast: umjetničku, 
jer mu djela nisu teatarski zaživjela, ali i osobnu, egzistencijsku:

I sam taj fakat što moje drame propadaju ne bi bio toliko važan da s tim propadanjem 
nije u intimnoj vezi još drugo propadanje; naime, uz svoje drame propadam i ja lično…3

Krleža je u istom tekstu tzv. osječkoga predavanja evocirao povijesnu godinu 1914. kada 
su mu uoči Prvoga svjetskog rata u košu onodobnog intendanta zagrebačkog teatra Bacha 
završili tekstovi Legende, ali i anticipirajući diferentnije Maskerate. Sličan Krležin debakl 
dogodio se i ratne 1915. godine, kada je autoritativni direktor drame zagrebačkog teatra Josip 
Bach odbacio šest autorovih drama. Ipak, Maskerata dramaturški, tematski, stilistički jasno 
odudara od Krležinih prvotnih, ekspresionističkih, kvantitativnih dramskih djela, kao što su: 
Legenda, Michelangelo Bounarroti, Kristofor Kolumbo, Kraljevo. Za razliku od Krležine 
inicijacijske Legende – Novozavjetne fantazije u tri slike s impozantnom galerijom od 
oko tridesetak lica te oskudnim uvodnim proslovom, drama Maskerata objavljena u istom 
glasilu ”Književnim novostima“ i iste godine, 1914., kad i Legenda, oksimoronski oponira 
onodobnom krležinskom avangardnom dramskom diskursu sa svega tri lika, od kojih je 
ženski lik Kolombine znakovito indikativan u kontekstu proučavanja antologijskih Krležinih 
ženskih antitetičnih književnih, dramskih likova.

Ženski lik supruge Kolombine mizoginistički provokativno predstavljen je već u 
Krležinu dramskom uvodu:

Kolombina. Žena kao sve, tek joj u očima izgara više fosfora no u drugih žena … 
(Krleža: 153)

Kolombina je moderna udana žena, elegantnoga izgleda, zlatovlasa (Krleža: 153), 
koketna, erotična, zanesena plesom, moralno nestabilna, prevrtljiva, sklona krajnjem 
konformizmu, putena, uronjena u bračni preljub, kalkulira do posljednjeg prizora dijaloški 
napete jednočinke Maskerate. Poigrava se muškarcima, unižavajući se iskalkuliranim 
erosom do razine bludnice koja ipak u pravom trenutku povlači pravi potez za sebe, odabirući 
sigurnijeg supruga Pierrota, a odbacujući cinizmom zatrovanog intelektualca Don Quijotea, 
kojim Krleža tako eklatantno dezavuira instituciju braka na kasnije afirmiraniji glembajevski 
dramatski način.

Fenomen krležinske žene i supruge u bitnoj drami Maskerata potvrđuje autorovu 
fanatičnu usmjerenost k svojevrsnoj ponovljivosti i stereotipnosti rodnih matrica i odnosa 
koji se u Krleže sporadično proturječno podudaraju s pojmom rasnih antagonizama. Krleža 
suprugu, majku prividno dobroćudno optužuje za nestalnost, nestabilnost, infantilnost, 
intelektualnu nedorečenost, samim time i inferiornost. Kontroverzno je i beskrupulozno 
iznjedren fenomen rodnoga ženskog fenomena u Krležinim dramama, a ironijski diskurs 
dominira, kako u dramskim dijalozima, tako i u didaskalijama, a iz kojih je razvidna Krležina 
dihotomija muškoga i ženskoga ontološkog smisla, pri čemu hrvatski pisac disciplinirano 
poslušno slijedi znanstveno i humano kontroverzan i krajnje upitan weiningerovski 

3	 Dramaturški uvod iz god. 1928., Krleža, Miroslav, Glembajevi. Sarajevo 1928., str. 355.



55

svjetonazor4 o tomu da ženski rod živi manje svjesnim životom od muškog jer dubinski 
nije sposoban razmišljati, nego tek sinestezijski dodirivati, kušati, no ne i spoznavati. Zato 
su Krležine literarne žene portretirane poput rafiniranih ženki, životinjske nježnosti, a 
književnik im izravno, sarkastično pridaje osobine domaćih životinja, od gusaka i kokoši 
do mačaka, pa i egzotičnih ptica kao što su papige. Krleža je, doimlje se, od Maskerate 
do Salome fasciniran karikiranom bestijalnom ženskom nježnošću koja imperativno slijedi 
nagon dodirivanja, milovanja, kalkuliranog cjelivanja, a osobito se cinično odnosi prema 
planskom, bestidnom ženskom prolijevanju suza. Žene se i drukčije glasaju u dramama od 
muškaraca, primjerice Kolombina jeca kao dijete. Supruge i majke u Krležinim dramama 
disciplinirano slijede patrijarhalnu matricu o podjeli na: ženu bludnicu i ženu-majku-(kvazi)
sveticu. Indikativno slijedi bizarnu ideju da se žene, kao i životinje, vole ogledati u zrcalu, 
uživati u tuđim pogledima, nesposobne iz površinske banalnosti i proračunate koketerije 
doprijeti do psiholoških, socijalnih, egzistencijalnih dubina.

Fenomen žene u Kamovljevoj Tragediji mozgova

Kamovljev dramski prvijenac Tragedija mozgova na koncu teksta scene treće ima 
naznačen nadnevak 29. studenoga 1906. i mjesto Zagreb. Sredinom rujna 1907. godine 
Kamov je u Zagrebu u vlastitoj nakladi publicirao navedenu ishodišnu dramu u tiskari i 
litografiji Mile Maravića, a koju je predstavio znakovitim uvodnim proslovom: Onaj čas, kad 
se u ovoj tragediji prestanu gledati živi ljudi, a počinje opažati bezimeno društvo – neka se 
odmah spusti zastor (Polić Kamov, Janko, Drame: 7). 

Tragedija mozgova Janka Polića Kamova prikazana je u Zagrebu 19. lipnja 1928. 
u izvedbi Glumačke škole.5 Iste je godine uoči čitanja svoje drame U agoniji u Osijeku 
Miroslav Krleža najavio svoj dramatski zaokret k ibsenovski konkretnoj, kvalitativnoj 
dramskoj radnji, utirući put bastionskoj afirmaciji znamenitoga ciklusa o Glembajevima. I 
u kasnijim publiciranjima spomenutoga Osječkoga predavanja iz 1928., u okviru popratnog 
teksta uz tiskane drame iz ciklusa o Glembajevima, Krleža ni u kojem kontekstu ne spominje 
postojanje dramskoga opusa Janka Polića Kamova, iako je književnopovijesno razvidno 
da su se njegova dramska djela i osamnaest godina nakon piščeve tragične i prerane smrti 
prikazivala u Zagrebu.

Kamov u Tragediji mozgova društveno okružje doživljava kao sebični, materijalistički 
zatvor u kojemu se razara sve ono što se konformistički ne uklapa u njega, a intrigantno je 
kolažiran glembajevski prepoznatljiv zločin nad ženom. Poput prenapetog Krležina Leonea 
i kontroverzan mizogin Drago bizarno, shizofreno, bešćutno – ubija ženu, ali ne afektiranu 

4	 Kontroverzni autor Otto Weininger 1903. godine u Beču objavljuje vrlo čitanu i utjecajnu knjigu Karakter i spol u 
kojoj, među ostalim, detaljno analizira muško-ženske kognitivne i psihološke distinkcije, a koje su, zacijelo, mogle 
biti i poticaj u književnom stvaralaštvu J. P. Kamova i M. Krleže u osebujnom deskribiranju ženskih literarnih likova.

5	 U Bilješkama o Svesku trećem Sabranih djela Janka Polića Kamova urednik Dragutin Tadijanović pojašnjava da 
se drama Tragedija mozgova, kao i drugo Kamovljevo dramsko djelo Na rođenoj grudi (Venecija, 11. 3. 1907.), 
prikazala u Zagrebu 1927., odnosno 1928. godine, a o čemu iscrpnije piše i Nikola Polić u tekstu Iskopine.



56

barunicu Castelli već nesretnu Anku. Slična, prepoznatljiva motiviranost koja u Kamovljevoj 
drami Tragedija mozgova navodi Dragu da ubije Anku razvidna je i u Krležinoj drami 
Gospoda Glembajevi, u kojoj Leone ubija barunicu Castelli. 

Kamov je, zacijelo, baš u drami Tragedija mozgova književnoontološki ukazao 
Krleži na svoj izvorni, protoavangardni, stvaralački, umjetnički put, ne odustajući 
istodobno i od snage naturalističkoga literarnog postupka, raščlanjujući čovjeka bolno 
osamljenog u društvenoj gomili koji je, naturalistički bezrezervno, u potpunosti osuđen 
na spoznavanje apsurdnosti svijeta u kojemu traje te u kojemu je neprirodno preobražen 
u dehumaniziranog, zanijemjela aktanta. Kamovljevi likovi smisleno proživljavaju opasnu 
paralitičnost kulturološkog i društvenog pa i konkretnoga političkog trenutka u kojemu 
egzistiraju te se postupno i izraženo humanistički rasplinjuju u krajnje nesretne, izgubljene 
osobnosti koje gube identitet, buntovnost, drskost, vitalnu životnu snagu. Jasne nagovještaje 
ekspresionizma i književnosti apsurda, ali i snažne doze veristički intoniranih bujica riječi 
s neprijeporno odvažnim subverzivnim, stilističkim književnim okvirom koji se nalaze u 
Kamovljevu književnom djelu, Krleža je trajno inkorporirao u cjelokupno svoje plodno 
literarno stvaralaštvo nastavljajući precizno i gotovo vojnički disciplinirano upravo ondje 
gdje je Janko Polić stao, istodobno apsurdno ga se odričući u javnosti, pazeći, logički 
predmnijevamo, minuciozno i na najmanji detalj koji bi ga mogao izravno povezati s ovim 
prekretničkim hrvatskim i europskim protoavangardnim piscem, a koji je i – nezaobilazni 
ključ za razumijevanje opsežne književnosti Miroslava Krleže. Sučeljavajući se s krajnje 
besperspektivnim doživljavanjem stvarnosnoga svijeta, Kamovljevi književni likovi postaju 
gubitnici, razmrvljene, poražene osobnosti koje se apsurdno vrte u krugu života koji sve 
manje osjećaju te se u sumanutom vrtlogu besciljnosti i snažno potisnute boli nerijetko 
okreću autodestruktivnosti i zločinačkim epilozima, najčešće bizarnim likvidacijama – 
iritantnih ženskih književnih likova. Identična je pojavnost nazočna i u Krležinoj literaturi s, 
mnogogdje, matematički preciznom podudarnošću s Kamovljevim originalnim književnim 
artefaktom. Istodobno, i Kamov i Krleža inspirativno izvorište intuitivno pronalaze u 
nenadmašnoj književnoj, dramskoj ostavštini slavnih Nordijaca: Henrika Ibsena i Augusta 
Strindberga, napose kada je riječ o alijeniranim relacijama, ispraznim dijalozima te najzad i 
šokantnim razračunavanjima među spolovima.

Fenomen žene, navlastito supruge i majke, u Tragediji mozgova ukazuje na 
nietzscheanski svjetonazorski okvir u kojemu je egzistentnost žene iritantna do razine 
naturalističke usporedbe sa životinjama. Lik gazdarice, udane, promiskuitetne, imućne žene 
prikazan je krajnje humanistički degradirano, uspoređen je s blunom, živinom u prvoj sceni 
drame, a bračna ljubav poistovjećena je s preljubom u kojemu dominiraju ženetine:

Ko cigareta. Taka bijaše ta ljubav. Navika. A onda se uvati ovaka ženetina kojoj nije 
dosta bračni drug i poremeti mozak… (Kamov: 9).

U Kamovljevoj Tragediji mozgova jedan od ključnih muških likova Marij komparira 
oči žene i životinje, a što je razvidno i u Krležinoj Maskerati, a dominantna je dihotomija 
muškog razuma i ženskog instinkta. Zanimljivo je da i u Tragediji mozgova i u Maskerati 



57

autori znalački uvode ditirampski motiv plesa kojim ironiziraju ciklički, nezaustavljivi 
muško-ženski antagonizam:

… Isušiti se nad knjigom – to nije život… Ljubav, vino, ples, ovo je život… (Kamov: 14).
… Ah, i opet te nesretne prazne i jalove debate! Što je to sve spram plesa?... (Krleža: 155).

Poput Krležine Kolombine iz Maskerate, ženski lik Anke iz Tragedije mozgova pokazuje 
simptome ženske naravi s izrazitim mačjim kretnjama i karikiranim afektacijama u komunikaciji. 
Drugi ženski lik u Tragediji mozgova, Gazdarica, onomatopejski kriješti dijalogizirajući s 
ljubavnikom Dragom, koji je odbacuje, poistovjećujući njihovu istrošenu ljubav s popijenom 
kavom i praznom šalicom, moralno je ponižava, fizički gura. Odgurnuta Gazdarica istodobno 
odbacuje ostarjela, tuberkuloznog supruga pretvarajući vlastiti brak u suvišni apsurd. 

Dramski protagonist Kamovljeve Tragedije mozgova Drago rezignirano, emotivno 
snažno i brutalno razotkriveno na samom kraju treće scene pokazuje svu bijedu vlastite 
egzistencijske individualnosti te licemjerstvo muško-ženskih odnosa kroz napeti krešendo 
usmjeren k ženskom liku Anki. Posebice je prepoznatljiva ubojita rečenica Drage kojom on, 
gotovo identično kao i Krležin Leone u Gospodi Glembajevima, pojašnjava fatalnoj Anki 
da je sposobna ljubiti i – preko živog mrtvaca! Kamovljev Drago u Tragediji mozgova davi 
Anku, a Leone barunicu Castelli brutalno ubija ubodima škara.

Fenomen žene, preljubničke supruge, infantilne majke i u Kamovljevoj i u Krležinoj 
drami amblemski je zarobljen diskursom bludnice koja ne može umaći fatumu moralne i fizičke 
egzekucije, pa i kad je riječ o tragičnoj Krležinoj dramskoj viziji Leoneove majke, prvoj supruzi 
Ignjata Glembaja gđi Basilides-Danielli, koja skončava suicidom, odnosno protagonistici 
ključne drame J. P. Kamova Mamino srce Lindi Bošković, koju etički kobno ujedaju vlastita 
djeca u sumornom kontekstu bankrota i neuračunljive feminizirane rastrošnosti.

Zastrašujući portreti majke u drami Gospoda Glembajevi

I sam podnaslov danas antologijske Krležine drame Gospoda Glembajevi, a koji je 
autentično notiran kao: Drama u tri čina iz života jedne agramerske patricijske obitelji, kako 
je objavljeno 1928. godine u Zagrebu (Društvo hrvatskih književnika, knj. 56), razvidno 
je da je u središtu piščeve pozornosti obitelj kao temeljna socijalna, rodna, emocionalna 
ljudska zajednica, ali istodobno i svojevrsna mikrofinancijska institucija. Iako se doimlje 
da je fenomen majke u toj agramerskoj patricijskoj obitelji efemerno, pa i blasfemično, 
prikazan, tek u dramatskim vizurama i nedovoljno portretiranim vinjetama, usmjereno 
čitanje Krležine drame Gospoda Glembajevi podcrtava spoznaju da se iščitavanjem ponovno 
daje glas umjetničkom djelu, vraćajući mu istodobno život, ali – inzistirajući na smislenosti 
teksta – razotkrivamo i vlastito samorazumijevanje.

Na samom početku pisanoga teksta drame, u popisu i pojašnjenju lica, izravno uočavamo 
samo jednu majku, i to središnji ženski lik, barunicu Castelli-Glembaj, legitimnu suprugu 
Ignjata Glembaja, staru četrdeset i pet godina, a koja ima sina Olivera Glembaja. Naime, 
Oliver Glembaj u istom je popisu naveden kao sedamnaestogodišnji sin barunice Castelli 



58

i bankara Glembaja. O tomu kakva je barunica Castelli bila majka ponajviše saznajemo iz 
prvoga čina Glembajevih u kojemu Krleža u eksplicitnim izlaganjima obiteljskog odvjetnika 
Pube Fabriczy-Glembaja dezavuira poznatu aferu Rupert-Canjeg, u okviru kojih je digresijski 
oslikan i mladi Oliver kao onodobni maloljetni delinkvent koji je osumnjičen kao potencijalni 
zločinac. Iz Pubina oduljega recitativnog iznošenja novinskoga teksta u kojemu je kritiziran 
nemoral obitelji Glembaj te njegova neugodnog preskakanja publicističkih redaka koji 
se odnose na delinkventnost maloljetnog Olivera Glembaja, može se iščitati da je obitelj 
pouzdano bila involvirana u inkriminiranost mladića, no šutnjom je ignorirala postojanje 
takvog protuzakonitog devijantnog ponašanja. Jasno je da je najbolje u ponašanje svoga sina 
bila upućena majka, barunica Castelli, no njezino nemušto reagiranje ukazuje na prešutno 
odobravanje nestašluka svoga sina, kojega i dalje infantilno poistovjećuje s nezrelim djetetom.

Upozoravamo svoje čitatelje na to da je barunica Castelli majka onog mladog barunčića 
koji je, ima tome već sedam mjeseci, pod temeljitom sumnjom da je sudjelovao kod grabežnog 
umorstva noćobdije građevne firme Ganimed… (Krleža: 40).

Besprijekorno moderne vanjštine, izmanipuliranih gesta, ova fatalna, promiskuitetna 
krležinska dramska protagonistica znakovito je prikazana i kao kontroverzna, 
psihološki upitna majka. Barunica Castelli zastrašujuće infantilno komunicira sa svojim 
sedamnaestogodišnjim, očito odgojno potpuno zapuštenim sinom, usprkos njegovoj skupoj  
privatnoj poduci i osobnom ispovjedniku u onodobnom visokom agramerskom miljeu. U 
istom činu drame Gospoda Glembajevi tretira sina mladića kao nezrelog dječaka, iako je riječ 
o potencijalnom ubojici i pljačkašu te ga perfidno, pod krinkom tobožnje majčinske zaštite, 
ponižava u obiteljskom, socijalnom okružju:

BARUNICA CASTELLI, razdraženo: Oliver, izvoli nas ostaviti! Kasno je! Za tebe nije 
ovo bdijenje! Sutra imaš ranu misu! Za danas, dijete, bilo je dosta!... (Krleža: 43). 

Fenomen majke u Krležinoj drami Gospoda Glembajevi još je šokantnije prezentan u 
neizravnim ekspliciranjima, primjerice glembajevskog fatuma, u okviru kojega je spomenuta 
generalica Warroniggova, koja je dva puta pokušala suicid, a njezina kći Laura slijedit će 
primjer nesretne majke. U sličnom je kontekstu izdvojena i izvjesna Ludviga Glembajeva, 
nesretna žena i majka koja se utopila, kao i njezin sin. Središnji muški protagonist drame Leone 
Glembaj, višekratno evocira uspomenu na svoju majku, višekratno, patetično apostrofirajući 
emotivnu sintagmu pokojna mama. Barunica Basilides-Danielli Leoneova je tragična majka 
koja je počinila suicid znajući za preljub svoga muža Ignjata Glembaja s barunicom Castelli. 
Njezina su djeca smrtno stradala u kobnom glembajevskom kompleksu: sin Ivan Glembaj 
nesretno je pao s trećeg kata, kći Alice se utopila, a najzad i sin Leone, kojega je psihotično 
obilježila majčina smrt, zločinačkim umorstvom barunice Castelli potvrdio se kao Glembaj, 
genetski i odgojno potisnuvši majčinsku daniellijevsku, venecijansku profinjenost. Zlokobna, 
morbidna metafora majčinoga groba dominantna je u dramskom, dijaloškom diskursu 
protagonista, ali i antagonista drame Gospoda Glembajevi:

LEONE: … I vidiš, ja ne bih htio biti neiskren: od mamine smrti ja nisam nijedamput 
osjetio potrebe da govorim s tobom prijateljski!... (Krleža: 69).



59

LEONE: … Putujući ovako, ja sam se nevino veselio da ću vidjeti mamim grob … 
(Krleža: 74). 

Fenomen majke u drami Gospoda Glembajevi još je razvidniji u kolažiranju skandalozne 
digresije o dvadesetrogodišnjoj krojačici Faniki Canjeg, koja je kao samoubojica izvršila 
zastrašujuće trostruko umorstvo. Naime, spomenuta samohrana mlada majka, poniženo i 
uzaludno proseći šivaći stroj kojim bi prehranila dvoje djece, nemoćno i bezumno izvršila je 
suicid, skočivši kao trudnica s višekatnice, držeći sedmomjesečno dijete u naručju. Krleža 
ambivalentno oslikava majku s djetetom u naručju, dovodeći je do astralnih, svetačkih 
dimenzija, koja ciljano odabire smrt jer u nepravednom socijalnom miljeu  nema mogućnosti 
za elementarnu egzistenciju:

Toj činjenici treba gledati u oči: to je, naravno, demagoški trik: skočiti iz trećeg kata, i 
to još s djetetom u ruci – a la Madonna … (Krleža: 38).

Slojevitost fenomena majke u ovoj Krležinoj drami razvidna je i u apostrofiranoj 
digresiji o usudu sedamdeset i tri godine stare, siromašne žene, proleterke Rupertice, koja 
je životno stradala, smrskanog tijela pod kotačima kočije barunice Castelli. Ova nesretna, 
ostarjela majka koja je morala svakodnevno zarađivati za elementarno preživljavanje 
kao radnica izgubila je sina jedinca Josipa Ruperta, koji je poginuo na poslu kao limar 
na novogradnjama. Rupertica je kao majka i baka u Krležinim Glembajevima nesretna i 
nakon granica ovozemaljske, tjelesne smrti jer joj stradaju i unučad, djeca ponižene Fanike 
Canjeg, nevjenčane supruge njezina pokojnog sina. Usprkos krležinskoj rodnoj zavrzlami, 
formula fenomena majke u svojoj dvoznačnoj dvostrukosti u ovoj drami mogla bi se ovako 
eksplicirati: a) poniženje, nerazumijevanje, suicid (barunica Basilides-Danielli, Ludviga 
Glembaj, generalica Warroniggova, Fanika Canjeg, proleterka Rupert); b) siromaštvo, 
promiskuitet, zločin (barunica Castelli-Glembaj).

Kamovljev rekvijem za majku: drama Mamino srce

Iznimno zanimljivo, tematski slojevito, psihološki provokativno dramsko djelo Mamino 
srce s podnaslovom Tragedija u 5 dijelova Janko Polić Kamov napisao je u pitoresknom mjestu 
Punat na otoku Krku tijekom ožujka 1910. Godinu dana kasnije, 1911., nakon Kamovljeve 
tragične smrti u Barceloni, jedan od njegovih suvremenika i prijatelja iz djetinjstva, 
onodobni viđeniji intelektualac Miško Radošević, objavljuje članak u glasilu ”Hrvatski đak“ 
o Janku Poliću, posebice se fokusirajući na njegovu dramu Mamino srce.6 Iz Kamovljeve 
korespondencije s Radoševićem iz istoga teksta saznajemo da je autor prvotno toj drami dao 
naslov Majka, no kasnije ga je preinačio u dvosložnu sintagmu Mamino srce. Razvidno je da je 

6	 U prvom broju ”Hrvatskoga đaka“ godine 1911. Miško Radošević evocira uspomene na svoga prijatelja, 
hrvatskoga književnika Janka Polića Kamova, navodeći i njegovo pismo iz Bologne u kojemu se pisac osvrće 
na svoje dramsko stvaralaštvo, a posebice na dramu Mamino srce. Među ostalim, Radošević citira i ove 
Kamovljeve misli iz spomenutoga pisma: Uostalom tu je sve bolesno: bolesno srce, osjećaj raskomadan; s 
jedne strane majčin odgoj čuvstva, ljubavi, mahnitosti – , s druge strane očev odgoj dužnosti i poštenja…



60

fenomen majke duboko inkorporiran u Kamovljevu književnom, napose dramskom diskursu, 
a u tragediji Mamino srce na prepoznatljivom autobiografskom predlošku autentične obiteljske 
sage o Polićima prikazana je također, kao i u Glembajevima, drama iz života jedne obitelji u 
Zagrebu. Naime, Kamov u tragediji Mamino srce eksplicite prikazuje život patricijske obitelji, 
i to u Zagrebu. Nekoć ugledna sušačka, riječka obitelj Polić, poput Boškovićevih u Maminom 
srcu, nakon nepremostivog bankrota, preseljava se u Zagreb. 

Kamov ne pokušava prikriti izrazitu podudarnost vlastite obitelji Polić, koja je 
gospodarski, financijski propala, a potom se i genetski urušavala uslijed strašnih bolesti 
i smrti njezinih članova s fiktivnom, literariziranom obitelji Bošković, koja je također 
prisiljena postojati u okrutnoj sjeni bankrota, besparice, zaduživanja, međusobnoga 
verbalnog ugrizanja, propalih iluzija, neostvarenih snova, mržnje i oprosta. U središtu 
autorove književne pozornosti nadaje se lik majke o kojoj Kamov s preciznom pozornošću 
ispisuje retke u spomenutom pismu prijatelju iz djetinjstva Radoševiću te, među ostalim, 
ističe: Majka je jedna poštena buržoaska žena, koja je samo majka … (Kamov: 239).

Autorska fascinacija fenomenom majke razrađena u antologijskoj, no nedovoljno 
recepcijski nazočnoj, pa i interpretiranoj, drami Mamino srce uočljiva je u razornim 
dijalozima likova, a ponajprije u okrutnim optužbama djece i infantilnom povlađivanju etički 
i emotivno oskvrnutoga supruga usmjerenima prema majci Lindi Bošković, raščlanjujući 
njezine slabosti prema materijalnom stjecanju, razotkrivajući je kao krivca financijske 
i moralne propasti njihove obitelji. Iz Kamovljeva pisma Radoševiću iščitavamo istinu o 
snažnom literarnom nadahnuću obiteljskom kobi, u središtu koje je lik tragične majke, a 
što je uočljivo i iz ovoga fragmenta: I što se pisalo o majci, ovo je za mene najtragičniji 
faktor, zaplet i rješenje dramsko materinstvo koje se može izraziti samo pomoću verizma i 
simbolizma i misticizma – frazeološkog…  (Kamov: 239).  

Sredovječna, prosijeda Linda Bošković protagonistica je tragedije Mamino srce i iznimno 
slojevit dramski lik, inspiriran autentičnom ženom, Kamovljevom majkom Gemmom Polić. 
I kad joj suprug Andro Bošković, otužno se smješkajući, kazuje da mu je ona križ, dika 
i sramota (Kamov: 163), potvrđujući mazohistički da je uživao u njezinu nezaustavljivu 
zaduživanju i luksuzu, kupnji šešira, igračaka, cipela, ona se odvažno pokušava othrvati 
lavinama optužbi pronalazeći racionalne argumente za takvo ponašanje. Na socijalnom dnu 
majka pokušava pribaviti novac odraslim sinovima infantilno ih dovodeći na razinu dječaka 
kojima je, kao i njoj samoj, novac poput žuđene igračke:

LINDA (stišće novac kao dijete igračku): Srce bih ti dala. Boli me, kad tako moliš … 
(Kamov: 167).

U psihotičnim amplitudama dijaloga između likova drame, na raskrižju opsesivne 
ljubavi i tmaste mržnje, majka Linda raščišćava neriješene obiteljske i bračne račune sa 
suprugom Androm Boškovićem. U jednom od dramatičnijih supružničkih razgovora ciljano 
je apostrofiran fenomen majke u obiteljskom, genetskom kontekstu u kojemu je patrijarhat tek 
izvanjski paravan vladavine nekih drugih unutarnjih pravila u kojima sudbinske konce pokreću 
majke. Tako se Andro prisjeća da je s deset godina otišao u svijet, bez majčina blagoslova, te 



61

je bio prisiljen zarađivati za obitelj, lišen ljubavi. U istom diskursu evocira uspomenu na prvi 
susret s tihom, stidljivom djevojčicom, kasnijom suprugom, majkom njihove djece, a kojoj je 
upravo njezina majka naložila da pred tim muškarcem ne smije bježati:

ANDRO (uvuče se u uspomene): A ona sluša svoju mater više od srca. A njezina mati 
ljubi interes više od svoje kćeri … (Kamov: 183).

Kobne smrti oca i majke u blagdanskom ozračju Badnjaka, u kontekstu sofoklovske 
nijeme kletve koja se paranoidno obrušava na djecu i potomke u ovoj tragediji, uronjene 
u prizemne diskurse svađa, niskih strasti, podmetanja, prebacivanja odgovornosti između 
najužih članova obitelji s jednih na druge, dovele su i do konačne rezultante – zgažene 
svetinje, odnosno uništenog, uniženog majčina srca:

LINDA (van sebe, u zanosu, tiho): Pa ja sam kriva! Oturni me nogom i zgazi. Kad sam ohola. 
Ja ću ti poljubiti stope. … Sve odvraćam od sebe da se sve sruši na mene. I djecu sam rodila da me 
prokunu. I ljubila da me zamrze. Ali su moja, moja, moja oholost i bol.  (Kamov: 192).

Ova je Kamovljeva drama gotovo pet desetljeća čamila u mraku nedopustive 
intelektualne, književne amnezije, daleko od oka stručne prosudbene javnosti. Iako se znalo 
za postojanje drame Mamino srce, tek je sredinom pedesetih godina 20. stoljeća intencijom 
pjesničkog vizionara Dragutina Tadijanovića, kao i dijela hrvatskog, poglavito riječkog 
intelektualnog kruga, pokrenut projekt objelodanjivanja Sabranih djela Janka Polića 
Kamova. Za života Kamov je  rukopisom ove i ostalih svojih drama obijao vrata hrvatskih 
izdavača, intendanata, no dobivao je porazne negativne odgovore. Njegov dramaturški 
pristup inovativan je i originalan te nezaobilazan u kontekstu hrvatske povijesti književnosti 
i drame 20. stoljeća. Iz njegova pisma Radoševiću uočljivo je da je bio svjestan i profiliran 
književnik, dramatik, stilist posebice usmjeren na pisanje psihološke drame s dominantnom 
tematikom unutar razorenih obitelji. Sedamnaest godina prije glasovitoga Krležina Osječkoga 
predavanja 1928. u glasilu ”Hrvatski đak“ Miško Radošević publicirao je pismo svoga, tada 
već preminulog prijatelja i pisca Janka Polića Kamova u kojemu je, među ostalim, iznimno 
dragocjeno izneseno književnikovo stajalište o bitnom u njegovu dramskom književnom i 
teatarskom diskursu. A bilo je to 1911. godine:

Ja idem za tim da dramski izrazim našu duševnost i da budu svi faktori, zapleti, 
kulminacije i raspleti čisto psihološki: moje su drame tek psihološke slike i nejasnoća je tu 
važna radi realizma… (Kamov: 214).

Post festum

Provokativna hermetičnost portretiranja lika majke i supruge u dramama Kamova 
i Krleže putokaz je k iskazu unutarnjeg doživljaja scenske figure koja nadvremeno, 
temporalno oslobođena, podnosi teret općečovječanskoga kozmičkog hoda. Književna 
građa u Kamovljevim i Krležinim dramama pruža nam mnoštvo činjeničnog materijala 
koji je potrebno uspoređivati, integrirati, kompletirati, kritički prevrednovati. Istražujući 



62

elemente mogućih iskrivljenih predodžbi i predrasuda o stvaralaštvu dvaju klasika hrvatske 
književnosti i drame 20. stoljeća, potvrđujemo istodobno i trajnost nacionalnoga hrvatskog 
entiteta kojemu ravnopravno pripadaju. Njihova fikcionalna književnost, napose dramska 
literatura, imagološki je neodvojiva od europskoga književnostvaralačkog konteksta, no 
diskurzivna tvorba književnog, dramskog, naposljetku teatarskog fenomena žene ukazuje na 
znakovite nadnacionalne heteropredodžbe i autopredodžbe koje u zamjetnim disperzijskim 
digresijama prelaze granice književnog te zadiru u društveno-povijesni, pa i politički 
kontekstualni realitet.

Ontološki status tih predodžbi o majci, supruzi, baki, ženi kao takvoj, istodobno pripada i 
području objektivnog sadržaja ljudske misli pohranjene u znakovito prepoznatljivim vizijama 
književnih svjetova Kamova i Krleže, u njihovim antologijskim dramskim djelima kojima su 
odvažno prekoračili ograničene nacionalno-kulturološke kontekste obremenjene očekivanim 
međuspolnim muško-ženskim stereotipima, razvidnim primitivizmima, mizoginizmima, 
brutalnim verbalnim i tjelesnim razračunavanjima među dramskim akterima, okrutnim 
dijalozima i igrama za golu naturalističku egzistenciju. Iako je žena u Kamovljevoj i Krležinoj 
drami nerijetko unižena do simbolike bijede, kobi, smrti, oksimoronski motivi na erozivnom 
rubu plazmatične mržnje i opsesivne ljubavi krajnje naelektriziranih muško-ženskih dijaloga 
ukazuju na centripetalno usmjeravanje k ženskom antagonistu potvrđujući žensku dramatsku 
genezu kao ključnu transcendencijsku nit ontološke egzaktnosti književnoga djela. Fenomen 
žene, u podtekstu majke i supruge, intencija je k lijepom u ljudskoj egzistenciji, a ono je 
najzad dozivanje nekog mogućeg boljeg svjetskog poretka. Iščitavanje knjige doživljaj je u 
kojemu se pročitani tekst dovodi do predstavljanja, vraćajući mu glas, odnosno život. Znajući 
da je u umjetnosti raščlanjena istina, jasno je da se istinom ne može gospodariti, istinu se ne 
može kontrolirati, posjedovati je. Istodobno, susret s umjetnošću susret je i sa samim sobom, a 
razumijevanje istine razumijevanje je sebe samoga. Iz iščitanih drama Kamova i Krleže uvijek 
izlazimo promijenjeni. Pitanje razumijevanja Kamovljevih i Krležinih drama, ne dvojeći o 
istinitosti drukčijeg i novog iščitavanja, razumijevanja, polazeći od sadašnjosti, imperativno 
je hermeneutičko razumijevanje drame. Stvarnost muško-ženske agonije i antagonizama 
u Kamovljevim i Krležinim dramama, fenomen supruge, majke, motiv žene bludnice, u 
vrtložnom krugu piščevih subjektivizama preobražava se u igru umjetnosti, redimenzionirajući 
se, ogoljujući estetsku svijest do stvarnosti umjetnosti – stvarnije od stvarnosti.   

LITERATURA

Andreotti, Mario, Die Struktur der modernen Literatur, Bern – Stuttgart 1983.
Aristotel, O pjesničkom umijeću, Zagreb 1983.
Auerbach, Erich, Mimeza, prikaz zbilje u zapadnoeuropskoj književnosti, Zagreb 2004.
Bahtin, Mihail, Teorija romana, Ljubljana 1988.
Barac, Antun, Književnost Istre i Hrvatskog primorja, Zagreb – Rijeka 1968.



63

Bauer, B., Weib und Liebe, Wien 1925.
Biti, Vladimir, Interes pripovjednog teksta, Sveučilišna naklada Liber, Zagreb 1987.
Biti, Vladimir, Upletanje nerečenoga, Zagreb 1994.
Bloch, I., Das Sexualleben unserer Zeit, Berlin 1909.
Borelius, H., Die nordischen Literaturen, 1932.
Brida, Marija, Misaonost Janka Polića Kamova, Izdavački centar Rijeka, Rijeka 1993.
Couturier, Maurice, Textual Communication, A print-based theory of the novel, London –

New York 1987.
Čerina, Vladimir, Janko Polić Kamov (studija), Izdanje knjižare Gjure Trbojevića, Rijeka 

1913.
Čerina, Vladimir, Pjesme, proza, članci, eseji i zapisi, Čakavski sabor, Split 1977.
Derrida, J., Writing and Difference, The University of Chicago Press, 1978.
Dilthey, Wilhelm, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, 

Frankfurt 1981. (1910.)
Flaker, Aleksandar, Poetika osporavanja, Avangarda i književna ljevica, Zagreb 1982.
Foucault, M., The Order of Things, New York 1994.
Freud, Sigmund, Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie, Leipzig 1915.
Gadamer, Hans-Georg, Istina i metoda, Sarajevo 1978.
Gašparović, Darko, Dramatica krležiana, Zagreb 1977.
Gašparović, Darko, Kamov, apsurd, anarhija, groteska, monografska studija, CeKaDe, 

Zagreb 1988.
Gašparović, Darko, Kamov, “Adamić”, Filozofski fakultet, Rijeka 2005.
Gjurgjan, Ljiljana, Kamov i rani Joyce, Znanstvena biblioteka Hrvatskog filološkog društva, 

Zagreb 1984.
Ivanišin, Nikola, Fenomen književnog ekspresionizma, Školska knjiga, Zagreb 1990.
Kravar, Zoran, Antimodernizam, Zagreb 2003.
Lasić Stanko, Hermeneutika individualnosti i ontološki strukturalizam, Prilog teoriji 

književne znanosti, Zagreb 1994.
Lasić, Stanko, Krleža, kronologija života i rada, GZH, Zagreb 1982.
Liepmann, W., Psychologie der Frau, Berlin 1922.
Lodge, David, Načini modernog pisanja, Zagreb 1988.
Lodge, David, The Art of Fiction, London 1992.
Lotman, M. J., Struktura umjetničkog teksta, Zagreb 2001.
Matanović, Julijana, Tko se boji lika još, Profil, Zagreb 2008.



64

Matvejević, Predrag, Stari i novi razgovori s Krležom, Zagreb 1982.
Milanja, Cvjetko, Doba razlika, Zagreb 1991.
Nemec, Krešimir, Povijest hrvatskog romana od 1900. do 1945. godine, Znanje, Zagreb 1998.
Oraić Tolić, Dubravka, Paradigme 20. stoljeća, Avangarda i postmoderna, Zagreb 1996.
Oraić Tolić, Dubravka, Teorija citatnosti, Zagreb 1990.
Senker, Boris, Pogled u kazalište, Hrvatsko društvo kazališnih kritičara i teatrologa, Zagreb 

1990.
Senker, Boris, Sjene i odjeci. Kazališni ogledi i studije, Zagreb 1984.
Solar, Milivoj, Ideja i priča, Zagreb 2004.
Stupin Lukašević, Tatjana, Kamov i Krleža, Filozofski fakultet u Zagrebu (doktorska 

disertacija), Zagreb 2012.
Šicel, Miroslav, Ogledi iz hrvatske književnosti, Rijeka 1990.
Todorov, Tzvetan, Genres in Discourse, Cambridge 1990.
Urem, Mladen, Janko Polić Kamov, Dora Maar i hrvatska avangarda, Udruga građana Rival 

– Biblioteka Val, Rijeka 2006.
Weininger Otto, Spol i karakter, Euroknjiga, Zagreb 2008.
Zlatar, Andrea, Istinito, lažno, izmišljeno. Ogledi o fikcionalnosti, Zagreb 1989.
Žmegač, Viktor, Književnost i filozofija povijesti, Zagreb 1994.

PRILOZI

Fabrio, Nedjeljko, Kamov, Op. 1, “Forum”, XXVI., knj. LIII., br. 3-4, Zagreb, ožujak – 
travanj 1987., str. 386-389.

Fabrio, Nedjeljko, Opera po Kamovu, “Republika”, XLIV., br. 1-2, Zagreb, siječanj – veljača 
1988., str. 174-179.

Gašparović, Darko, Pogodak u bit kamovskoga svijeta, “Hrvatsko slovo”, Zagreb, 10. srpnja 
1998.

Gašparović, Darko, O dramskom djelu Janka Polića Kamova, “Prolog”, IX, br. 32, Zagreb, 
1977., str. 9-17.

Gašparović, Darko, U traganju za kamovskim svijetom, “Frakcija”, magazin za izvedbene 
umjetnosti, br. 10 / 11, Zagreb, veljača 1999., str. 58-61.

Hećimović, Branko, Dramaturške osobitosti glembajevske trilogije, “Revija”, br. 5, Osijek, 
1968.

Hećimović, Branko, Dramska traženja Janka Polića Kamova, “Republika”, br. 3, Zagreb, 
1961.



65

Ivanišin, Nikola, Internacionalni okvir lirike J.P. Kamova, “Serta Slavica”, München, 1971., 
str. 296-304.,

Ivaštinović, Jakov, Janko Polić Kamov kao romanopisac, “Republika”, XI, br. 9, Zagreb, 
1955., str. 718- 723.

Machiedo, Mladen, Ekspozicija poticaja (Inozemni Kamov), “Croatica”, XVII, br. 24-25,  
Zagreb 1986., str. 7-45

Machiedo, Mladen, Kamov Abroad, “Most” / “The Bridge”, 1-2, Zagreb, 1997., pp, 87-98
Milanja, Cvjetko, Janko Polić Kamov, u: Polić Kamov, Janko, Pobunjeni pjesnik, Konzor,  

Zagreb 1997., str. 5-17.
Nemec, Krešimir, Femme fatale u hrvatskom romanu XIX. st., “Forum”, 1-2 / 1989.
Paljetak, Luko, Pjesma nad pjesmama Janka Polića Kamova, “Dubrovnik”, XXIX., br. 3, 

Dubrovnik 1986., str. 36- 65.
Polić, Nikola, Iskopine, u: Sabrana djela Janka Polića Kamova, sv. I.: Pjesme. Novele i 

lakrdije, ur. Dragutin Tadijanović, IP “Otokar Keršovani”, Rijeka 1956., str. 5-56.
Senker, Boris, Utjecaj Krleže na suvremenu hrvatsku dramsku književnost posljednjih 

četrdeset godina, “Mogućnosti”, br. 28., 1981.
Stupin Lukašević, Tatjana, “Hodorlahomor Veliki” – pokušaj znakovitog transkodiranja 

odnosa Kamov-Krleža, “Zadarska smotra”, 3-4, Zadar, 2012., str. 150-179.
Tadijanović, Dragutin, Bilješke o Svesku trećem Sabranih djela. Sabrana djela Janka Polića 

Kamova, Sv. III., Drame. Ur. Dragutin Tadijanović, IP “Otokar Keršovani”, Rijeka 
1957., str. 317-325.

Urem, Mladen, Janko Polić Kamov i Dora Maar, “Vijenac”, Matica hrvatska, Zagreb, br. 
175, 16. 11. 2000.

IZVORI

Krleža, Miroslav, Glembajevi. Drame. Sabrana djela Miroslava Krleže, priredio: Anđelko 
Malinar, Sarajevo 1981.

Krleža, Miroslav, Legende. Sabrana djela Miroslava Krleže, priredio: Anđelko Malinar, 
Sarajevo 1981.

Polić Kamov, Janko, Sabrana djela Janka Polića Kamova,  I. – IV., Izdavački centar Rijeka, 
Rijeka 2000.

Polić Kamov, Janko, Sabrana djela. Drame, sv. 3., uredio: Dragutin Tadijanović, Izdavački 
centar Rijeka, Rijeka 2000.



66

Antonija Bogner-Šaban

ŽENSKI HAMLET, POETIČKI INTERES ILI  
POMODNA ZAMJENA TEZA 

Shakespeareov Hamlet zasjeo je na zagrebačku pozornicu 1868. godine, a ta tragedija 
osobito je privlačna razdoblju fin de sièclea, kada se Hamletov životopis i postupci identificiraju 
s društvenom i umjetničkom dekadencijom na prijelazu iz 19. u 20. stoljeće. Modernistički 
pristup Hamletovom liku vodi k izmicanju iz historičkog i patetičnog modela interpretacije i na 
europskome i na nacionalnom planu, pa rezultira drugačijim, gotovo subverzivnim, viđenjem 
njegovih poetičkih određenja. Ovom prigodom kulturalna zanimljivost tog procesa interesno 
je sužena na zastupljenost Hamleta u ženskom obličju kao izrazu slobode i transformacija 
misaonih i scenskih nazora koji unose pomutnju ne samo u maskulino predočenje svjetski 
čuvenog lika nego problematiziraju i dramsku kongruenciju djela, odnosno konstrukcijske 
relacije u kraljevskoj obitelji i uvjerljivost Ofelijine intimne traume. 

Hamletov ženski habitus u tumačenju Stanisławe Wysocke1 1921. godine svjedoči o 
kompetentnom prihvaćanju aktualnih kazališnih tendencija u nacionalnoj sredini, a isto 
tako se uklapa i u temeljnu koncepciju Ive Raića, redatelja ove Shakespeareove tragedije 
od 1909. godine. Gostovanje dominantne poljske glumice očituje Raićeve stvaralačke 
nakane u njegovu izrazito modernističkome razdoblju, pojačane i službenom funkcijom 
ravnatelja Drame, a vezane za spoznajna načela intelektualno srodnih pojedinaca, napose 
Julija Benešića, uza sve ostalo i prevoditeljskog poklonika poljske kulture, i intendanta 
Nikole Andrića (1920. – 1921.), koji u repertoarnom protežiranju književnih rezultata 
slavenskih naroda nalaze odgovarajuću umjetničku poveznicu s povijesnim i idejnim 

1	 Stanisława Wysocka, glumica, redateljica, ravnateljica kazališta, pedagoginja (Varšava, 7. svibnja 1878. 
– Varšava, 17. siječnja 1940.) Karijeru je počela u Petrogradu, a nastavila u Lublinu, Poznanju, Krakovu i 
Varšavi. Od 1911. do 1920. živjela je u Kijevu, gdje je 1916. osnovala eksperimentalni Teatar „Studiji“, koji 
je djelovao na principu metode Stanislavskog. Po povratku u Varšavu 1920. vodi srodan glumački studio na 
varšavskom Konzervatoriju. Na početku karijere nastupa u komedijama, a doskora odnos spram modernističko-
interpretativnog psihologiziranja pokazuje u djelima poljskih autora (A. Mickiewicz, J. Słowacki, S. 
Wyspiański). Vrhunac interpretativne modernosti dostiže u Euripidovim, Shakespeareovim, Ibsenovim, 
Strindbergovim i Čehovljevim dramama. Glumački stil i pedagoško-ravnateljska načela zasnivala je na 
harmoničnosti interpretativnih detalja kojima je polazište književni tekst. 



67

počelima zagrebačkog kazališta. U koloplet pozadinski bitnih sastavnica toga gostovanja 
valja uključiti i činjenicu da Stanisława Wysocka po drugi put nastupa pred zagrebačkim 
gledateljima (prethodno 1913. i 1914.), a njezina kazališna metoda donosi u smislu aktualnih 
umjetničkih stremljenja individualizirano refleksivni način doživljavanja dramskog lika. 
Stoga nije na odmet podsjetiti na dosad previđeni podatak o njezinu angažmanu na četiri 
mjeseca kao učiteljice glume u Glumačkoj školi, 2 poslije gotovo dva mjeseca gostovanja, 
od 21. ožujka 1921. do 27. svibnja 1921. No, prije negoli se osvijetli značenje scenske 
pojavnosti Stanisławe Wysocke kao Hamleta, valja naglasiti da približni interes za takovrsno 
predočenje Shakespeareovog junaka pokazuju već Kvakači, neformalna društvena skupina 
koja 27. siječnja 1907. na kajkavskom jeziku izvodi tragiparodiju u 1. činu Julija Šenoe 
Hamlet v nepriliki. Iako potonje spomenuta predstava, kao i kvakački Hamlet Milice Mihičić, 
ima drugačije intencije i pripada drugačijem slijedu europskih, pa i svjetskih modernističkih 
kretanja,3 zanimljivo je podsjetiti da su Šenoin komad na pozornici zagrebačkoga kazališta 
prikazali, iz usluge ili pak umjetničke znatiželje, profesionalni glumci.4

Umjetnički interes Stanisławe Wysocke donekle je izmijenjen od prvog gostovanja u 
našoj nacionalnoj sredini kada se redaju ushićeni hvalospjevi njezinom psihološki i pojavno 
detaljiziranom pristupu ključnim dramskim likovima, Lady Macbeth (W. Shakespeare, 
Macbeth), Elektri (H. von Hofmannsthal Elektra), Heleni Alving (H. Ibsen), Judit (F. Hebbel, 
Judita) i Jewdochi (S. Wyspiański Suci), signifikantni za njezinu tadašnju umjetničku 
reputaciju u Krakovu, Varšavi i Lođu, ali i za modernističku ujednačenost poljskog kazališta. 

Na precizni i glumački zreli izraz ukazuju i njezine kreacije 1921. godine, kada svoje 
umijeće ponovno eksplicira u više uloga. Ipak, tumačenje Shakespeareova Hamleta posjeduje 
osobito značajnu komponentu njezina kazališnog iskustva stečenog u međuvremenu u 
Kijevu, gdje umjetnički vodi privatni Teatar „Studiji“ zasnovan na percepciji i primjeni 
metode Konstantina Sergejeviča Stanislavskog. 

Kako bi se približilo i pokušalo kronološki povezati protezanje i različita aplikacija 
izvedbenog fenomena, potrebno je podsjetiti da je Raić upoznao kazališnu modernost 
u Njemačkoj u dosluhu s Reinhardtom, da je sudjelovao u Jessnerovim početnim 
ekspresionističkim režijama te da je, kao i Josip Bach, nazočan gostovanju MHAT-a u Berlinu 
1906., poslije kojeg je Jaroslav Kvapil, njegov kazališni mentor u Pragu, u svoje dramske 

2	 Podatak prema dokumentu pohranjenom u muzejsko-kazališnoj zbirci Odsjeka za povijest hrvatskoga kazališta 
HAZU, br. 2165.

3	 O tome: Antonija Bogner-Šaban, Julije Šenoa. Komediograf i kvakač. U: Povrat u nepovrat. Na razmeđu 
realizma i moderne. Hrvatski centar ITI – UNESCO. Zagreb 2001., str. 7-33. Također: Nada Bezić, Zagrebački 
klub „Kvak“ i glazba s posebnim osvrtom na razdoblje od osnutka 1879. do 1907. godine. „Arti musices“, 
XLIII, 1. Zagreb 2012., str. 3-44.

4	 U muzejsko-kazališnoj zbirci Odsjeka za povijest hrvatskog kazališta HAZU, u uvezu kazališnih cedulja 
Hrvatskoga narodnog kazališta za sezonu 1906./1907., čuva se i cedulja izvedbe tragikomedije u 1 činu Julija 
Šenoe Hamlet v nepriliki. Šenoin kvakački komad uprizoren je 21. siječnja 1907. izvan predbrojke u sljedećoj 
podjeli: Gertruda, kralevska vdovica – Mila Dimitrijević: Hamlet, njezin sin – Milica Mihičić; Polonij, stari 
gauner – Ljerka Šram; Ofelija, njegova vremešna kći – Tonka Savić; Rozina, francuska kamarjera – Fanika 
Haimann; Fonograf – Juraj Dević. 



68

inscenacije u Národnom divadlu unio i ruski interpretativni princip. U kontekstu nacionalnog 
okružja treba također konstatirati da probijanje scenskog modernizma teče uz pomoć Raićevih 
dramskih i glazbenih režija (Bach kao ravnatelj Drame i redatelj pragmatično i donekle utilitarno 
ostaje u umjetničkoj pozadini), da Raićevo glumačko psihologiziranje zadobiva puni zamah 
upravo dvadesetih godina, potanko analizirano u Gavellinim i neposredno prije i osobito poslije 
gostovanja MHAT-a 1921. godine u Livadićevim, Begovićevim i Kulundžićevim kritikama, te 
da poslije vlastite odluke (riječ je o ravnateljskoj smjeni u nekoliko mjeseci) zajedno sa svojim 
sljednikom, Brankom Gavellom,5 dočekuje Stanislavskog na kolodvoru u Zagrebu i zatim ga 
uvodi u kulturnu klimu grada i svijet hrvatskog kazališta.

Zrcalni odsjaj europskih kretanja jarko pada na Stanisławu Wysocku, ali i tradiciju 
redateljskog pristupa Shakespeareovom Hamletu u poljskom kazalištu. Zahvaljujući 
neoromantičkim pogledima i dignitetu Stanisława Wyspiańskog (slikar, pjesnik, dramatičar, 
književni i kazališni kritičar), Hamletov lik poprima u razdoblju modernizma internacionalni 
spoznajni aspekt, pa se čak razmišlja o prenošenju priče danskog Princa u dvorac Wawel 
u Krakovu, /…/ odustajanju od doslovne interpretacije teksta same tragedije u korist 

ilustrativnog pristupa Hamletovu karakteru 
i oslobađanju redateljske imaginacije /… / i 
napokon o uključenju konkretnih elemenata 
iz političke, društvene i kulturne zbilje.6 
Stajališta Wyspiańskog koja ne prežu od 
uvođenja u izvedbu Hamleta određenih 
motivskih i scenskih asocijacija na druga 
Shakespeareova djela (Macbeth, Richard 
III, Oluja) zastupljena su i u aktualnoj 
poljskoj praksi i povijesnoteorijskoj literaturi, 
poput razmatranja Marte Gibińske,7 dok u 
modernizmu inicijalno podučavaju glumce 
viziji idealnog kazališta koje služi odrazu 
ljudske prirode i vodi ka liberalizaciji 
razmišljanja.8 

Tijekom karijere nastupivši u dvanaest 
Shakespeareovih drama, Wysocka se postupno 
udaljava od naturalističkih (realističkih) 
primjesa njegovih likova, sve više istražujući 
njihovu dušu i unutarnje povode vanjskim 

5	 Konstantin Sergejevič Stanislavski, O gostovanju MHT-a u Zagrebu. U: Moj život u umjetnosti. Prijevod 
Ognjenka Milićević. CeKaDe. Zagreb 1988., str. 386.

6	 http://triggs.org/global-language.com/ENFOLDED/BIBL/_HAMPOL.htm. Pristup: 14. srpnja 2014.
7	 Marta Gibińska, Shakespeare in Europe. History and Memory. Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego. 

Krakov 2008.
8	 http://triggs.org/global-language.com/ENFOLDED/BIBL/_HAMPOL.htm. Pristup: 14. srpnja 2014.



69

reakcijama, osnovi za fizičku pojavu na pozornici i uspostavu misteriozne veze između glumca 
i gledatelja.9 Krajem života u ispovjednim fragmentima Moje wspomnienia,10 sumirajući 
osobni umjetnički put, kao jedno od njegovih ishodišta uzima u obzir i dugogodišnju živu 
diskusiju o prostornoj i motivskoj vezanosti Engleske i Poljske u Shakespeareovu Hamletu 
(npr. Rosencrantz i Guildenstern sreću poljsku vojsku, IV, 4; Fortinbras se vraća iz osvajanja 
Poljske, V, 2, koju u novije doba problemski sintetizira i intertekstualizira Teresa Bałuk-
Ulewiczowa.11 

Iako se u poljskoj kazališnoj literaturi opetovano analizira njezina uloga Lady Macbeth, 
zasnovana na redukciji vanjskih, teatralnih, kretnji kako bi na vidjelo izbile eruptivne 
mijene toga lika, Wysocka srodno pristupa i tumačenju Hamleta, kojeg, prema stamenom 
shakespeareologu Jarosławu Komorowskom,12 prikazuje kao snažnu i dosljednu osobu, 
rijetko kolebljivu u njegovim odlukama, što je zapravo jedan od prvih pokušaja suvremene 
kazališne egzegeze Shakespearea u Poljskoj, a sukladno tome i u Europi. 

Glumačka razglašenost Stanisławe Wysocke prelazi nacionalnu granicu i prije njezina 
odlaska u Kijev, te poslije europske turneje MHAT-a 1906. Stanislavski13 bilježi u pismima 
kako bi je rado angažirao u svojem ansamblu, u vrijeme kada tek upoznaje Gordona Craiga i 
snatri o razglašenoj postavi Hamleta, zajednički ostvarenoj u Moskvi u sezoni 1911. / 1912. 
Polazište umjetničkoj eskalaciji Wysocke i preduvjet preseljenju u Kijev, osim političke i 
društvene situacije u Poljskoj pred početak Prvoga svjetskog rata, njezino je kontinuirano 
djelovanje u Krakovu u Gradskom kazalištu (Teatr Miejski) Juliusza Słowackog, od 1901. do 
1913. godine, gdje, osim u djelima – posve razumljivo – poljskih dramatičara (G. Zapolska, 
S. Przybyszewski, S. Wyspiański, J. Słowacki), nastupa i u Shakespeareovim komadima 
Cimbelin, Zimska priča i Vesele žene Windsorske. 

Istražujući vlastiti umjetnički bitak, Wysocka se na poziv Arnolda Szyfmana, osnivača 
i ravnatelja Poljskog kazališta (Teatr Polski), neposredno po njegovu otvorenju 29. siječnja 
1913., zadržava zakratko u Varšavi i ostvaruje Shakespeareovu Lady Macbeth, a kao gošća u 
Lođu i svoga ženskog Hamleta u sezoni 1913. / 1914. Unatoč ugledu i snažnoj umjetničkoj 
propulzivnosti Teatra Poljskog, koji se tih godina često repertoarno i zbog fascinantne tehničke 
opremljenosti uspoređuje s pariškim Comédie Française, Hamlet Stanisławe Wysocke nije 
ostavio dublji trag u tradiciji poljskog kazališta. Kompleksni razlozi takvog odnosa ipak se 
reflektiraju na daljnji slijed istovrsnih pristupa Shakespeareovoj tragediji, pa Teresa Budzisz-
Krzyżanowska interpretira lik Hamleta u TV Teatru 1992. 

9	 http://www.polskiradio.pl/8/734/Artykul/301099,Byla-pierwszym-Hamletem. Pristup 14. srpnja 2014. 
10	 Stanisława Wysocka, Moje wspomnienia. U: „Scena Polska“, br. 2-3. Varšava 1938., str. 324-330. 
11	 Teresa Baluk-Ulewiczowa, Slanders by the Satirical Knave Holding the Mirror up to Natur. The Background 

for Wawrzyniec Goslicki as One of Shakespeare’s Sources for Hamlet. U: Literature and Language in the 
Intertexual and Cutural Context. Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Krakov 1994.

12	 Jarosław Komorowski, Piramida zbrodni. Makbet w kulturze polskiej, 1790 – 1989. Instytut Sztuki Polskiej 
Akademii Nauk. Varšava 2002., str. 190-192. 

13	 Konstantin Sergejevič Stanislavski, Man and Actor. Stanislavsky and the World Theatre, 1863. – 1963. 
Stanislavsky’s letters. Prijevod Vic Schneierson. Progress Publishers, Moskva 1965., str. 195. 



70

Premda je poznato da poetička domena Shakespeareova Romea, Richarda III, Othella, 
Falstaffa i Shylocka povremeno privlači i glumice i da je Sarah Siddons još u 18. stoljeću, 
točnije 1775., prva utjelovila Hamleta i ubrzo zatim njezina suvremenica Kitty Clive, 
kao i neke od njihovih umjetničkih sljednica, poput Julie Glover, London 1822., i Neille 
Holbrook, New York 1880., ili pak Aste Nielsen u filmskom mediju 1920. – nije nikad, 
unatoč liberalizaciji društvenih i gledateljskih pogleda spram kazališnog eksperimenta, posve 
recepcijski prihvaćena Hamletova pojavna preinaka nego se neprestance tvrdi da se tako 
gube brojne karakteristike ovog lika zapisane piščevom rukom.14 No prije negoli se pokuša 
rekonstruirati interpretativno pronicanje Wysocke u suodnos Hamleta s ostalim akterima u 
Shakespeareovoj tragediji valja istaknuti intenzitet umjetničkog i kulturnog uspjeha Sarah 
Bernhardt kao Hamleta u pariškom Adelphi kazalištu 12. lipnja 1899. i iste godine Eleonore 
Duse, jednako tako utjecajnog glumačkog idola, priraslog afinitetima Stanislavskog, poslije 
njezina gostovanja u Moskvi, koje postaju općeprihvaćeni europski uzor kazališnom 
modernizmu. 

Odlučna pripadnost Stanisławe Wysocke pokretu Mlada Poljska, koji se pod utjecajem 
europskog naturalizma i simbolizma u kazalištu spaja s romantičarskom književnom 
tradicijom, njezino viđenje Hamleta smješta na posebno umjetničko mjesto. Premda ulogu 
Hamletu tumači tek povremeno u Lođu, Lavovu i Zagrebu, njezin glumački stil, okrenut 
suptilnoj karakterizaciji i dočaravanju unutarnjeg života lika, anticipira glumačko i 
redateljsko iskustvo učvršćeno u Kijevu i interaktivni je čimbenik njezina viđenja metode 
Stanislavskog, te se njezina snažna pojava i stav heroine, modulacija ponešto maglovitog 
glasa, jasno prepoznatljivog u kriku i šapatu, primjereni sinhroniji pokreta i najviše izrazu 
lica, bez nametanja i ikakvoga pretjerivanja, ostvaruju kao intuitivna i umjetnička konstanta 
na pozornici.15 

Izbijanje Prvoga svjetskog rata Wysocku je zateklo u Kijevu, gdje se odlučuje nastaniti, 
te u tom gradu djeluje do listopada 1919. U Kijevu je već uoči rata bilo mnogo Poljaka, 
uglavnom bogatih zemljoposjednika, a kada je poslije revolucije 1905. godine ruska carska 
vlada dopustila u Ukrajini stanovite oblike poljskog djelovanja, Wysocka učestalo nastupa 
na pozornici Poljskog kazališta (Teatr Polski), mahom scenski osvježavajući prethodne 
uloge. Budući da je repertoarni populizam i izvedbena površnost predstava ne zadovoljavaju, 
početkom 1915. putuje u Moskvu kako bi se srela sa Stanislavskim, pogledala predstave 
MHAT-a i pratila rad I. glumačkog studija otvorenog pri tom kazalištu jer, kako piše svom 
velikom mentoru i uzoru, strašno sam se zaželjela umjetnosti i prisjećam se onoga što 
ste mi govorili o svojim novim istraživanjima /… /16 Na načelima Stanislavskog, viđenih 
predstava, osobito Dickensova Cvrčka na ognjištu, predstave koja ju je dirnula podjednako 
kao i umijeće Eleneore Duse u Ibsenovoj drami Hedda Gabler, odlučuje u multikulturalnom 

14	 Leslie Bennetts, Why not a Woman as Hamlet?. „The New York Times“, 28. studenoga 1982.
	 http://www.nytimes.com/1982711/28/theater/why-not-a-woman-hamlet.html?pagewant... Pristup 3. listopada 2015. 
15	 Zbigniew Wilski, Stanisława Wysocka. Państwowy Instytut Wydawniczy. Varšava 1965., str. 37. 
16	 Piotr Horbatowski, Polskie życie teatralne w Kijowie w latach 1905. – 1918. Wydawnictwo Uniwersytetu 

Jagiellońskiego. Krakov 1989., str. 165. Prijevod Mladen Martić. 



71

Kijevu (izmiješanost ruske, ukrajinske, poljske i židovske povijesti i jezika) osnovati privatno 
kazalište, Teatar „Studiji“ u kojem bi bila neupitna voditeljica i ravnateljica i u kojem bi 
ona jedina posjedovala profesionalne kvalifikacije, odnosno imala glumačku, redateljsku i 
pedagošku dominaciju. Na taj način stvaralačka istraživanja, stjecanje novih iskustava dobili 
bi prvorazredno značenje, dok je samo postavljanje predstava u amfiteatralnoj dvorani bio 
tek dio izobrazbe i pokaz rezultata koji je donosio radionički rad17 pretežno s desetak učenika. 
Pozivajući se na povijest kazališta, dodatno nadahnuće svog istraživanja Wysocka nalazi u 
antičkom grčkom kazalištu, srednjovjekovnim misterijima i elizabetinskom kazalištu, a te 
međusobno različite umjetničke vizije povezivao je jedan zajednički element – kazalište je 
diralo gledatelje i pozivalo se na njihovu maštu. Umjetnici su nastojali prikazati sintezu 
stvarnosti, prenijeti bit i duh pojava, a ne njihovu vjernu sliku.18 U prvoj predstavi Teatra 
„Studiji“, Dickensovom Cvrčku na ognjištu, 22. veljače 1916., ali i sljedećim, Balladyni J. 
Słowackog, Djevojačkom zavjetu A. Fredra te Snijegu S. Przybyszewskog, glumac je ključni 
prenositelj dramskog teksta gledatelju. Praktična posljedica tog postulata odustajanje je od 
pozorničke rampe, zahvaljujući čemu je dolazilo do identifikacije gledatelja s onim što se 
događa na sceni, a odustajanje od ovacija izražavalo je ideju da kazalište služi iskazivanju 
važnih sadržaja koji se ispunjavaju bez razmišljanja o pljesku i popularnosti.19 Ostvarivši 
za trajanja Teatra „Studiji“ 12 dramskih premijera, u sezoni 1917. / 1918. Wysocka režira 
i donosi naslovnu ulogu u Shakespeareovom Hamletu. Premda njezin vjerni suradnik i 
ugledni glumac Jarosław Iwaszkiewicz20 te mjerodavni povjesnici Zbigniew Wilski21 i Piotr 
Horbatowski22 monografski iscrpno dokumentiraju djelovanje Teatra „Studiji“ i njegove 
kulturalno bitne rezultate integriraju u poljsko kazalište, izvedba Hamleta ostaje po strani u 
cjelini osvjetljenja toga prostornog i estetskog fenomena koji je, prema njihovim unisonim 
zaključcima, snažno ugrađen u temelje europskoga scenskog modernizma. 

Na nužno vraćanje Shakespeareovoj tragediji Hamlet i na njezine poetički i analitički 
nepresušne izvore instruktivno ukazuje Tony Howard, specijalistički razglabajući o 
ustrajnom glumačkom interesu za Hamletovu složenu psihologiju, ma koliko se mijenjali 
kazališni i interpretativni stilovi. Na autorskom putovanju Europom i apostrofirajući kreacije 
Hamleta Eleonore Duse i Sarah Bernhardt, a zatim se okrenuvši Americi i Japanu, gdje se 
Hamlet pojavljuje u kabuki kazalištu u približnom razdoblju, Howard u knjizi Women as 
Hamlet23 sustavno provodi svoju tezu da su glumice, napose na prijelazu iz 19. u 20. stoljeća, 

17	 Isto, str. 181. 
18	 Isto, str. 185.
19	 Isto, str. 186.
20	 Jarosław Iwaszkiewicz, Stanisława Wysocka i jej kijowski teatr „Studya“. Wspomnienie. Wydawnictwa 

Artysyczne i Filmowe. Varšava 1963.
21	 Zbigniew Wilski, Stanisława Wysocka. Państwowy Instytut Wydawniczy. Varšava 1965. 
22	 Piotr Horbatowski, Polskie życie teatralne w Kijowie w latach 1905. – 1918. Wydawnictwo Uniwersytetu 

Jagiellońskiego. Krakov 1989.
23	 Tony Howard, Woman as Hamlet. Performance and Interpretation in Theatre, Film and Fiction. Cambridge 

University Press. New York 2007. 



72

uključile u lik Hamleta ljudsku dimenziju, a zahvaljujući svojoj prirodi ili spolu – biološki 
ili kulturno determinirane – unijele u interpretaciju razliku koja ih univerzalno odvaja od 
njihovih kolega. Ono što je zajedničko većini ženskih prinčeva, tumači dalje Howard, njihovo 
je udaljenje od običaja profesije pa paradoks i disidentski intenzitet Hamletovih uvjerenja 
i jezik biva oštriji i artificijelnost laži u Elsinoru još očitija, što strukturno i spolno ističe 
moralnu zamku ženskih likova u tragediji.24 

Konstitutivni element provokativnog pristupa Hamletu Howard spoznaje u povijesnim 
i političkim okolnostima u Poljskoj, pa – iako su mu primarno bliske Wajdine režije25 u 
dvorcu Wawelu iz osamdesetih godina 20. stoljeća – njihov umjetnički korijen smješta u 
modernističko razdoblje, u varšavski Poljski teatar (Teatr Polski), gdje Stanisława Wysocka 
neposredno prije gostovanja u Zagrebu sudjeluje u izvedbi Koriolana i Oluje.

 Stanisława Wysocka lik Hamleta donosi u Raićevoj režiji te Shakespeareove tragedije, 
7. svibnja 1921., koja je i prethodno uspješno pokazala fleksibilnost svoje umjetničke 
strukture. Poslije Andrije Fijana, Josipa Pavića, Eduarda Vojana, europski uvaženog prvaka 
praškog Národnog divadla, i aktualnog Hinka Nučića, modernistička koncepcija Raićeve 
režije omogućuje i Stanisławi Wysockoj neometano uključenje u tu repertoarno dugotrajnu 
predstavu. 

Utvrđujući svoj glumački dignitet, Wysocka ponovno tumači Helenu Alwing u 
Ibsenovoj drami Sablasti i Elektru u Hofmannsthalovoj Elektri, a novìna je lik Mlade u Kletvi 
Wyspiańskoga, dok njezin Hamlet prolazi gotovo nezapaženo. Slijed nastupa i pojedinačne 
kreacije, poglavito one iz dobro poznatog spektra modernističkog kazališta (Helena Alving i 
Elektra), i opet iniciraju iscrpne analize njezinih stvaralačkih dometa. Takav recepcijski odjek 
djelomično proistječe iz razumljivog podržavanja Raićevih nazora u inscenaciji Ibsenove i 
Hofmannsthalove drame, a simbolički modernizam Kletve Wyspiańskoga u režiji Stanisławe 
Wysocke i u Benešićevu prijevodu, cjelovito eksplicira njezina kazališna stajališta. U 
ponekim prikazima opseg informacija o predstavama seže u europsko umjetničko obzorje 
te se interpretacija strepnji i zanosa najunutarnjijega književnog života26 Helene Alving 
izjednačava s metodom hudožestvenika kakva se tek naslućuje na zagrebačkoj pozornici,27 a 
Begović utvrđuje da je Elektrin susret s Egistom u klimaksu Hofmannsthalove drame, kada 
slutnja krvave osvete prerasta u ono balanziranje s bakljom u ruci u monotonom ritmu puno 
makabrističkoga naslućivanja /… / bilo najsavršenije u ovoj glumačkoj kreaciji28 i zahvaća 
u umjetničke visine Eleonore Duse. Raznorodna poetička rješenja i izmjena dramskih 
perspektiva u svojoj osnovi ukazuju na trajnost spoznajne koncepcije Stanisławe Wysocke 
u kojoj se isprepleću različiti estetski poticaji i dobro poznavanje europskog i poljskog 

24	 Isto, str. 5. 
25	 Isto, str. 190-192. 
26	 Id. /Branimir Livadić/, Gostovanje gdje. Wysocke: „Jutarnji list“, IX, 3242. Zagreb, 7. svibnja 1921., str. 3. 
27	 Stahov /Eustahije Jurkas/, Stanisława Wysocka, kao Helena Alving (Ibsen: Sablasti, 5. V.). „Hrvat“, III, 351. 

Zagreb, 10. svibnja 1921., str. 2.
28	 Milan Begović, Gdja. Wysocka kao „Elektra“. „Novosti“, XV, 128. Zagreb, 13. svibnja 1921., str. 6. 



73

kazališta. Potonju konstataciju potvrđuje i njezina režija Kletve, drame Wyspiańskoga 
(naravno, u Benešićevu prijevodu), čiju tematiku Wysocka predočava u smislu svojevrsnog 
antičkog prokletstva sudbonosno namijenjenog poljskom narodu, a svoju Mladu donosi 
kao idealiziranu heroinu, unaprijed svjesnu svoje neotklonjive propasti. Wysocka na scenu 
iznosi tek nužne likovne artefakte (umjesto antičkog arhitrava na dva stupa u prvom planu 
u Raićevu Hamletu, u Kletvi središnje pozorničko mjesto zauzima konstrukcija župnikova 
dvora povučena u pozadinu), a pomicanje dramske radnje i komorno donesenu narav njezine 
Mlade komentira kor, zapravo ostali sudionici uprizorenja. 

Iz tih ishodišnih, ali i multipliciranih pozicija usklađenog poimanja kazališnog 
modernizma između redatelja Raića te glumice i redateljice Wysocke, na pozornici zagrebačkog 
kazališta oživljen je i lik Hamleta. Gledan i mišljen ženskim očima, u muškoj odori i vlasulji 
primjerenoj viteškoj frizuri Shakespeareova doba, Hamlet Stanisławe Wysocke ispunjen je 
bolom u monolozima, osvetoljubiv je u dijalozima, razjeden borbom riječi protiv činjenica. 
Takvo oblikovanje Hamletova lika iziskuje jedinstven stil interpretacije, piše izvjestitelj 
„Agramer Tagblatta“29 jer je razvoj unutarnjih stanja uvjetovan ne toliko samom dramskom 
riječju nego njihovom psihološkom razradom, upravo lirskim refleksijama na suprotne 
reakcije konfrontiranih likova. Proizvedeni dojam donekle je blizak temama i koloritu 
slikarstva Toulouse-Lautreca kao i psihološkoj usloženosti Rodinovih skulptura, opaža isti 
kritičar, a taj zaključak posredno sugerira da Hamlet Stanisławe Wysocke hereditarni sukob 
s Klaudijem i ključni monolog Biti ili ne biti ostvaruje u simboličko-impresionističkoj i 
istodobno realistički korespondentnoj scenskoj maniri, sustavno najavljivanoj glazbenim 
umetcima dramatičnog suzvučja. Hamlet kao suvremeno biće sa svojim osjećajima 
izgubljenosti u tumačenju Wysocke pretežno je potaknuo kritičarsku dvojbu o opravdanosti 
ženskog tumačenja Hamleta, a ta tvrdnja o pomodnosti takvoga glumačkog izleta, olako 
ugrađena u okvir tekstova o njezinim ostalim ulogama, možebitno je formirana i pod 
utjecajem inozemnih prosudbenih informacija. 

Gostovanje Stanisławe Wysocke tek se sporadično spominje30 u hrvatskoj kazališnoj 
literaturi, iako ono iskazuje čvrstu umreženost nacionalne sredine i kazališno recentnih 
europskih strujanja. Umjetničko značenje toga gostovanja, a osobito ženski Hamlet 
Stanisławe Wysocke, ipak ostaju zanimljivom dopunom nikad do kraja, ni književno ni 
kazališno, dorečene enigme Shakespeareova opusa i interpretacije njegove tragedije Hamlet. 

29	 J. K., Wysocka als Hamlet. „Agramer Tagblatt“, XXXVI, 118. Zagreb, 10. svibnja 1921., str. 4. 
30	 Benešić, Julije, Godišnjak Narodnog kazališta u Zagrebu za sezone 1914. / 1915. – 1924. / 1925. Izdanje 

kazališne zaklade. Zagreb 1926., str. 240.
	 Slavko Batušić, Gostovanja izvan Zagreba i gosti u Zagrebu. U: Hrvatska pozornica. Studije i uspomene. 

Mladost. Zagreb 1978., str. 82. 
	 Branko Šegota, Poljski autori i glumci u Hrvatskom narodnom kazalištu (1840 – 1940). Prilog proučavanju 

povijesti recepcije poljske drame i kazališta u Hrvatskoj. Vlastito izdanje. Zagreb 2002., str. 71-77.



74

Kristina Peternai Andrić

OBITELJ I IVANIŠEVIĆEVA LJUBAV U KOROTI

Sofoklova Antigona se s brojnim više ili manje dosljednim reinterpretacijama često 
određuju kao jedno od najcitiranijih djela svjetske književnosti, a izravno na nju upućuje i 
Drago Ivanišević1 u drami Ljubav u koroti ili Anitantigona, određenoj kao Suvremena drama 
u tri čina. Sofoklova Antigona nastala je na temelju tebanskoga mitskog ciklusa i svojim se 
sadržajem veže na incestuoznim prokletstvom opterećena zbivanja kroz generacije Labdakove 
vladarske kuće u Tebi. Radnji drame prethodi sukob braće Eteokla i Polinika koji završava 
smrću obojice od ruke onog drugog. Kreont, novoizabrani tebanski kralj, odlučuje da branitelja 
Tebe Eteokla pokopaju kao heroja, a Polinik treba ostati nepokopan, otkriven, obeščašćen da bi 
mu duša lutala zauvijek stoga što je poginuo kao neprijatelj doma i domovine. Ovamo ulazi i 
Antigona što se oglušuje o Kreontovu zapovijed. Sofoklova Antigona krši zabranu i izabire smrt 
radije nego da živi s nečistom savješću o nepokopanom mrtvom bratu, pokapa ga i izrijekom 
potvrđuje svoj čin potvrđujući time smrtnu presudu i sebi.

Mnoga su poznata tumačenja Sofoklove Antigone, iz bitno različitih polazišta unutar 
humanističkih znanosti: filozofije, feminističke kritike, psihoanalitičke kritike i drugih. Jedno 
od najpoznatijih zasigurno je ono Hegelovo što Antigoninu poziciju iščitava kao prijelaz 
matrijarhata na patrijarhat i kojemu Antigona predstavlja srodstvo i razgradnju srodstva, a 
Kreont utjelovljuje etički poredak i autoritet države utemeljene na principima suverena i 
univerzalnosti;2 ili novije Philippea Lacouea-Labarthea, kojem Antigona služi kao promišljanje 
o etici u teatru.3 S feminističke pozicije jedno je od poznatijih čitanja ono Luce Irigaray, za 
koju je Antigona utjelovljenje ženskog otpora patrijarhalnoj moći, primjer antiautoritarizma, 
dok o samom srodstvu ona govori kao o moći krvnih veza. Što se feminističkih čitanja tiče, 

1	 Drago Ivanišević (1907. – 1981.), pjesnik, prozaik i dramski pisac, a radio je i kao sveučilišni profesor, urednik 
i prevoditelj. Kritika obično ističe zbirku pjesama na čakavštini Jubav, 1960., dok su mu ostale važnije zbirke: 
Zemlja pod nogama 1940., Kotarica stihova 1951. Srž 1961., Igra bogova ili pustinje ljubavi 1967., Vrelo bez 
prestanka 1970., Ljubav 1977. 

2	 Vidi Hegel: Fenomenologija duha.
3	 Vidi Lacoue-Labarthe, On Ethics: A propos of Antigone.



75

važni su još pristupi Adriane Cavarero, Tine Chanter, Julije Kristeve.4 Opće je poznato da su 
psihoanalitički koncepti Edipova kompleksa, kao i Elektrin kompleks, polazište i nominaciju 
našli u Sofoklovim dramama, s tim što Jacques Lacan, jedan od najpoznatijih nastavljača 
Sigmunda Freuda, Antigonu vidi kao figuru što inaugurira simbolički poredak, odnosno zakone 
i norme što subjektu omogućuju govor;5 dok suvremeni psihoanalitičar Slavoj Žižek iznosi 
tvrdnju da je Antigonino ne Kreontu, kao ne upućeno suverenu, zapravo ženski i destruktivni 
čin negativnosti što u konačnici vodi k smrti.6 Različitih polazišta i teza, ipak, svim navedenim 
pristupima zajedničko je što otvaraju pitanje veze između srodstva i države, veze koja se u 
nekom obliku može pojaviti u različitim kulturnim i povijesnim kontekstima, eksplicitno ili 
implicitno oslonjeni na pitanje može li biti srodstva koje nema podršku i posredovanje države, i 
obrnuto, može li biti države bez podrške i posredovanja obitelji. Ne ulazeći u detalje spomenutih 
pristupa, ovdje ćemo se nešto podrobnije osloniti na noviji pristup Sofoklovoj Antigoni, onaj 
feminističke i queer teoretičarke Judith Butler7 s obzirom na to da ona, uz ostale, predmijeva i 
Hegela i Lacana i Irigaray ujedno stavljajući pod upitnik njihove interpretacije – uz zanimljivu 
napomenu da je sljepilo prisutno u dramskom predlošku zadesilo i interpretatore – poglavito 
ono o binarnoj opreci: Antigona jednako srodstvo; Kreont jednako etika i država. Butler na 
početku sažima ključne točke svojih prethodnika: Antigona predstavlja srodstvo i njegovu 
razgradnju, a Kreont predstavlja pojavu etičkog poretka i autoriteta države utemeljenih na 
principima univerzalnosti. (Butler 2000: 3) te napominje da ti raniji pristupi nisu posvetili 
pažnju dvjema, za nju ključnim, značajkama drame. Oni, prema Butler, ne vode računa o 
tome da je, prvo, Antigona – s incestuoznim nasljeđem, sklona ljubavi prema bratu, a ujedno 
zanemarujući sve druge krvne veze – već napustila srodstvo, te, drugo, zanemaruju pitanje 
roda u smislu da Antigona svojim jezikom i djelovanjem (govornim činovima)8 prisiljava 
druge, ponajviše Kreonta, da je vide kao muško jer je njezin jezik najbliži jeziku autoriteta i 
Antigona svojim muškim otporom ukida norme što osiguravaju Kreontovu poziciju srodnika i 
suverena. Riječju, za Butler Antigona i Kreont isprepleću polazne pozicije. Antigona ne može 
predstavljati srodstvo jer se ne želi udati niti imati vlastitu obitelj, djecu, ona odbija zaručnika, 
tim više, govori da nikoga drugog u obitelji ne bi unatoč zabrani pokušala pokopati osim brata 
Polinika, što i čini. Butler Antigonu ne izjednačuje s obitelji ili srodstvom nego s aberantom, 
čime ukazuje na odstupanje, otklon, zastranjivanje od norme.9 Antigonina pozicija prethodi 
ujedno i srodstvu i državi. Ona i njezini postupci Butler ujedno služe kao polazište mišljenja 
o tabuu incesta otvarajući pojam srodstva i obitelji preoblikama unutar društvenih i kulturnih 

4	 Okupljenih naprimjer u zborniku Feminist Readings of Antigone, urednice Fanny Söderbäck, SUNY, New York, 
2010.

5	 Vidi Lacan, Bit tragedije: Jedno tumačenje Antigone – Antigonin sjaj.
6	 Vidi Žižek, Enyoj Your Simptom.
7	 Vidi Butler, Antigone’s claim: kinship between life and death.
8	 Antigona osim prvotnog čina pokopa djeluje i riječima, verbalno, pred Kreontom ne negira svoj čin nego ga 

potvrđuje i učvršćuje.
9	 Antigona ne predstavlja ni srodstvo niti njegovu radikalnu izvanjskost, nego postaje prilika za čitanje strukturno ograničenog 

pojma srodstva u smislu njegove društvene ponovljivosti, odstupajuće temporalnosti norme. (Butler 2000: 37)



76

promjena. Antigonino incestuozno nasljeđe opstruira njezinu poziciju unutar srodstva, ona 
je unaprijed osuđena na odbacivanje života i ljubavi što ih je mogla imati. Njezin identitet 
je identitet singularnog subjekta, sebe je postavila onkraj normativno propisanog srodstva, 
zauzevši srednju poziciju: budući da je osuđena na živuću smrt, njezina je pozicija između 
života i smrti. Subjekte što izbjegavaju socijalno prihvaćene oblike srodstva Butler označava 
ontološki suspendiranom formom, onkraj potpunih ljudi i neljudi, između života i smrti, ujedno 
primjećujući elemente fatalne za heteroseksualnost u normativnom smislu. Čin pokopa brata u 
drami se određuje kao muževni čin; njezin otpor je glasan i ona konačno plaća cijenu vlastitom 
smrću. Stoga Butler zaključuje da Antigona prije predstavlja deformaciju i izmještenost 
srodstva nego što reprezentira stabilnu društvenu strukturu. 

Butler također propituje međuodnos govornog čina i srodstva (ili obitelji), jer Sofoklova 
Antigona trpi posljedice upravo govornog čina – pogrebnog govora na zabranjenom 
pogrebnom obredu za brata Polinika, čime krši Kreontovu zabranu. Štoviše, presudan nije 
sam čin pokopa nego njegovo verbalno priznanje, izricanje konstativa, da, ja sam to učinila, 
stojim iza toga – što predstavlja politički govorni čin prerastajući u performativan čin s 
materijalnim posljedicama. Antigona upravo zbog govornog čina, verbalnog priznanja svog 
(zlo)djela, biva živa zakopana, zazidana, u obiteljsku grobnicu. U zaključku studije Butler 
pokušava pozicionirati Antigonu: Ako je srodstvo preduvjet ljudskog, onda je Antigona prilika 
za jedno novo polje ljudskog, zadobivena kroz političku katakrezu, takvo što se događa kada 
manje nego ljudsko govori kao ljudsko, kada je rod izmješten, a srodstvo počiva na vlastitim 
utemeljujućim zakonima. Ona djeluje, ona govori, ona postaje ta za koju je govorni čin fatalni 
zločin, ali ta fatalnost nadilazi njezin život i stupa u diskurz inteligibilnosti kao njegova 
očekivana fatalnost, društvena forma njegove aberantne budućnosti bez presedana. (Butler 
2000: 82). Takva klizna, normativno pomaknuta ili odmaknuta pozicija kakvu predlaže 
Butler i dalje ostavlja otvorenim pitanje: tko je zapravo Antigona?

Uvodno smo rekli da se Sofoklova Antigona brojnim, više ili manje dosljednim, 
reinterpretacijama često određuje kao jedno od najcitiranijih djela svjetske književnosti, 
međutim to u hrvatskoj književnosti nije slučaj.10 Lada Čale Felman povrate suvremenim 
hrvatskih dramatičarima pripovijestima iz antičkog nasljeđa određuje kao nasumične i škrte,11 
što u dramskim predlošcima, što u njihovim izvedbama. Riječ je o sljedećim dramama: 
Ljubav u koroti ili Antiantigona Drage Ivaniševića, izvedenoj u autorovoj režiji na sceni 
Zagrebačkoga dramskog kazališta 1957. godine,12 zatim Antigona, kraljica u Tebi Tončija 
Petrasova Marovića, postavljenoj u splitskom Hrvatskom narodnom kazalištu 1981. godine 
te debitantskoj drami Mire Gavrana Kreontova Antigona iz 1983. godine. Međutim, oskudnoj 

10	 O tom pitanju, s posebnim naglaskom na preuzimanja u južnoslavenskim književnostima pedesetih i šezdesetih 
godina dvadesetog stoljeća, uključujući Ivaniševićevu Ljubav u koroti, a s obzirom na aktualni društveno-
politički totalitaristički kontekst, vidi Franić Tomić, Prva hrvatska Antigona. 

11	 Vidi Čale Felman: Antigona, antigone.
12	 Drama je prvo objavljena u časopisu “Teatar” (1 / 1995, 1.), zatim kao samostalno izdanje u Beogradu 1958. 

godine. Uvrštena je u Izabrana djela Drage Ivaniševića u ediciji Pet stoljeća hrvatske književnosti, knjiga broj 
125, iz 1981. godine. 



77

produkciji nasuprot, znanstvena i kritička bi se recepcija mogla odrediti kao obilnija: osim 
spomenute Lade Čale Felman, o antičkim temama u hrvatskoj drami, posebno o Antigoni, 
pisali su, među ostalima, Boris Senker,13 Andrea Zlatar,14 Dalibor Foretić,15 Vlatko Pavletić,16 
Mani Gotovac,17 Vlatko Perković,18 Viktorija Franić Tomić,19 nerijetko upravo u okvirima 
Krležinih dana.

U čemu je posebnost Ivaniševićevog preuzimanja, najavljenog kao inverzija drame o 
Antigoni? Marta, Antigonin antipod (ili par?), u Ivaniševićevoj Antiantigoni izdaje svog 
brata političkog neistomišljenika i predaje egzekuciji u kontekstu narodnooslobodilačke 
borbe i revolucije. Uopćeno, u prvom je planu odnos pojedinačnog i kolektivnog identiteta 
s dvojbom oko pitanja treba li se združiti s kolektivom žrtvujući pojedinačnu osobnost, 
premda je riječ o krvnoj vezi, ili pojedinačni pretpostaviti kolektivnom identitetu riskirajući 
(politički) progon i isključenje iz zajednice. Upravo pitanja politike i ideologije, ali i 
traganje za transcendencijom, nadaje se kao glavni okvir promišljanja dosadašnjih pristupa 
toj Ivaniševićevoj drami (kod Vlatka Perkovića i Mani Gotovac, naprimjer), dok će 
kompozicijski elementi, tehnika teatra u teatru, naturalistički elementi, unutarnji / vanjski 
prostor, citatna preuzimanja u intertekstualnom smislu pučkog izraza do intermedijalnih 
preuzimanja pr. Braqueove slike, suodnos dijalekta i književnog jezika i drugo više interesirati 
Vlatka Pavletića i Franić Tomić). Pavletić čak naglašava to da poznavanje primarnog teksta 
Sofoklove Antigone nije nužno za razumijevanje Ivaniševićeve drame: jer je sve u njoj 
učinjeno vjerojatnim i mogućim u kontekstu naše narodnooslobodilačke borbe i revolucije, 
u kojoj je – zbog naše složene političke konstelacije pod okupacijom – bilo i bratoubilačkih 
srazova. (Pavletić 1981: 31). Premda svi pristupi Ivaniševićevu Antiantigonu izravno ili 
neizravno određuju kao obiteljsku dramu ističući važnost djelotvornosti Martina čina upravo 
u kontekstu obitelji i srodstva, tema obitelji ostaje izvan užeg fokusa njihova interesa.

Dijelom je to stoga što je sam Ivanišević naglašeno usmjeren ideološkim pitanjima, 
no razlog slabijeg interesa za problematiku obitelji i srodstva možda treba tražiti u 
samom konceptu obitelji i njegovoj prividnoj samorazumljivosti, gotovo banalnosti – ta 
svi razumijemo riječ, znamo što ona predstavlja, podrazumijevamo njezin poredak. No, 
koncept obitelji sadrži zapravo multiplicitet značenja, iznimno veliki broj modela srodnosti 
i povezanosti što značenje stječu tek u kontekstu: obitelj se može odnositi na grupu ukućana 
ili domaćinstvo, bliske srodnike što ne žive zajedno a mogu biti roditelji i njihovi odrasli 
potomci, ili na bitnu dulju genealošku nit što obuhvaća niz generacija što se u suvremenosti 

13	 Vidi Senker, Hrestomatija novije hrvatske drame.
14	 Vidi Zlatar, Antičke teme u mladoj hrvatskoj drami.
15	 Vidi Foretić, Drago Ivanišević, Ljubav u koroti.
16	 Vidi Pavletić, Drago Ivanišević.
17	 Vidi Gotovac, Drago Ivanišević, Ljubav u koroti. 
18	 Vidi Perković, Motiv Antigone i njegovi povijesni ishodi.
19	 Vidi Franić Tomić, Prva hrvatska Antigona.



78

dodatno usložnjava i radikalno mijenja novim teorijama srodstva, roda i društvenih struktura.20 
To ujedno implicira političku i ideološku opterećenost u smislu nesuglasnih ideja o ispravnim 
ili moralnim načinima stila svakodnevnog života. 

Ivaniševićeva tročinka Ljubav u koroti ili Antiantigona odvija se u rano proljeće 1950. 
godine, u strogo ograničenom vremenu između sedam i jedanaest sati navečer, u Primorju u 
maloj prizemnici nešto izdvojenoj od gradskog središta. Pet je osoba: sestre Marta i Marija, 
negdašnja služavka starica Milica, liječnik Ognjen, a tijekom rata komandant s kojim su 
i Marta i Marija – bile ili jesu - upletene u ljubavnu vezu, te činovnik, zavodnik Zoran. 
Okosnica dramske radnje stvorena je pak oko mrtvaca, brata Ivana prisutnog kao portret 
zastrt florom na komodi. Premda mrtav, ključan je za suodnos ostalih dramskih likova: 
smrt što se dogodila sedam godina prije aktualne dramske radnje zlokobno se nadvija nad 
komadom kao sablast materijalizirana u formi portreta.

Oprečne karakterne oznake sestara recipijent razaznaje u njihovom sukobu, čime drama 
započinje: ozbiljnoj, čangrizavoj, čak smrknutoj Marti suprotstavlja se vesela, razigrana 
i nasmiješena Marija,21 nasuprot političkog i revolucionarnog Martinog habitusa stoji 
hedonistički orijentirana Marija. U tih nekoliko večernjih sati na vidjelo izlazi da je Marta 
izdala svog brata, političkog i ideološkog neprijatelja, velikim dijelom stoga da zadobije 
Ognjenovu ljubav i privrženost, možda čak i divljenje ili obožavanje. Njezin čin pak uzrokuje 
Ognjenov uzmak, distancu, mogli bismo reći i zazor. Ognjen to sam priznaje. 

OGNJEN: Marta, to ti onda nisam rekao, a poslije ti nisam mogao reći ... 
MARTA: Jer si me odgurnuo. 
OGNJEN: Ti nisi htjela sam mnom razgovarati. 
MARTA: Odbacio si me. 
OGNJEN: Drugovi su te udaljili. 
MARTA: Drugovi?. 
OGNJEN: Jest, drugovi... Pa ... I ja zajedno s njima. (Ivanišević 1981: 369) 

Nakon rata, dakle u vremenu dramske radnje, Ognjen se tako priklanja drugoj sestri 
Mariji ne mareći za njezine otvorene nazore i ranije nesuspregnuto vladanje među kojim 
je i zabavljanje s okupatorskim oficirima, a što starija sestra Marta osuđuje. Marta, očito 
razočarana i ljubomorna, premda se pokušava reprezentirati isključivo kao nezainteresirana, 
racionalna i hladna, smjera onemogućiti potencijalnu novu obitelj – onu Marije i Ognjena – 
izazivajući susret svoje sestre sa činovnikom Zoranom s kojim je Marija očito imala neku 
vrst emocionalne veze, sve kako bi Ognjenu prokazala i nju kao nestalnu i nepouzdanu, kao 
loš materijal za bračnu vezu. 

20	 Vidi Encyclopedia of social and cultural anthropology.
21	 Vidljivo, naprimjer, u monologu Milice, njihove dvorkinje, upućeno Marti: Ali kao ovih zadnjih nikoliko dan 

nikad nisi bila, dite moje, zatvorena, mučaljiva, još zatvorenija, mučaljivija! Čovika straj vata! - Moraš se, dite 
moje, malo rastrest. Od nagomilanih oblačin uvik nevoja. - I drugi imaju briga, pa... Gledaj svoju sestru Mariju, 
i ona radi kao činovnik. Pola dana izmeju četir zida, i njoj je trudno, možda trudnije nego tebi, ti si ozbiljna, 
možda, rekla bi i preozbiljna, ali Marija, moj mali vitropir... (Ivanišević 1981: 324)



79

Sofoklova Antigona opterećena je incestuoznim genealoškim teretom i multipliciranjem 
(krvnih) srodničkih položaja. Kod Ivaniševića je polazište nešto drukčije, međutim, kao i kod 
Sofokla, pitanje srodstva problematično je iz nekoliko očišta. Ono ulazi kroz rani gubitak 
roditelja; sestre prvo ostaju bez majke, a zatim i oca, s tim što poziciju svojevrsnog skrbnika 
u trenutku dramske radnje zauzima šezdesetogodišnja Milica, dvorkinja, nekoć služavka 
Martinih i Marijinih roditelja. U sestrinskom odnosu mlađe Marije i starije Marte starija 
je sestra zauzimala majčinsku poziciju. Osim iz međusobne interakcije, taj – mlađoj sestri 
nametnut i iz trenutne perspektive nemili i neželjeni22 – odnos izlazi na vidjelo i kroz primjedbe 
drugih likova, s tim što je Zoran najizričitiji: Dobra večer, Marta! Ti uvijek mamica. Prava 
mamica! (Ivanišević 1981: 351). Pitanje odnosa među sestrama zadobiva novu dimenziju 
kada u sukobu Marta negira sestrinski odnos: 

MARTA (strogo) Sestrice? Sestrice?! 
MARIJA (sjedne do Marte): Nisi moja sestra? 
�MARTA: Ne, nisam tvoja sestra. Ne mogu biti tvoja sestra. Ne mogu! Moja sestra ne bi 
mogla mrtve zaboravljati. (Ivanišević 1981: 327). 
Tijekom drame Marija više puta inzistira na sestrinskom odnosu pretpostavljajući krvnu 

vezu onoj ideoloških nazora, inzistira na krvnom srodstvu kao polazištu za djelovanje – 
MARIJA: Ja sam ti sestra Marta. Sestra! Tvoja sestra. (Ivanišević 1981: 361), no Marta to 
uglavnom otklanja. 

U drami se može iščitati i latentna incestuozna situacija kada Marija ukazuje da je Martina 
ljubav prema bratu Ivanu premašila normativne okvire i prometnula se u zaljubljenost: 
MARIJA: Ali ti si tog ograničenog hedonista, tog uživaoca života, kako je sebe nazivao, 
nekad vrlo voljela. Njemu si sve praštala. Smijala si se njegovoj naivnosti! Djetinjarijama! 
I ova glupa slika, jer je presumiran njegov lik, tebi se nekad sviđala. Pa ti si bila naprosto 
zaljubljena u tog dječaka. Gotovo bih rekla, gotovo... (Ivanišević 1981: 330). Iz konteksta je 
neupitno da je pokojnik sestrama krvni srodnik, Marta i Marija brata nerijetko oslovljavaju 
i vlastitim imenom, međutim iz zapleta drame proizlazi da pojam brat za Martu ne pokriva 
samo kategoriju krvnog srodstva nego je riječ o širem kompleksu ideoloških istomišljenika. 
Nemoguće je zanemariti to da upravo u trenutku u kojem u diskurz ulazi problematizacija 
bratske pozicije, određenje toga tko sve jest ili može biti brat, Marta u diskurs izrijekom 
uvodi i Sofoklovu Antigonu želeći ukazati na inverziju vlastite pozicije i odmak od 
paradigme: MARTA: Ali ona, drevna Antigona, tkala je u svom zapećku, sa strepnjom ili bez 
strepnje svejedno, čekala je ishod bratoubilačke borbe, da na kraju, usprkos svima, pokopa 
nepokopanog brata, neprijatelja. Ja sam stala na stranu živih, kojima pripada život, ne na 
stranu mrtvih, kojima patri smrt. Radi ljubavi sam stala, ponavljam, radi ljubavi sam se 
borila, za braću, ne za jednog brata! Za braću! (Ivanišević 1981: 379). Međutim, kasnije na 
vidjelo ipak izlazi blaga kolebljivost, žrtvovan je neprijatelj, ali brat. MARTA: Jedno je ne 

22	 MARIJA: /../ Uostalom, ti si me u petnaestoj godini iz kuće izvela. Ti si me dala odvući u planinu, među svoje. 
Ti si me odgajala. (Ivanišević 1981: 354)



80

moći izbjeći, a drugo je počiniti. Ja sam išla do kraja, do kraja etike kojoj sam se predala, ja 
sam žrtvovala brata, istina, brata neprijatelja, ali brata. (Ivanišević 1981: 380) 

Pokop i obred kolektivnog oplakivanja nuždan da se stvari dovedu u red i osigura miran 
spokoj pokojnika u Ivaniševićevoj drami, jednako kao i kod Sofokla, bivaju osujećeni.23 
Pitanje oplakivanja izbija u prvi plan u dijalogu sestara što se međusobno osuđuju za 
nedolično ponašanje na pogrebu: 

MARIJA: Stajala si... Stajala si nad mrtvim Ivanom hladna. 
MARTA: Ponovi! 
�MARIJA (oštro): Moram ti već jednom reći, moram! Ovako više ne mogu. Godinama me 
to muči, čini mi se, čitavu vječnost! Moram! Ti si me dovela do toga. Govorit ću. Nisi ni 
suze prolila. To! /.../ 
�MARTA: ... da nisam ni suze prolila, je li? To si rekla? Dakle, treba govoriti! A hoćeš li 
znati što si ti radila? Ti si iza živice stajala i grcala si od plača. I sve si, naravno, dobro 
oko sebe motrila. Glavu bih dala, i glavu, mrave si na onom zidu ravnodušno brojila i ... 
�MARIJA: Marta! Tvoja je hladnoća bila kao zid, ja sam taj zid vidjela, morala sam 
vidjeti. Bila si zid... (Ivanišević 1981: 328-329). 

Upravo izostanak pokopa i / ili kolektivnog oplakivanja može u drami dovesti do povratka 
mrtvaca, pojave sablasti, često prisutne u tragedijama. Kod Ivaniševića nemamo hodajuće 
mrtvace – kao što je to duh Hamletova oca u Hamletu ili duh kralja Darija u Perzijancima 
– ali sablast brata Ivana prijeti s portreta. Njegova sablast ovdje je da bi postavljala pitanja 
pravde, osude smrti i presude izdajnicima. Takvim prisustvom, ostankom ili povratkom s 
puta s kojeg povratka nema, sablast unosi tim veći nemir među žive.

Performativnih učinaka riječi svjesni su svi Ivaniševićevi likovi, često se pozivajući 
upravo na učinke izrečenog. Međutim, za razliku od Sofoklove Antigone koja govornim 
činom, verbalnom potvrdom, učvršćuje otpor spram Kreontove zabrane priznajući da je 
upriličila pokop za brata, Marta u dijalogu s Marijom isprva otklanja mogućnost sudioništva. 
MARIJA (teško izgovara): A pomogla si da ga... ubiju... Ti si... MARTA: JA ?! Ja! Ja pomogla?! 
(Ivanišević 1981: 329), da bi postupno dala naslutiti povezanost bratovim pogubljenjem: 
MARTA: /.../ Dok je Ivan živio, bio mi je neprijatelj. Sve što je radio, bilo je upereno protiv 
onog što mi je bilo najsvetije, protiv onog najintimnijeg u meni, protiv mog uvjerenja, i ja 
sam, logično, željela njegov zator, njegovu smrt. (Ivanišević 1981:330), ostavljajući ipak 
recipijenta u dvojbi oko uloge u bratovoj pogibli. To se pitanje međutim posve raščišćava 
u Martinom dijalogu s Ognjenom kada on iznosi detalje događanja: OGNJEN: Govorimo, 
govorimo otvoreno, bez uvijanja. Ti donosiš dokaze protiv Ivana, ti ga optužuješ da je špijun, 
neprijatelj, provokator, a ja sam... /.../ To su ozbiljne stvari, vrlo ozbiljne. Mi smo svaki tvoj 
iskaz, svaki tvoj dokaz provjerili, morali provjeriti, znaš ... /.../ I pokojni je tvoj otac, jadan 

23	 Na Zapadu ne živimo toliko blizu pokojnika kao što su to činili naši preci u srednjem vijeku ili kao neki narodi 
još uvijek to čine, odmah uz njihove grobove i tjelesne ostatke. Ali još uvijek osjećamo primitivan strah od 
neupokojenih mrtvaca. Čini se da je to, na dubokoj instinktivnoj razini, povezano s našim osjećajem za pravdu, 
pravdu što dugujemo mi njima i oni nama. (Poole 2005: 42-43)



81

stari, i protiv svoje volje, jadan, morao priznati istinu. I on je nesretan, znao! Ljudi su bili kod 
tvog pokojnog oca. (Ivanišević 1981: 368). Da je Martin naum bio promišljen i čvrst te da ni 
u jednom trenutku nije dvojila oko toga treba li izručiti dokaze protiv brata i lišiti ga života 
pokazuje se i njenom zakulisnom retorikom: smjerajući dobiti potvrdu Ognjenove ljubavi ili 
barem naklonosti prema sebi, Marta u jednom trenutku moli Ognjena da Ivana ipak oslobodi. 
Ognjen to odbija, Martu na temelju kasnije suzdržanosti i hladnoće prepoznaje kao nestabilnu 
te se udaljuje od nje, da bi Marta – sedam godina poslije – otkrila da je molba za poštedom 
brata zapravo bila test njegove privrženosti njoj, test otpornosti spram njezina zahtjeva koji 
bi on mogao ispuniti tek u iracionalnom – zaljubljenom – stanju. MARTA (ustane): ... jer bih 
znala da svjesno nisi mogao pristati i da nećeš, ne možeš pristati, i bila bih rekla: ‘Ludove, 
teško mi je, teško, ali strijeljaj gada koji je slučajno moj brat. Strijeljaj ga!’ (Ivanišević 
1981: 373). Marija nešto kasnije sama priznaje i potvrđuje da se zaplela u mrežu vlastitih 
protuslovlja (Ivanišević 1981: 379).

Drama anticipira i različito shvaćanje ljubavi: Marta određuje Mariju kao posve 
nesposobnu za ljubav, a potvrdu za svoju tvrdnju nalazi u sestrinom čestom mijenjanju 
partnera i zabavljanju s neprijateljskim oficirima.24 Mariji je pak posve neshvatljiva Martina 
koncepcija ljubavi. Dok Marta ljubav između muškarca i žene vidi kroz brak i hijerarhijski 
postavlja tu vrstu ljubavi ispred one prema krvnim srodnicima pokušavajući je osigurati za 
sebe čak i preko doslovnih leševa (Ali i ja sam bila rođena za ljubav, i ja sam se borila 
za ljubav. /.../ Rođena za ljubav! Za ljubav među ljudima, rođena za ljubav! Zato sam išla 
do kraja, ja sam išla do kraja kao i Antigona. (Ivanišević 1981: 379). Marija pokazuje 
uvažavanje za svakog Drugog, ljubav je za nju i zaljubljenost što je osjeća u bedrima, grlu 
i grudima, ali i odgovornost prema Drugom: bratu, sestri, ocu, Milici... Uz ljubav vezan 
koncept braka i osnivanje nove obitelji, osim kroz dijalog sestara, ulazi u diskurz i u dijalogu 
Marije i Zorana, koji brak vidi kao institucionaliziranje žene kao kućanice (ukazujući na to 
da je u braku očekuju prljave gaće) i majke (dječje pelene) koja se treba pobrinuti da ono 
izmetom uprljano ponovo postane čisto.25 

Sa Sofoklovom Antigonom se uspostavlja izravna citatna relacija na nekoliko mjesta u 
drami, i to kada likovi izrijekom upozoravaju na tu antičku paradigmu vezujući je uz vlastitu 
situaciju. Antigona se uvodi u dijalog Marte i Ognjena u kojem se raščišćavaju zbivanja 
od prije sedam godina kao i uloga pojedinih aktera u tim zbivanjima i to kao otklon od 
potencijalnog obrasca, kao njegova devijacija. Iz razgovora proizlazi da je Marta prekršila 

24	 MARTA: Ne razbacuj se riječima. Ti nikoga ne možeš voljeti. 
	 MARIJA (na rubu plača): Ja? Meni to govoriš? Meni? Ja da ne mogu ljubiti? Ta ja otkad znam za sebe, otkad 

sam u sebi osjetila ženu, Marta, izgaram od ljubavi. Osjećam je u bedrima, u grudima, u grlu je osjećam... 
	 MARTA: Ehej, i tu takozvanu ljubav na pregršti razdaješ. Takozvanu ljubav. Svejedno ti je kome je razdaješ 

i –zaboravljaš. (Ivanišević 1981: 333)
25	 ZORAN: Pa, recimo, na – na prljave gaće, pa, recimo, na – dječje pelene. (odjednom kao da mu je nešto 

iznenada palo na pamet, neka velika misao:) Jer, inače, čemu brak? Sjećaš li se naših razgovora, sjećaš li 
se razgovora o braku? Brak?! Fuj! Uostalom, i oni su u revolucionarnoj fazi, u njihovu Oktobru, velikom 
Oktjabru, bili protiv te institucije, rušili su je zajedno s građanstvom, kao građansku sablast, kao vjekovnu 
zaostalost. (Ivanišević 1981: 346)



82

dogovor da se neće pojavljivati na pogrebu brata Ivana, koji je smaknut kao neprijatelj, a 
na temelju dokaza koje je upravo njegova starija sestra podastrla. Ona se ipak na pokopu 
pojavljuje izigravajući, prema Ognjenu, Antigonu. 

MARTA: Čudno, kažem. 
OGNJEN: Što je čudno? Govori! De, govori! 
MARTA: Čudno da sestra za bratom ne smije žaliti. Čudna humanost, čudan humanizam! 
�OGNJEN: Eh, nemoj molim te, nemoj molim te, izigravati Antigonu! Meni nemoj! Ona 
tvoja nijema, tragična, nerazumljiva igra... nakon... Jer ti si ga, ti si... napominjem, ti si 
ga... (Ivanišević 370-371). 

U daljnjem tijeku rasprave na vezu s Antigonom poziva se sama Marta: (skoči do 
vrata, leđima se na njih nasloni): Rekao si da izigravam Antigonu. Pravo si rekao, nisam 
ja Antigona, ja sam nešto drugo. (Ivanišević 379), kasnije ipak dopuštajući, čak podvlačeći 
zajedničke crte između sebe i Antigone: ...ja sam išla do kraja, kao i Antigona. (Ivanišević 
1981: 379). Bez obzira na sličnosti i razlike (govornih) činova i djelovanja Marte i Antigone, 
Martina etika i odluke na koncu je smještaju na jednaku poziciju kao što je i Antigonina. 
Svojim odstupanjem, otklonom, zastranjivanjem od norme obje ostaju same, ali čvrsto 
uvjerene u ispravnost svoje pozicije.26 

Tragedija i povijest spajaju se tamo gdje postoji veliki gubitak života, primjećuje Poole.27 
Smještajući dramu Ljubav u koroti ili Antiantigona u specifični politički i povijesni kontekst 
hrvatskih (primorskih) četrdesetih i pedesetih godina 20. stoljeća, u kontekst revolucije i 
narodnooslobodilačke borbe, Drago Ivanišević ne daje jednoznačan niti jednostavan odgovor 
na pitanja veze između srodstva i države niti razrješuje iz te veze proistekla pitanja istine, 
pravde, osude ili ljubavi. Ivanišević dramom otvara etička pitanja odgovornosti prema 
Drugom te pokazuje modus na koji se sve može živjeti srodstvo, podsjećajući nas ujedno 
na to da je kategorija srodstva daleko od samorazumljivosti, u suvremenosti postala krhka, 
porozna i nepouzdana: mjesto oca može biti prazno ili raspršeno, a mjesto majke, naprimjer, 
mnogostruko zauzeto ili izmješteno.

LITERATURA

A. Barnard, J. Spencer, ur. Encyclopedia of social and cultural anthropology, Routledge, 
London i New York 2002.

J. Butler, Antigone’s claim : kinship between life and death, Columbia University Press, New 
York 2000.

L. Čale Felman, Antigona, Antigone, “Kazalište”, 17 / 18, Zagreb, 2004., str. 90-95.

26	 MARTA: Sama sa svojom nesrećom. Sama sa svojom nesrećom. Sama! - Neka! (Ivanišević 1981: 383)
27	 Vidi Poole, Tragedija.



83

D. Foretić, Nova drama (svjedočenja o jugoslavenskim dramatikama i njihovim scenskim 
refleksima, 1972-1988), Novi Sad – Rijeka 1989.

V. Franić Tomić, Prva hrvatska Antigona. U: Dani Hvarskoga kazališta. Građa i rasprave o 
hrvatskoj književnosti i kazalištu, Hrvatska akademija znanosti i umjetnosti i Književni 
krug Split, Zagreb – Split, 2008., str. 254 -264.

M. Gotovac, Drago Ivanišević, Ljubav u koroti, drama. U: Dani Hvarskog kazališta. 
Hrvatska dramska književnost i kazalište od predratnih revolucionarnih previranja do 
1955, Hrvatska akademija znanosti i umjetnosti i Književni krug Split, Zagreb – Split, 
1983., str. 325 -331.

G. W. F. Hegel, Fenomenologija duha, Naklada Ljevak, Zagreb 2000.
L. Irigaray, Speculum of the Other Woman, Cornell University Press, Ithaca 1985.
L. Irigaray, An Ethics of Sexual Difference, The Athlone Press, London 1993.
D. Ivanišević, Ljubav u koroti ili Antiantigona. U: Drago Ivanišević, Izabrana djela, Pet 

stoljeća hrvatske književnosti, 125, Nakladni zavod Matice hrvatske, Zagreb, 1981., str. 
7-41. 320-383.

J. Lacan,, Bit tragedije: Jedno tumačenje Antigone – Antigonin sjaj, “Teatar & Teorija”, 
Zagreb 1997., str. 7-8.

P. Lacoue-Labarthe, On Ethics: A propos of Antigone, “European Journal of Psychoanalysis”, 
24, 2007., dostupno na http://www.psychomedia.it/jep/number24/lacoue.htm (posjet 
12. 3. 2015.)

V. Pavletić, Drago Ivanišević. U: Drago Ivanišević, Izabrana djela, Pet stoljeća hrvatske 
književnosti, 125, Nakladni zavod Matice hrvatske, Zagreb 1981., str. 7-41.

V. Perković, Motiv Antigone i njegovi povijesni ishodi u europskoj i hrvatskoj dramatici (Mit 
– Sofoklo – Jean Anouilh – Drago Ivanišević – Tonči Petrasov Marović). U: Krležini 
dani u Osijeku 2004. Zavičajno i europsko u hrvatskoj drami i kazalištu, Zavod za 
povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU / Odsjek za povijest hrvatskog 
kazališta; Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, Osijek. Zagreb – 
Osijek 2005., str. 259- 277

A. Poole, Tragedy. A very short introduction, Oxford, New York 2005.
B. Senker, Hrestomatija novije hrvatske drame. II. dio (1941 – 1995), Disput, Zagreb 2001.
Sofoklo, Antigona, Kralj Edip, Školska knjiga, Zagreb 2012.
G. Steiner, How the Antigone Legend Has Endured in Western Literature, Art, and Thought, 

Yale University Press, New Haven 1996.
A. Zlatar, Antičke teme u mladoj hrvatskoj drami. U: Krležini dani u Osijeku, 1995. Suvremena 

hrvatska dramska književnost od 1968. – 1971. Zavod za povijest hrvatske književnosti, 
kazališta i glazbe HAZU / Odsjek za povijest hrvatskog kazališta; Hrvatsko narodno 
kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, Osijek. Zagreb – Osijek 1996., str. 127-132.

S. Žižek, Enjoy Your Symptom!: Jacques Lacan in Hollywood and Out, Routledge 1997.



84

Sonja Novak

ODRAZ SUVREMENE OBITELJI KROZ PRIZMU 
ANTIKE U DRAMAMA MARIJANA MATKOVIĆA: 

HERAKLO, PROMETEJ I TROJOM UKLETE

Uvod – Marijan Matković i mit

Lada Čale Feldman u in memoriamu pod nazivom U perivoju s Heraklovim kipom dramu 
Marijana Matkovića karakterizira kao dramu koja zasigurno nadilazi vrijeme u kojem je nastala 
te bi se još mogla – nažalost ili nasreću – pokazati suvremenom.1 Upravo je stoga zanimljivo 
promotriti koliko su suvremeni Matkovićevi dramski prikazi obitelji koji kroz prizmu antike i 
pomoću dislokacije u mitsko i mitološko asociraju na zbilju i vrijeme u kojem živimo. 

Ako bismo pokušali dati obilježje Matkovićeve dramaturgije, onda je to intelektualni 
teatar, u kojemu se spaja klasično s modernim,2 kaže Nedjeljko Mihanović za Matkovićev 
dramski opus. Matković stvara u doba previranja i revolucionarnih gibanja, a zrela mu faza prati 
strahote Drugoga svjetskog rata. U svojoj esejistici i dramatici Matković se bavi problemima 
propitivanja tradicije, problemima odnosa prema suvremenoj stvarnosti i ističe potrebu za 
angažiranošću umjetničke riječi. Branka Brlenić-Vujić Matkovićev doživljaj društva, čovjeka 
i stvarnosti koja ga okružuje opisuje kao afirmativan i aktivan; nezadovoljstvo i neprihvaćanje 
za njega, ne znače uzmak pred životom i njegovu negaciju, nego aktivno traženje ljudskog 
smisla.3 Brlenić-Vujić tvrdi kako u vrijeme korjenitih promjena dolazi i do potrebe valorizacije 
postojećih vrijednosti. Uvijek kad se rađalo nešto novo i revolucionarno, umjetnost je gledala 
na prošlost. Matković smatra da prošlost može biti aktualna, ako utječe na budućnost.4 
Tako Matković tvrdi kako najbolji svjetski tragičari i komediografi uzimaju poznate teme i 
mitološke predloške iz opće povijesti ljudskog društva, ali i iz vlastite nacionalne povijesti 

1	 L. Čale-Feldman, U perivoju s Heraklovim kipom, “Vijenac”, 433, listopad 2010. 
2	 N. Mihanović, Dimenzija stvarnosti u mitološkim dramskim motivima Marijana Matkovića, u: Dani hvarskog 

kazališta, Split 1986., 141-157, str. 142.
3	 B. Brlenić-Vujić, Poetika dramskog stvaralaštva Marijana Matkovića. Izdavački centar Revije Radničkog 

sveučilišta “Božidar Maslarić” Osijek, Osijek 1986., str. 9.
4	 Ibid., str. 14.



85

te osvjetljavaju pojedina razdoblja koristeći glazbu vlastitoga govornog jezika. Seciranjem i 
rekonstrukcijom poznatog, dodajući nove elemente, zahvaćaju u problematiku svog vremena 
i okoline, što je ključna stavka njihove vrijednosti i popularnosti (npr. Shakespeare, Molière, 
Puškin, Beaumarchais, Balzac, i dr.). Upravo u tome jest snaga antičkog teatra, tvrdi Matković, 
teatra Shakespearea ili Molièrea, što su odrazivši svoje vrijeme u čitavoj složenosti, stvorivši 
žive tipove svoga vremena, u svojim tekstovima ostavili potomstvu nepresušno vrelo uvijek 
novih emocija i doživljaja. I tu treba tražiti razlog, da su njihova djela postala živi inventar 
suvremenog kazališta.5 Kod samog Matkovića se pri odabiru poznatog predloška radi u većoj 
mjeri o antičkom mitu (trilogija I bogovi pate, Trojom uklete), ali i o nacionalnim mitovima 
poput Nikole Šubića Zrinskog (General i lakrdijaš). Odabirom mita, bilo nacionalnog ili pak 
općepoznatog i univerzalnog kao baze za stvaranje novog, suvremenog i aktualnog kazališta, 
Matković nastoji djela prošlosti obogatiti slojevima koji otvaraju prostor za nova tumačenja. Na 
povijest i na mit gleda kao na impulse inspiracije: u obradi povijesne građe ovi veliki tragičari 
/Cankar, Krleža, Euripid, Shakespeare/ poslužili su se poviješću, mitom i legendom samo kao 
sredstvom i poticajem mašte u stvaranju novih mogućnosti dramske obrade, gdje su događaji 
i likovi prekrojeni prema umjetničkoj želji i potrebi. To nije bježanje od realnog života, nego 
vraćanje životu putem simbola.6 Predstojeći rad daje uvid u Matkovićevu igru s antičkim 
mitovima kojima, između ostalog, prikazuje probleme obitelji uslijed razdora uzrokovanih 
vanjskim (rat, društveno-politička previranja, svrgavanje zastarjelog sustava vrijednosti) i 
unutarnjim čimbenicima (traganje za identitetom članova obitelji, nemogućnost prevladavanja 
problema, manjak komunikacije, psihološka nestabilnost i nezrelost).

U svom poznatom Osječkom predavanju Matković razjašnjava svoju fascinaciju 
mitom. Mit je za njega kao neko imaginarno ogledalo (fantastično začarano) svijeta u kojem 
živim[o]. Kao neki daleki prototip apsurda koji /nas/ okružuje.7 To znači da je mitološki 
kaos najadekvatniji za opis ove naše svakodnevne stvarnosti. Dodavanjem novog sloja, 
novog plašta suvremenosti na taj mitski kostur, Matković nam omogućava preglednost i 
prepoznavanje toga kaotičnog svijeta kao vlastitog. 

Brlenić-Vujić primjećuje i da mit postaje, za Matkovića, okvir humanističkog pjesničkog 
simboličkog izražavanja, koji prerasta realističku sliku dajući metaforično značenje,8 a svijet 
koji Matković pokazuje je u potpunosti demitologiziran i demistificiran. Razlog potrebe 
za re-interpretacijom mitova leži u nužnosti naše neprekidne komunikacije s umjetničkim 
djelom u dimenziji vremena koje nas okružuje kako bi umjetničko djelo nastavilo živjeti 
i obnavljati se kroz bavljenje vječitim životnim pitanjima. Stoga su mitovi aktualni, no 
samo do mjere u kojoj bi se kroz njih kao osnovni sloj, inspiraciju i tradiciju, a dodavanjem 
simbola, reklo nešto novo. Tako /m/itologija postaje samo okvir, da bi se putem simbola nešto 

5	 M. Matković, Dramaturški eseji, Matica hrvatska, Zagreb 1949., str. 88.
6	 B. Brlenić-Vujić, Poetika dramskog stvaralaštva Marijana Matkovića, Izdavački centar Revije Radničkog 

sveučilišta “Božidar Maslarić” Osijek, Osijek, 1986., str. 16.
7	 Ibid., str. 93.
8	 Ibid., str. 15.



86

reklo. Znači ne udahnjuje se novi život onom što je prošlo, ne preuzimaju se gotove teme u 
sebi zatvorene, nego iskustvo umjetnika osvjetljava one tragične i sublimne suštine koje daju 
okvir humanističkom i pjesničko simboličnom izražavanju.9

Matkovićeva se trilogija I bogovi pate (1962.) sastoji od tri drame: Prometej, Heraklo 
i Ahilova baština, u kojima Matković od antičko-mitoloških tema kreće prema sadašnjosti 
s jasnim aluzijama na aktualne probleme i odstupanja od pravih vrijednosti u suvremenom 
svijetu, čime se pridružuje europskim dramatičarima poput Sartrea, Giraudouxa i Anouilha, 
koji pak osuvremenjivanjem antičkih tema izražavaju psihologiju modernog čovjeka i ističu 
njegovu sličnost s mitskim junacima.

Prometej

Prvu u nizu trilogije I bogovi pate dramu Prometej (1952.) moguće je etiketirati kao 
egzistencijalističku dramu u tri čina koja prati mit o Prometejevoj krađi vatre s Olimpa te 
prikazuje sukob koji je nastao prije samog prikivanja Prometeja na hrid na Kavkazu. Prvi se 
čin odvija na Olimpu i prikazuje svakodnevicu bogova, koji su u svom božanskom svijetu 
demistificirani i u potpunosti humanizirani. Tako primjerice nisu sveznajući, nose naočale, 
moraju naporno raditi da bi održali tjelesnu formu i ljepotu svog izgleda. Jednom riječju, nisu 
svemoćni. Upravo suprotno, vrlo su ranjivi i obični, čovječni.

Veliki se dio radnje (prvi i treći čin) odvija na Olimpu, samo je drugi čin smješten u 
ljudsku sredinu na Zemlji, a vrijeme je, kako kaže sam Matković, mitološko. Komad započinje 
u beskrajnoj dokolici u kojoj su se našle olimpske božice Artemida i Afrodita vodeći razgovor 
koji bismo stereotipno mogli etiketirati ženskim, dok Atena kraj njih pokušava čitati. U tom 
takozvanom dnevnom boravku olimpskih bogova, ubrzo se izmjenjuju i muški bogovi, od 
Dionisa, Aresa, Hermesa, Hefesta pa sve do samog Prometeja i Zeusa, u pripremama za 
proslavu koja se treba održati te večeri u povodu pomirenja Zeusa i Here. Na Olimpu, dakle, 
vlada opće nezadovoljstvo cjelokupnim okruženjem. Afrodita i Artemida kritiziraju muške 
bogove i njihovo ponašanje. Afrodita bi radije živjela s mornarom na Zemlji i pekla mu 
ribu, prala mu gaće i znala zašto živi, a Artemida kritizira Dionisa koji se ubrzo vraća sa 
Zemlje: Eto vam pravog predstavnika muškog roda. I već je pijanac. Već je postao rob niskih 
strasti! I o takvima da mi olimpske djevojke maštamo?10 Ta je kriza identiteta olimpskih 
bogova postala očita i ljudima, jer – kako doznajemo – ljudi su se na Zemlji počeli okretati od 
bogova, gubiti poštovanje i strah. Time je prikazana obrnuta slika idealnog svijeta te je idila 
života bogova razbijena. Bogovi i njihovi (obiteljski) međuodnosi su narušeni. 

Za razliku od ove božanske proširene obitelji, u drugom je činu prikazana obitelj običnih 
smrtnika na Zemlji koju čine Antropos, otac i glava obitelji, njegova žena te njihovi sin i kći. 
U tom se drugom činu Prometej spušta u Antroposovu kuću na Zemlji nakon saznanja da je 

9	 M. Matković, Dramaturški eseji, Matica hrvatska, Zagreb 1949., str. 65.
10	 M. Matković, I bogovi pate / Trojom uklete, HAZU – Matica hrvatska – Nakladni zavod Matice hrvatske, 

Zagreb 2001., str. 12.



87

Ares ubio Antroposa ostavivši za njim tugujuću ženu, sina i kćer. Na prvi pogled slika ove 
obitelji nije idealna jer udovica u razgovoru s drugim ženama otkriva svoje bračne probleme: 

�ANTROPOSOVA ŽENA: Govorila sam ja, kazivala, pa ništa. Kao u vjetar da sam 
govorila. Neće on, pa neće! Sve po svojoj ludoj glavi. /.../ 
�DRUGA ŽENA: To su muškarci. Ne slušaju žene. I moj je takav. Svi su jednaki. Prokleti. 
I tvoj te udara, kad mu dobro savjetuješ? 
�ANTROPOSOVA ŽENA: Da me barem udara. On sa mnom kao s ravnim razgovara. 
Podučava me. ”Ne sjedi na zemlji“ – govori mi. ”Sjedni na istesanu stolicu!“11 

Tako saznajemo da je njen brak zapravo bio dobar jer ju je muž, umjesto batinama, 
obasipao pažnjom i željom da joj poboljša život. Brižan i nježan riječi su kojima se može 
opisati Antroposov odnos prema supruzi, iako to ona nije shvaćala. Zbog načina života koji 
se razlikovao od drugih u njihovoj zajednici, Antroposova je obitelj izdvojena iz zajednice 
Antroposova žena, kći i sin žive u drvenoj kući koju je prema Prometejevim nacrtima sagradio 
sam Antropos uz pomoć svog sina. Cijela obitelj živi, na nagovor oca Antroposa, drugačije 
i otuđeno od ostatka zajednice jer spavaju na krevetima, sjede na stolicama i jedu jedaćim 
priborom za stolom. Antropos, sin i kći predstavljaju jedan novi svijet i novi, razvijeniji način 
života, a ostali smrtnici, uključujuči i Antroposovu ženu, čuvaju stara vjerovanja. Ruši se 
hijerarhija starih moralnih vrijednosti; traži se prestanak božanskih ali i herojskih vremena.12 
Zbog toga nakon Antroposove smrti u sukob dolaze majka, koja staje na stranu zajednice, i 
Antroposov sin, koji želi sačuvati očevu ostavštinu i novonaučeni način života. No unatoč 
Dionisovom komentaru kako ih nitko neće naučiti otmjenost,13 iz sukoba majke i sina ipak je 
vidljiva majčinska ljubav, bol zbog gubitka supruga te sinovo gorljivo zagovaranje vrijednosti 
očeva nasljeđa. Oba su stava pomalo (pre)naglašena patosom, no unatoč tome, ova izdvojena 
obitelj običnih smrtnika prikazana je kao tipična funkcionalna nuklearna obitelj koju čine otac, 
majka, sin i kći. U toj obitelji postoje sitne razmirice, no to ne remeti njihovu funkcionalnost 
sve dok se ne dogodi velika promjena poput smrti jednog od članova obitelji koja razara obitelj. 

Izdvajanjem te ljudske, smrtne obitelji prikazane kao funkcionalne Matković je 
suprotstavlja arhetipskoj božanskoj obitelji Zeusa i Here na Olimpu. Za razliku od smrtnika koji 
su u obiteljskom smislu prikazani pozitivno, Matković portretira olimpske bogove kao nimalo 
idealne ili nadnaravne. Izražene su sve njihove slabosti, koje su još naglašenije s obzirom na 
njihovo božanstvo. Primjerice, Afrodita se strašno dosađuje i jedino o čemu mašta su muškarci 
i ljubav, a neizmjerno je nezadovoljna u svom braku s Hefestom. Hefest je vrlo nesiguran zbog 
svog izgleda, naglašeno ljubomoran, ali i pomalo slijep (svjesno ili nesvjesno) na ljubakanja 
svoje žene. Zatrpan je svojim poslom i umjetnošću i gotovo da ne komunicira s njom. Artemida 
je, pak, opčinjena sportom i lovom i ništa je drugo ne zanima, a Dionis je slab na kapljicu, bila 

11	 Ibid., str. 30.
12	 N. Mihanović, Dimenzija stvarnosti u mitološkim dramskim motivima Marijana Matkovića, u: Dani hvarskog 

kazališta, Split 1986., 141-157, str. 149.
13	 M. Matković, I bogovi pate / Trojom uklete, HAZU – Matica hrvatska – Nakladni zavod Matice hrvatske, 

Zagreb 2001., str. 37.



88

ona božanski nektar ili pak mutni bućkuriš koji prave ljudi na Zemlji. Ares, bog rata, krvožedni 
je grubijan kojemu su na umu samo zabava, natjecanja, lov, ubijanje i Afrodita. Atena, božica 
mudrosti, neprestano čita, piše radove, redovito objavljuje tekstove, osvrte i ostale vrste priloga 
u ”Olimpskom vjesniku“ i vene za Prometejem. Ovako predstavljeni, prikazuju modernu 
disfunkcionalnu obitelj u kojoj su roditelji rastavljeni, ali se, eto, radi na pomirbi, pa će se 
supružnici pokušati ponovno povezati, što se vidi u zabavi pomirenja koju priređuju Zeus i 
Hera. Obitelj je dobrostojeća i nema potrebe da djeca rade, stoga besposličare i imaju previše 
vremena. Otac se rijetko pojavljuje jer je (pre)zaposlen (vladanjem). 

Usporedba ova dva prikaza obitelji pokazuje kako nas Matković uvlači u izokrenut, 
ironiziran i relativiziran svijet za koji želi da ga prepoznamo kao svoj. Kako bismo to postigli, 
pomaže nam od njega se udaljiti i promotriti ga kroz kaleidoskop antike. Sve prikazano može 
biti prevedeno na našu suvremenost odnosno (dramsku) svevremenost, jer Matković kao 
vrijeme radnje navodi mitološko. No, to nije važno14 te možemo zaključiti i da ono što on 
želi prikazati vrijedi i jučer i danas i sutra. Time naglašava da je u prijelomnim epohama 
koje donose velike promjene kakvom možemo opisati i našu zbog učinaka globalizacije, 
sve bržeg načina života, promjena strukture društva i izgleda nuklearne obitelji, moguće 
zaključiti da nedostatak uporišnih točaka i konstanti za normalno funkcioniranje pojedinaca 
unutar zajednice najbližih dovodi do rasapa obitelji, upitne kvalitete bračnih odnosa te samo 
privida sreće i ideala koji se može rasplinuti u trenu.

Heraklo

Matković mitološkom okviru dodaje prepoznatljive suvremene elemente sintetizirajući 
tako klasično i moderno u čitatelju / gledatelju razumljiv i blizak spoj, no u tom se procesu 
ne radi uvijek o dodavanju elemenata. Tako u Heraklu (1957.) Matković skida maske lažnim 
mitovima i skida obmane onima koji podržavaju tu iluziju i ne dopuštaju ni jednoj legendi da 
umre.15 Bez zadrške Matković ogoljava antičkog junaka Herakla do samog kostura starca kakav 
je postao. Upravo borba između slike koju nameću drugi, u Heraklovom slučaju njegova žena, i 
stanja u kojem se on kao pojedinac stvarno i nalazi, čini okosnicu komada Heraklo. 

Matkovićev je Heraklo slika junaka koji je, kao i mi, smrtnik. Vlado Obad komad je 
nazvao najsintetičnijim iskazom suvremene stvarnosti / u kojem je / antički motiv postao 
stvaralačka potreba.16 Obad također navodi da je upravo Heraklo težišna drama Matkovićeve 
trilogije I bogovi pate i da je on uz Krležu prvi u nas stvorio idejnu i filozofijsku dramu, a 
njegova trilogija – posebno Heraklo, složimo se s Branimirom Donatom, postoji ne samo kao 
eksperiment, nego se organski uklapa u opća traženja naše žive književnosti.17

14	 Ibid., str. 8.
15	 B. Brlenić-Vujić, Poetika dramskog stvaralaštva Marijana Matkovića, Izdavački centar Revije Radničkog 

sveučilišta “Božidar Maslarić” Osijek, Osijek. 1986., str. 66.
16	 V. Obad, Rađanje “Herakla” Marijana Matkovića, u: “Prolog” br. 39 / 40, Cekade, Zagreb 1979., str. 116. 
17	 Ibid., str. 121.



89

Za Matkovićeva Herakla Obad kaže da je oronuo, bolestan starac i u njegovoj se duši 
budi čežnja za istinom, čuje se vapaj njegove ugušene ljudskosti da se očisti od naslaga mita, 
da ne živi više u sjeni svog dvojnika – kolosalnog kipa, stvorenog po dimenzijama mitskog 
junaka, koji mu ni u čemu nije sličan.18 Na početku komada Herakla nalazimo u njegovu dvoru 
u Tesaliji u očajnom stanju jer osjeća da ne može ispuniti očekivanja koja su mu nametnuta. 
Uz njegov lik je stvoren i vezan imidž junaka utjelovljen u njegovom ogromnom, mišićavom 
i raskošnom kipu u punoj ratnoj spremi, postavljenom na njegovu dvoru. Heraklo se čudno 
ponaša već duže vrijeme, no okidač dramskog sukoba je utapljanje mlade ropkinje koja se sama 
bacila u jezero kako bi je on spasio. Svjestan da je nije u stanju spasiti, Heraklo nemoćno gleda 
kako se jadnica utapa. Također postaje nesretan jer je svjestan da ga svi, osim njega samog, 
percipiraju kao junaka, a on osjeća da je to laž. Osjeća da njegova žena Dejanira voli Herakla 
kakav je prikazan u kipu, a ne kakav zapravo jest: umoran od života, bolestan i star: HERAKLO 
pojavljuje se, okupan, u kućnoj haljini, s ručnikom oko vrata. Kašlje, šmrca, šepeše i upućuje 
se prema kamenom ležaju koji će s mekim gunjevima, jastucima i krznom velikim marom 
uređivati, prije no što će na nj leći: Ni kupelj mi danas nije ništa pomogla. Ni mast, ni masaža! 
To je ta prokleta jugovina. I ne samo jugovina nego i starost! Osjećati svoj kostur znači da se 
već pretvaraš u njega!19 Kao posljedica toga što se osjeća nemoćno, Heraklo strašno pati od 
krize identiteta koja se iskazuje u opreci između njega samog i njegovog prikaza u kamenom 
kipu koji prezire, a koji je kao svakodnevni podsjetnik na laž koju živi:

�HERAKLO: Ti kažeš, tvoj Heraklo! A i ono djevojče je imalo svog Herakla u kojeg 
je vjerovala. A znaš li tko je bio njen Heraklo? Ne znaš? Što? Divlje pokazuje rukom 
na kip: Ovaj ovdje! Ovaj kamen! Ovo čudovište! Ovo Zeusovo kopile! Ova tona laži i 
prevara! Ova mišićava, naduta hulja! Viče kipu: Hulja! Hulja! /.../ Taj kip je laž ove 
kuće, laž moga života! Razumiješ, laž koja mi se gadi!20 

Kip ga ugrožava kao ratnika, ali još više kao muža, oca i glavu obitelji, poljuljkujući 
tako temelje njegova vlastita identiteta. Njegova neuspješna psihološka prilagodba promjeni 
od snažnog ratnika i poželjna muža do oronula starca razara ne samo njega, već i njegovu 
obitelj, a ponajprije njegov odnos sa suprugom Dejanirom. Uspješna prilagodba promjenama 
znak je zrelosti i stabilno formirane ličnosti, a osjećaji poput straha, tjeskobe, depresije, 
neshvaćenosti, nemira, otuđenosti i usamljenosti pojavljuju se tijekom prijelomnih razdoblja 
na životnom putu poput adolescencije ili krize srednjih godina. Čini se da Heraklo prolazi 
upravo jednu takvu krizu, po čemu je on u potpunosti čovjek i smrtnik, a nikako polubog. 

Osim krize identiteta muškarca, tragikomedija obrađuje i motiv ratnika-povratnika i 
žene koja ga čeka, no u najvećoj mjeri komad obrađuje zahlađen odnos muškarca i žene u 
problematičnom braku. Iz odnosa Herakla i Dejanire vidljiv je odnos muškarca i žene koji su 
nekada bili bliski, a razdvojili su ih vrijeme i uloge koje im je dodijelilo društvo ili oni sami. 

18	 Ibid.
19	 M. Matković, I bogovi pate / Trojom uklete, HAZU – Matica hrvatska – Nakladni zavod Matice hrvatske, 

Zagreb., 2001., str. 78.
20	 Ibid., str. 81. 



90

Herakla su od supruge odvojili breme i teret slike junaka, ratnika i ljubavnika kojemu više 
nije fizički ni psihički dorastao, a Dejaniru su od muža udaljili i otuđili ljubomora i uzaludni 
pokušaji očuvanja privida sklada i slike savršene obitelji, savršenog braka, savršenog muža, 
vladara i ratnika, dok s druge strane ona ne primjećuje koliko se on zapravo promijenio. 
Dejanira pod svaku cijenu nastoji održati živom legendu o Heraklu junaku, kakva ga ona 
vidi i voli. Ona je, dakle, zaljubljena u njegov kip, odnosno njegov mit: jer nije sada riječ o 
Heraklu, starom i bolesnom mušičavom mužu, nego o njegovoj legendi, o njegovom mitu!21 
Njeno nijekanje stvarnosti ide toliko daleko da mu ona, kako i sam sarkastično primjećuje, 
u četiri oka prije spavanja čita lekciju iz knjige “Vladanje heroja!” Vrlo korisna knjiga! 
Često citirana u ovoj kući.22 Njena prevelika očekivanja otvorila su među njima nepremostiv 
ponor; njih se dvoje više ne poznaju. Ona je, bezrazložno ljubomorna i razočarana njegovim 
sadašnjim stanjem uma i tijela, i dalje zaljubljena u mladca. 

�DEJANIRA divlje: Sve ja rauzmijem! Sve! Ti bježiš od mene, već danima bježiš! A nije 
moguće da si zaboravio onu slijepu djevojačku odanost koju sam donijela u ovaj dom! /.../ 
Žena koja te ljubila, koja je od djetinjstva nosila tvoju sliku u sebi, zaklinje te: govori! /.../ 
djevojka koja je prala krv sa tvojih ruku da ih može poljubiti, sada tvoja žena, majka tvoga 
sina, zaklinje te: vrati joj desetinu od onoga što je očekivala! Budi grub, divlji, makar lud, 
budi užas, budi Heraklo njenih snova.!23 
Iz nježnosti koje razmjenjuju u tom trenutku vidljivo je postojanje ljubavi, no postaje 

očit problem nedostatka i nekvalitete komunikacije među supružnicima. Heraklo i dalje voli 
svoju suprugu te nauštrb vlastite sreće nastoji spasiti brak unatoč njenim visokim očekivanjima 
i inzistiranju na lažima o junačkom karakteru: Samo zbog tebe plešem i dalje po taktu kao 
dresirani majmun! Zbog ljubavi prema tebi! Zbog tvog mira!24 S druge je strane Dejanira vrlo 
posesivna i ljubomorna na žene koje okružuju Herakla: na ropkinju koja se utopila, na Iolu, na 
Megaru. Upravo zbog otežane komunikacije Heraklo se povlači iz bračne ložnice i udaljava 
od Dejanire, a ona se zaokuplja očuvanjem mita o njegovu junaštvu. Supružnici izmjenjuju 
uvrede, nižu se ljubomorni ispadi, predbacivanja i sarkazam s jedne i druge strane, sve dok 
Heraklo ne odluči otići u osvajački pohod koji će mu biti i posljednji.

Hilo pak, Heraklov sin, portretiran je kao neozbiljni, bezbrižni, pomalo sarkastični i 
drski mladac. 

DEJANIRA: Kamo ćeš, Hilo? 
�HILO: Pred Herakla! Nisam li ti rekao, majko, da če se vratiti. /.../ Kažu da moj božanski 
roditelj još nikada nije izvojevao takvu pobjedu, dovukao u grad toliki ratni plijen. Tko 
bi to rekao za našeg starog?25 

21	 Ibid., str. 78.
22	 Ibid., str. 79.
23	 Ibid., str. 80.
24	 Ibid., str. 79.
25	 Ibid., str. 95.



91

Hilo svog oca najprije naziva imenom, a potom starim, što naslućuje prizvuk dragosti, 
ali u mnogo većoj mjeri daje naslutiti Hilov sarkazam: S respektom ili bez respekta: naš stari 
je još uvijek sila. Mama, moram priznati, silu od oca si mi izabrala! Grli Dejaniru: Što si se ti 
danas lijepo obukla? Nije čudo, vraća se ratnik, pobjednik!26 Osim bezrazložnog bunta, Hilu 
su na pameti samo ljubavne afere s lijepim mladim ropkinjama, a najsretniji je kad mu otac i 
majka namijene Iolu za ženu. Ne želi učiti i žali se da živi u očevoj sjeni. Pokraj legendarnog 
oca i (pre)ambiciozne majke ne može se ostvariti kao ličnost. 

Scena povratka ratnika iz pohoda u kojoj junaka Herakla dočekuje vjerna žena u drugom 
činu komada budi ipak nadu u možebitan sretan kraj.

HERAKLO širi ruke: Dejaniro! 
DEJANIRA: Heraklo! 
�HERAKLO joj prilazi: Najsretniji čovjek ove zemlje /.../ grli te, ljepotice moja, moja 
čežnjo! Koliko sam nebrojeno puta mislio na ovaj naš sastanak, na čas kada ću te držati 
opet u svom naručju, moja Dejaniro! 
�DEJANIRA začuđena i dirnuta ovim susretom, tronuto: Gospodaru moj, gospodaru 
ovog doma! 
HERAKLO: Ne gospodar tvoj, ludice moja, nego tvoj Heraklo! 
DEJANIRA: Heraklo! Zar zaista, moj Heraklo? 
HERAKLO: Više nego ikada tvoj, Dejaniro!27 

No, taj je trenutak nade samo privid sreće, štoviše parodija je to idile koja se pretvara u 
tragediju Heraklova samoubojstva.

Trojom uklete

Miroslav Šicel Matkovićeve Trojom uklete (1972.) u jednom svom radu naziva trima 
epizodama o ženskim udesima.28 Iako to one bez sumnje i jesu, iz njih se može iščitati i 
daleko širi pogled na aktualnu stvarnost u kojoj dramatičar nazire rasap suvremene obitelji i 
prikazuje ga kroz prizmu odmaka u antiku. Sam autor tu svoju namjeru otkriva smještanjem 
radnje u vremenski okvir: Zbiva se u doba mitologije, dakle: jučer, danas, sutra.29

Čale Feldman za Trojom uklete tvrdi da su prvi važniji poslijeratni hrvatski dramski 
pokušaj da se civilizacijski – društveni, politički i ponajprije ratni – ulozi smjeste ponajprije 
na osi muško-ženske asimetrije vrijednosti, unutar kojega se neobičnošću svoje revizije, pa čak 
i svojevrsnom anticipacijom kasnijih ženskih monodramskih intervencija u dramsko, napose 

26	 Ibid., str. 96.
27	 Ibid., str. 99.
28	 M. Šicel, Interpretacije antičkog mita u dramama Marijana Matkovića, u: Dani Hvarskoga kazališta. Građa i 

rasprave o hrvatskoj književnosti i kazalištu, sv. 11, br. 1, travanj 1984., 5-11, str. 6. 
29	 M. Matković, I bogovi pate / Trojom uklete, HAZU – Matica hrvatska – Nakladni zavod Matice hrvatske, 

Zagreb 2001., str. 170. 



92

antičko i uopće kulturno nasljeđe, posebno izdvaja Klitemnestra.30 Osim toga, Trojom uklete 
su i prikaz arhetipskih antičkih junačkih obitelji u kojima Matković preispituje dodijeljene 
uloge prema kojima su članice obitelji primorane ispunjavati svoje funkcije. Tri epizode male 
Matkovićeve mitološke trilogije Trojom uklete naslovljene su prema ženskim junakinjama. 
A njihove okosnice čine položaj žene u suvremenom društvu prikazani na primjeru antičkih 
naslovnih junakinja – Helene, Andromahe i Klitemnestre koje su kod Matkovića izašle iz 
svojih arhetipskih okvira. U znatnom dijelu triju jednočinki autor se bavi i odnosima među 
članovima obitelji na relaciji otac–sin, majka–sin, muž–žena. 

Helena

Mitsku Helenu poznajemo kao oličenje ljepote, kćer Lede i Zeusa te ženu koja je bila 
povod Trojanskom ratu. U Homerovoj je Ilijadi Helena predstavljena kao krotka ljepotica 
koja je svjesna što je učinila pošavši za Parisom u Troju te je čak hvata tuga i nostalgija 
za domom koji je napustila. Homer je često portretira s mnogo patosa, s jedne strane kao 
djevojku daleko od svog doma koja osjeća sjetu i nespokoj i kaje se zbog zla koje je nanijela 
i Trojancima i Ahejcima, a s druge strane kao itekako promišljenu femme fatale koja, kada 
Parisova strana počne gubiti, bježi natrag i u nekoliko navrata svojom ljepotom ili čak 
čarobnjaštvom omamljuje muškarce. Homerov Prijam, Parisov i Hektorov otac tretira je 
poput jedne od vlastitih kćeri. Kako je, prema grčkom svjetonazoru, smrtnik bespomoćan 
protiv sudbine, tako je i Helena bila pred bogovima bespomoćna oduprijeti se ljubavi prema 
Parisu i u očima okoline je nedužna. 

Matkovićeva je pak Helena višestruko potencirana Homerova femme fatale. Matković 
je prikazuje kao plitku ljubavnicu prenaglašene seksualnosti te je tu metaforu vizualizirao i 
materijalizirao smještanjem radnje u Heleninu ložnicu. Ona cijelo vrijeme provodi u krevetu, 
a ako se sjetimo da rat traje već desetljećima, onda je to dokaz njene pretjerano izražene 
seksualnosti. Ona zavodi, takoreći, sve što hoda na dvije noge: i muškarce i žene, i kraljeve i 
sluge. Tako osim Parisa, zavodi i oca mu Prijama, a orgije i ljubavne igrice sa sluškinjama su 
joj svakodnevica. To je, čini se, njen obrambeni mehanizam pred okolinom koja je osuđuje i 
pred životom koji je odabrala. 

�HELENA: /.../ Od rođenja me smrt prati! I umorstva i strasti i ljubomore i otmice. A gdje 
smo sada: u grobnici, i sve oko nas zaudara na leševe! Od rođenja nošena sam bujicom 
krvi, davim se već, a ruke koje me, navodno spašavaju, do lakata su ponovno krvave. Toj 
poplavi suprotstavljam svoje tijelo, predavanje bez ostatka, no tko to cijeni? Mjereći me 
svojom sitnom mjerom, zablatiše me od glave do pete: i Heleni i Trojanci!31

30	 L. Čale-Feldman, U perivoju s Heraklovim kipom, “Vijenac”, 433, listopad 2010. 
31	 M. Matković, I bogovi pate / Trojom uklete, HAZU – Matica hrvatska – Nakladni zavod Matice hrvatske, 

Zagreb 2001., str. 176.



93

Njen je nezasitni libido njeno glavno obilježje. U seksualnom činu Helena traži ljubav, 
no u njenim odnosima ljubav izostaje i ostaje samo izopačena igra za koju ona misli da je 
čini sretnom. Zadnja scena prikazuje njeno potpuno i doslovno zatvaranje u četiri zida mračne 
ložnice za koju smatra da je jedino mjesto gdje može osjetiti malo sreće nakon nesretne i zle 
sudbine. U Prijamu, koji je kod Homera tretira kao vlastitu kćer, Matkovićeva Helena vidi figuru 
oca te njegovim zavođenjem liječi svoj Elektrin kompleks. Helenina naglašena ženstvenost i 
seksualnost, prema Freudu, proizlazi iz njenog položaja na sceni – ona, naime, cijelo vrijeme 
leži u krevetu – pasivna je, a sjetimo se da Freud narcizam, mazohizam i pasivnost pripisuje 
ženskoj psihi. Pasivnim Freud opisuje ženski polaritet u predgenitalnoj fazi razvoja čovjeka.32 

Paris je, s druge strane, ljubavnik, a nikako ratnik, što i odgovara mitskoj zbilji, no ovdje 
je vrlo naglašeno njegovo potpuno nesnalaženje u ratnoj situaciji. On se, kao i Helena, nikako 
ne da istjerati iz kreveta, a kad i izađe, ratna mu oprema koju oblači nikako ne odgovara: 
Pogledaj me, Heleno! Zar ne izgledam kao strašilo za ptice? Ili kao Ares na olimpijskoj 
pijanci?33 Njemu više priliči, kako je rekla i sama Helena, lik pastira, što se može shvatiti i 
kao referenca na žanr idile i prikrivenu želju za bijegom od stvarnosti: Na tvojoj koži noćas 
osjećah tvoj strah. Bio si više preplašeni pastir nego ratnik.34 Oklijevanje da krene u boj je 
iskazano i u razgovoru oca i sina kada Prijam prezrivo, vjerojatno i zbog zavisti i ljubomore 
što je Helena njegova, predbacuje Parisu lažno junaštvo i očit kukavičluk: PRIJAM prezrivo: 
I ti si – moj sin? na što mu Paris odgovara: Imaš dovoljno sinova heroja za sve povijesne 
čitanke budućnosti, legendarnog ljubavnika ipak samo jednog: mogao bi me više cijeniti!35 
Paris je samo uspješan ljubavnik, te se, kao i Heraklo, bori s nametnutom ulogom ratnika: 
Sam sam sebi smiješan u tom kostimu. Doista bih volio upoznati toga magarca što je izmislio 
sve mitove i legende kojima moramo sada protiv naše volje robovati. I pitao bih ga: zašto 
je samo meni dodijelio dvospolnu ulogu? Očito, nepravedno! Ratnici neka budu ratnici, 
ljubavnici samo ljubavnici.36 On, koji bi trebao braniti svoju domovinu i boriti se za Heleninu 
ruku, umjesto s ushitom, strašću i hrabrošću junaka, to čini nevoljko i s rezignacijom. Iz tog 
razloga eskalira i sukob oca i sina jer sin ne ispunjava očeva očekivanja. 

�PARIS: Eto opravdanog razloga da se opet svučem (iz ratničkog oklopa) i ostanem ovdje 
kod Helene. Što se čudiš? Mnogo je zanimljivija borba s najljepšom /sic!/ helenskom 
ženom, nego s najvećim helenskim razbijačem. 
PRIJAM prezrivo: I ti si – moj sin? 
�PARIS: Imaš dovoljno sinova heroja za sve povijesne čitanke budućnosti, legendarnog 
ljubavnika ipak samo jednog: mogao bi me više cijeniti! 

32	 S. Freud, Uvod u psihoanalizu, Stari grad, Zagreb, 2000., str. 346.
33	 M. Matković, I bogovi pate / Trojom uklete, HAZU – Matica hrvatska – Nakladni zavod Matice hrvatske, 

Zagreb 2001. , str. 176.
34	 Ibid., str. 171.
35	 Ibid., str. 177.
36	 Ibid., str. 178.



94

PRIJAM: Gubi se! Upravo mi se gadiš u svojoj narcisoidnoj samoljubivosti. Hekuba te 
već davno proklela, Hektor te prezire /.../37 

Slika obitelji koju otkriva Prijam u svađi sa sinom daleko je od mitski idilične slike 
Prijamove obitelji. Ona je razorena vanjskim (ratno stanje) i mnogo brojnijim unutarnjim 
čimbenicima. Njegovu obitelj razara nezdrav odnos sa suprugom Hekubom, u kojem se on ne 
može ostvariti. Njegovu obitelj razara i njegova infantilna zaljubljenost u Helenu. 

PRIJAM: Ti mi se rugaš, droljo? 
�HELENA: /.../ Gledam te i mislim: kako ti je život morao biti pust i siv, moj kralju, uz 
ženu kojoj nikada, ni u snu, nisi smio dobaciti tu riječ kojom me sada častiš. Izdovolji 
se, barem sada. Tu, kod mene: Viči! Urlaj! Vrijeđaj! 
�PRIJAM: Sam sam sebi stran, mrzak, ja sam čitavu proteklu noć, ženo, patio zbog tebe; 
razjedala me mržnja, ljubomora, zavist; uz prezir me ništio stid.38 

Prijamov je lik Matković karnevalizirao. Umjesto patrijarhalnog vođe i starog kralja 
koji treba bdjeti nad sigurnošću svog kraljevstva i njegovih stanovnika, Matkovićev je Prijam 
perverzan, voajerstvu sklon starac ljubomoran na svog sina i zaljubljen u Helenu. U noći pred 
odlučujuću bitku, podanici ga vide kako stoji na bedemu i zabrinuto gleda u bojno polje. No, 
umjesto da moli bogove za pobjedu nad neprijateljem i za sigurnost svoje obitelji i sunarodnjaka 
te što manje žrtava na bojišnici, on zapravo, poput pohotnog, impotentnog starca nemoćnog 
kraj vlastite žene, kao voajer zuri u Heleninu i Parisovu postelju dok vode ljubav. 

�HELENA. Zamišljajući te, kralju, kraj prozora kako treperiš kao baklja pored mog ležaja, 
dobro sam se zabavljala: što misli čitava Troja, što misli tvoja žena Hekuba, videći te 
kako bdiješ? Dakako, samo ono što veliki povijesni čas zahtijeva; u strahopoštovanju 
dive se svom kralju koji, mučen brigom za njihove sudbine, za sudbinu svijeta, ne može 
ni da spava. Sve propada, a Prijam...39 
Tako je detroniziran i kralj Prijam pred Heleninom ljepotom te Troji preostaje samo 

Hektor, jedini junak koji još može očuvati i osvjetlati obraz junaka. Hoće li se to zbilja i 
dogoditi, pokazat će sljedeća epizoda.

Andromaha

U Ilijadi je vjerojatno najdirljivija scena šesto poglavlje u kojem se rastaju Hektor i 
Andromaha pred njegov odlazak na bojište. Andromahu je Homer okarakterizirao kao vjernu 
Hektorovu ženu i majku njegovu sinu. Ona je ideal supruge i majke te domoljubna Trojanka: 

Već je na veliku pošla kulu ilijsku čuvši, 
Da su u nevolji Trojci, prevladali da su Ahejci. 

37	 Ibid., str. 177.
38	 Ibid., str. 179.
39	 Ibid., str. 180.



95

Ona je k bedemu hitno otišla na mahnitu nalik, 
s njome je dojkinja pošla u rukama noseći d’jete.40 

Kada su se napokon sastali prije Hektorova odlaska na bojište, Andromaha preklinje 
Hektora da ne odlazi u boj, ali i nagoviješta svršetak njegove bitke:

/…/ Hektor se sinu svome nasmije glednuv ga šutke, 
A Andromaha suze prol’jevajuć pristupi k mužu. 
Stisne mu ruku i ovu izustivši besjedu reče: 
“Zloćane, sa svog ćeš srca postradat, a nije ti žao, 
Ludoga čeda ni mene sirote, udovica brzo 
Ja ću se nazvat tvoja, jer tebe će ubiti Ahejci.41 

Homerovi stihovi prikazuju neizmjernu ljubav između dvoje supružnika, možda čak i jaču 
od one između Parisa i Helene. Iz stihova koji slijede kod Homera saznajemo da je Andromaha 
doživjela obiteljsku tragediju i da su joj sin i Hektor jedina preostala obitelj. Izgubila je i oca 
i majku i sedmero braće i to je možda bio impuls Matkoviću za stvaranje Andromahe, koja se 
bori protiv besmisla rata i vlastite tragične sudbine u kojoj mora šutke podnositi kako joj svi 
bližnji umiru, a ona to mora kao kamen čvrsta gledati i još ih bodriti da idu u bitku. 

Za razliku od razvratne i uzavrele Matkovićeve Helene, ali i od ovakve tople i brižne 
Homerove Andromahe, Matkovićeva je pak Andromaha posve hladna, službena i distancirana, 
a ljubavnih je scena između nje i Hektora nestalo u potpunosti. 

Matkovićeva epizoda Andromaha, kao i Helena, također započinje u krevetu, u zoru 
pred odlučujuću bitku, a HEKTOR i ANDROMAHA leže tako da im se samo glave dodiruju, 
nepomična tijela prostrla su se po širokom ležaju u različitim pravcima.42 Daleko je to od 
slike dvoje ljubavnika koji bi svoju vjerojatno posljednju zajedničku noć proveli u čvrstom 
zagrljaju gledajući se u oči ili bi pak muškarac zakrilio ženu u zaštitnički zagrljaj. Ova pak 
scena nije tome ni blizu; nema ni trunke emocija, već prividno idealni supružnici provode svoje 
sate brojeći trenutke između tri glasanja pijetla, zureći u strop praveći se da spavaju jer ne žele 
razgovarati, a još manje činiti nešto prisnije ili pak broje trenutke između glasanja pijetla. 

�ANDROMAHA: Pa ipak, koliko se već godina, Hektore, budimo upravo ovako, s prvim 
glasanjem pijetla, da onda već probuđeni čekamo treće, kako bismo ustali. 
HEKTOR: Čini mi se već jednu vječnost. 
ANDROMAHA: I dulje. Kako je lijepo: trajati u sigurnosti...43 

Da nije rasprave koja slijedi i koja skida veo Andromahina prikrivenog sarkazma, na prvi 
bi se pogled moglo pomisliti da se kod supružnika doista radi o trajanju u sigurnoj bračnoj luci, 
no to je samo privid idile.

40	 Homer, Ilijada, preveo Tomo Maretić, Nakladni zavod Matice hrvatske, Zagreb 2003., str. 151.
41	 Ibid., str. 152.
42	 M. Matković, I bogovi pate / Trojom uklete, HAZU – Matica hrvatska – Nakladni zavod Matice hrvatske, 

Zagreb 2001., str. 183.
43	 Ibid., str. 183.



96

�ANDROMAHA: Ne, između prvog i trećeg glasanja pijetla možeš brojiti do pet stotina 
i dvadeset. 
HEKTOR: Ne, do pet stotina i trinaest. 
ANDROMAHA: Nebrojeno puta sam brojila. 
HEKTOR: I ja, draga. 
�ANDROMAHA: Ti si brojio, a ja sam mislila da još spavaš. I pritajila sam dah da te ne 
probudim, i nijema brojila. 
HEKTOR: I ja sam isto činio.44 

Tako se to odvija već godinama jer su se supružnici negdje na tom svom zajedničkom 
putu promijenili i prihvatili drugačije uloge, a oboje žale za onom osobom u koju su se 
zaljubili. Andromaha se tako iz divlje mačke / pretvorila u /, uz Hekubu, najuzorniju majku i 
ženu, / a Hektor iz / nestašnog dječaka u po disciplini: uzor svim ratnicima.45 Te su im uloge 
nametnute i oni ih trebaju materijalizirati, što Hektor uspješno čini: Odviše smo dugo već 
pod svjetlom povijesti, u centru legende, istrošismo se već, draga Andromaho, u tim našim 
svečanim ulogama, postadosmo izlizani klišeji, vrijeme je da se uklonim! /.../ legenda nam ni 
to ne dopušta bez određenih preduvjeta, koje ispuniti zaista graniči s idiotizmom i dosadom! 
No, nemamo drugi izbor! Jesmo li ga uostalom, Andromaho, ikada imali?46

Andromaha pak ne može mirno prihvatiti promjene kroz koje su i ona i Hektor prošli: 
Zato sam se i pretvorila od divlje mačke, kakvu si me upoznao, u maženu matronu, Hekubinu 
kopiju! A ti, Hektore, čija si ti kopija? Kao pustolovan dječak, mogao si postati pjesnik, a ti 
si izabrao rat. I sada si strateg i muž uzorite žene.47 

Osim preispitivanja vlastitog identiteta i položaja u obitelji, ratu i društvu, ova epizoda 
sadrži Matkovićevo preispitivanje muško-ženskih odnosa u braku u kojima je žena ta koja 
prolazi kroz krizu, za razliku od primjerice Heraklove krize u prethodno analiziranom 
komadu. 

Problemi s kojima se susreću Matkovićevi likovi i više su nego svevremeni i svaki se 
od supružnika može naći u situaciji da promišlja o istim pitanjima koja more Andromahu: 
Razmišljam o tome, Hektore, kako je život neprimjetno prošao. Protekao! I pitam se, gdje 
je? Što je ostalo? Bilo bi to razmišljanje, dakako, banalno, da se ne radi o tvom i mom 
životu! O našim životima! Prošli, kao ova moja kosa kroz češalj, ostalo je nekoliko kitnjastih 
fraza o kreposti i junaštvu. O mužu, kopljonoši, Hektorom su ga zvali. O ženi uzoritoj, majci 
prepožrtvovnoj, Andromaha joj ime bijaše. I što drugo? Odviše malo za dva života, dvije 
otvorene mogućnosti.48

Za razliku od Hektora, Andromaha ne želi mirno prihvatiti ono u što se njen život 
pretvorio, kao ni predstojeće događaje te odbija biti igračka sudbine, što njen lik s jedne 

44	 Ibid., str. 184.
45	 Ibid.
46	 Ibid., str. 188.
47	 Ibid., str. 186.
48	 Ibid.



97

strane čini tragičnim jer se, poput Herakla, bori protiv imidža koji joj je nametnut: U prvom 
redu, žena sam i majka, ne igračka sudbine, pa i ne samo žena kraljeva sina. Borit ću se! 
Da, neću dopustiti da mi netko drugi kroji sudbinu, meni, njemu, našoj djeci...49 Njena borba 
protiv vjetrenjača, mitova i legendi o vlastitom liku je hrabar, emancipiran i snažan istup 
koji je progovaranjem o istinskom položaju žene nuždan i logičan za razvoj epizode koja 
u njenom histeričnom ispadu i svađi s Hektorom doseže svoj vrhunac. Bračni se drugovi 
ne štede i napokon naglas izgovaraju jedno drugom dugo prešućivane osjećaje bračnog 
nezadovoljstva.

�HEKTOR mračno: Prekasno si, Andromaho, odlučila da iskočiš iz uloge koju ti je usud 
udijelio, a koju si savršeno igrala, upravo ropski, kao po žici, baš ne s odviše mnogo 
varijanata, po drilu; tim si savršenstvom prisilila i mene da se trajno obuzdavam, kao 
dresirani medvjed, kako bih, slijedeći tvoj primjer, mogao biti tvoj dostojni partner. /.../
�ANDROMAHA: Živiš sa čovjekom godinama, misliš: ni u snovima njegovim nema tajne 
za tebe, a tada odjednom: mrak i upitnici bez odgovora! Hekubo, majka si mu, što se to 
s njime dogodilo?50 

Na sceni je, osim supružnika-ljubavnika, isto kao i u Heleni, prisutna i roditeljska figura, 
u ovom slučaju Hektorova majka Hekuba, Prijamov pandan. Ni ona ne ostaje pošteđena jer 
ulazi u sukob između supružnika, doduše u pokušaju pomirbe u trenu kada Hektor treba 
otići u smrt. Andromaha joj predbacuje krivnju za emocionalnu propast svog muža, a time i 
početak rasapa obitelji.

�ANDROMAHA: Ti! Hekubi: Da, i ti! Uzorna, kreposna majka Prijamove djece! 
Pramajka ovoga kraljevskog roda hipokrita, lažljivaca /.../ Ti! Ubivši njega, stvorivši 
od njega ovakvu neman, gledaj ga samo, pa to više nije čovjek, ti si ubila i mene.51 

Iz Hekubinih replika, za razliku od Prijamovih u Heleni, progovara smirena i pomirbena 
mudrost dugogodišnjeg iskustva najuzornije majke i supruge koja je u svojim nastojanjima 
da očuva jedinstvo obitelji shvatila smisao (su)života.

�HEKUBA: A ipak je upravo to život: ta vječna prevrtljiva igra u kojoj nikada ne znaš 
imaš li u rukama dragulje ili tek šarena stakalca? /.../ Ako te je Hektor u srdžbi nazvao 
ribom a što se u srdžbi sve ne kaže?- onda sam sigurna da me Prijam već godinama 
doživljuje kao repatog, krastavog zmaja, koji mu je, čuvajući kuću, dom i ugled, ogorčio 
život od prvog našeg susreta. A kako ja tog starog jarca osjećam, o tome bolje da šutim! 
Pa živimo! 52 

49	 Ibid., str. 189.
50	 Ibid., str. 187f.
51	 Ibid., str. 193.
52	 Ibid., str. 194.



98

Zaključak

Matković sustavno izlaže epizode iz života koji se događa u mitološko vrijeme, jučer, 
danas, sutra, što za Matkovića znači univerzalnost, a njegove [t]ekstualne konotaclje izvedene 
su na temelju suvremenog iskustva. Auktor se neprestano obraća iskustvu, da bi u njemu 
otkrio konkretne premise za svoje zaključivanje o sudbini čovjeka.53 Njegov inteligibilni 
prikaz obiteljskih odnosa antičkih junaka proširuje i izoštruje vidno polje publike na sferu 
simbolike u nastojanju da publika u mitski uobličenu okviru prepozna vlastitu svakodnevicu. 
Time se Matkovićev teatar približava brehtijanskom načelu da teatar treba svijet ne samo 
tumačiti nego i mijenjati.54 

Prikazane obitelji su i patrijarhalne i matrijarhalne. U Prometeju olimpska obitelj 
pokazuje znakove prezasićenosti svakodnevicom i vlastitim sveznanjem. Slično se događa 
suvremenoj obitelji, koja je prezasićena informacijama iz raznih izvora i medija, prezauzeta 
nastojanjem da prikupi informacije s globalne razine i usredotočena na komunikaciju u 
virtualnom svijetu preko multimedijalnih sadržaja, što dovodi do gubitka volje za važnim 
stvarima poput neposredne međusobne komunikacije unutar obitelji. S druge strane, u 
Prometeju je prikazana zemaljska obitelj koja je zadržala taj neposredni način komunikacije i 
obiteljsku bliskost te onda doživljava raspad uslijed ogromne promjene kao što je smrt jednog 
njezinog člana te poremećaj dotadašnje stabilnosti. Time Matković pokazuje i dokazuje kako 
je pojava obitelji vrlo krhka cjelina te da ne postoji njen idealni oblik. Tragediju Matkovićeva 
Herakla i njegova doma uzrokuje grčevito nastojanje članova njegove obitelji i njega samog 
da održe nešto što je nemoguće održati – lažni privid funkcionalnosti obitelji koju razdiru 
brojni problemi: od manjka i problema u komunikaciji preko bračne krize, ljubomore, 
generacijskog jaza između oca i sina, prevelikih očekivanja od drugih članova obitelji, sukoba 
privatnog i javnog, sukoba osobnog zadovoljstva i dobrobiti većine do krize i diskrepancije 
između vlastitog identiteta i slike koju o pojedincu stvaraju drugi te vlastitih očekivanja i 
očekivanja zajednice. Sve navedeno nalazimo i u Heleni i Andromahi. 

Analizirane Matkovićeve drame odmakom u antiku stvaraju distancu pomoću koje je 
moguće sagledati suvremenu problematiku moderne nuklearne obitelji, tj. odnose muž–žena, 
otac–sin ili pak majka–sin. Svi komadi prikazuju članove obitelji i njihove međuodnose 
u kriznim trenucima uvjetovanim vanjskim, društvenim utjecajima poput ratnog stanja te 
unutarnjim nemirima zbog osobnog gubitka identiteta ili pak napetostima uzrokovanim 
suvremenim problemima poput nedostatka komunikacije i otuđenja. Svjesnim i dosljednim 
prikazima preispitivanja identiteta kod oba spola, borbe protiv nametnutih normi u obitelji i 
društvu, poriva i potreba za iskakanjem iz dodijeljenih uloga i potrage za samoostvarenjem, 
Matković uz egzistencijalističke i antiratne stvara i nekonvencionalne obiteljske drame koje 
pokazuju ne samo krizu čovjeka uslijed dinamike društvenih promjena i novog koncepta 
humanizacije već i krizu obitelji kao temeljne jedinice društva. 

53	 N. Mihanović, Dimenzija stvarnosti u mitološkim dramskim motivima Marijana Matkovića, u: Dani hvarskog 
kazališta. Split 1986., 141-157, str. 147.

54	 B. Brecht, Dijalektika u teatru, Nolit, Beograd 1966., str. 201.



99

Zlatko Sviben

NARATIV SREDNJE EUROPE, SPRAM KRLEŽE, 
EUROPE, TE HRVATSKOGA GLUMIŠTA

Srednja Evropa je nemogućnost bratstva Neba i Zemlje. rasap. 
Zemlja jest u nemoći, Nebo u blijedilu. 

nadolazi communio: opkop i utvrda, zajednica?1

Epoha, u rezervatu: Ovo citirano i začudno filozofovo snoviđenje započinje rečenicom: 
ovi zapisci Noćnika nađeni su 2085. godine nakon zaborava prirode u korijenu ruže koja više 
ne cvjeta.2 A sve je izvedbeno počelo upravo sto godina ranije s tada nadošlom posebnošću 
fenomena Srednje Europe, a koji se, fenomen, i u nas udobno situira sredinom 1980ih, nakon 
tzv. olovnih godina hrvatske političke šutnje, kada u malu nacionalnu kulturu koja se (pa 
i nekovrsnim posluhom) sve više orijentira spram svojih sjevernih i zapadnih federativnih 
granicā, nekako neopazice i rubno, pridolazi i još jedan (pa i kolonijalni) fenomen, a koji, 
ako ćemo sa širega vremenskog motrišta, zapravo, u bíti i – provincijalizira. Pridolaze nam, 
u nemaloj množini, pojave – postmoderne. Jer:

Upad ruskih tenkova u Prag oduzeo je lijevoj misli svako uporište; studentski se pokret 
nakon toga urušio sam u sebi. Pogled na vlastitu zemlju iz svemira otkrio je napokon čovjeku 
kako je osamljen i krhak. Kultura se izokreće. Nastupa doba malog čovjeka: rock-kulture, 
ekologije i mikro-tehnologije.3

Veli da je hrvatska kultura 1970ih – dobro ograđeni i čuvani rezervat, a istom propupali 
izdanci naše postmoderne (one književne: Oraić, Ugrešić, Pavličić) da iznikoše upravo 
na određenoj parceli i lokaciji, pod staklenim zvonom kabinetske zaštite (od infektivnih 
društvenopolitičkih i olovnih boljki i nedaća, naravno) zagrebačkoga i sveučilišnoga Zavoda 
za znanost o književnosti Filozofskoga fakulteta.4 Što se mnogih inih žiteljā SFRJ-otskih 
tiče – umrije Tito, pa istom s tom, zacijelo i produljenom vremenskom činjenicom, ako ne 

1	 B. Despot, Srednja Evropa: (snoviđenje). Str. 213.
2	 Isto, str. 212.
3	 D. Oraić Tolić, Nadčovjek i podčovjek. Str. 50. Paradigme 20. stoljeća. Str. 86.
4	 U tom je rezervatu nastala hrvatska postmoderna kao izvorna, spontana i grupna poetika. (D. Oraić Tolić, Priča 

o palindromu. Str. 106)



100

i svibanjskim onim datumom (kada se preko malih ekranā, a s vrlo duga i statična kadra 
jednoga praznoga stolca u nedjeljnopopodnevnoj emisiji – predmnijevala objava jedne 
mitske Smrti),5 nahrupi i na naše strane jedan novi post poredak, svakako taj – postmoderne. 
U književnom životu konac je moderne i svršetak Krležina doba i života. Ako je ulazni 
prag te epohe, kao što ga locira Hans Robert Jauss – 1912.,6 ili pak godina-dvije ranije,7 
upravo kada šesnaestogodišnji kadet Krleža prevodi Ibsenovu Gospođu s mora8 (to jest, kako 
svjedoči: kada sam počeo pisati),9 možemo kazati da se Krležino spisateljstvo, od svoga 
začetka pa do konca, potpunoma poklapa sa zonom epohe moderne.

Sprovod, s postpočetka: Smrću Krležinom, s državnim sprovodom (dva dana 
poslije franjevačkom skromnošću obasjana sprovoda Šopova,10 upravo kao i, dan kasnije, 
masovnijim obilaskom odra drugoga našega stožernika, onoga kardinala Šepera)11 u kojemu, 
sprovodu reprezentativno-partijskome, prva iza lijesa, prekrivenoga crvenom zastavom (s 
Proleteri svih zemalja ujedinite se!), ide Milka Planinc, predsjednica Predsjedništva SKH12 – 
sprovodno je pogrebena i cijela jedna epoha. S istim (režiranim) mirogojskim prizorom htjela 
je (konceptom), započeti i druga. Naime, Vlado je Martek krišom spuštao pored nogu ljudima 

5	 Da je tȃ Smrt zadobila mitske razmjere, svjedoči mnogi uvodnik časopisā, pa i onaj – kazališnoga: Osjećajući 
danas da njegovo prisustvo nije obesnaženo činjenicom fizičkog nestanka, mi se moramo zapitati: kakav je to 
bio život čija je smrt tako velika te nam se čini da bismo je, odbacujući i dalje sve eshatologijske sheme, mogli 
generičko, rodno nadmašiti, Smrt tako velika da u potpunosti nadmašuje biološku katastrofu jednog organizma? 
Shakespeareovi Elizabetinci naučavahu o suptilnim i mnogostrukim vezama mikrokozma, čovjeka, i makrokozma, 
svijeta. Čini se da je Tito živio toliko svjetski i narodno da je njegova smrt jednako tako neshvatljiva kao kraj jedne 
pojedinačne sudbine, kao što je nezamisliva smrt cijelog jednog naroda. (S. Šnajder, Za svaku Tvoju riječ. Str. 4)

6	 Usp. H. R. Jauss, Godina 1912. kao prag epohe.
7	 Baveći se simptomatologijom razdoblja, S. Petlevski u svome doktorskom radu fusnotira što o prijelomnoj 

godini 1910. – /.../ piše Thomas Harrison u jednoj od najosebujnijih studija o temi modernizma objavljenih 
tijekom devedesetih – 1910. Osamostaljenje disonance (1910. The Emancipacion of Dissonance /.../ 1996) (u ulomku: I. 
U svjetlu recentnih pristupa temi modernizma i bilješka pod3, str. 8). Vrijedi zapamtiti i Harrisonov citat zapisa 
Virginije Woolf: U prosincu ili oko prosinca 1910. promijenio se ljudski karakter. (Isto, str. 12)

8	 Usp. P. Matvejević, u poglavlju: IV. U evropskom krugu... Str. 134-135.
9	 M. Krleža, u poglavlju razgovora: III. Tradicija, čovjek i djelo. Str. 78.
10	 Sprovodnu činjenicu asiškoga sveca na pogrebu pjesnika Nikole Šopa bilježi B. Donat (usp. Nova briga za 

Miroslava Krležu ili najobičnije novo ljevičarsko sektaštvo? Usavršavanje pogrešaka. Str. 90).
11	 Mnogo je više ljudi prošlo ispred kardinalova odra negoli, dan ranije, kraj Krležina. (P. Matvejević, Moji 

posljednji sati s Miroslavom Krležom. Str. 83.). Kardinalsku paralelu nameće i Z. Kulundžić, koji u Krležinu 
beletrističkom i dnevničkom svjedočenju nalazi da su Krleži, napose time što je ušao u život kazališta – bile 
presječene i ambicije blistave svećeničke karijere, karijere simbolizirane biskupskim i kardinalskim klobukom (U 
ulomku: San o biskupskom i kardinalskom klobuku. Str. 27.). Naravno da je tom prijepornom mišlju taj prijeporni 
autor isprovocirao i polemičku ironizaciju. (Usp. J. Pavičić, Krleža pod kardinalskim klobukom = Hrvatska 
gibanica. Str. 183sl)

12	 J. Puljizević, obilno se spominjući smrtnih temā vezanih uz velikoga pisca (usp. Njegov obračun s Thanatosom 
I. str. 99sl i nastavak II., str. 111sl), navodi i onu Jože Javoršeka o tomu kako je za lijesom Krležinim trebao 
prvo ići Enes Čengić sa žalobnom trakom i koprenom, a onda iza njega dugo nikoga drugoga, pa tek onda vlast i 
kultura (usp. u nastavku II., str. 131.). Spominje se i to da je tamo jedini istinski žalostan bio Krležin šofer Josip. 
(Isto, str. 132)



101

svečane povorke13 Krležine knjige iz svoje biblioteke, a Željko je Jerman snimao akciju 
fotoaparatom, ali (s razloga treme!)14 i bez filma. Ipak, konceptualna se igra onodobnoga 
sprovoda, izgleda, i nije ticala.15 Ne treba zaboraviti da su u zagrebačkim prvim 1980ima 
važni i veći sprovodi bili društvenim događajem16 (velegradsku je društvenost i štih hrvatska 
republička metropola, koju godinu poslije olimpijadskoga Sarajeva, stala zadobivati istom 
s Univerzijadom). Nedokučivost se političke CK događajnosti napose manifestirala unutar 
linijski pravocrtne zgrade Kockice na Savi, a osobitu društvenu izuzetnost Zagreb zadobivao 
i pohodima nad Dubravkin put i razgovorima na, ne baš dokučivu – Krležinu Gvozdu. Kao i 
u slučaju drugoga jednog dvora, onoga beogradskoga i Jovanke Broz, Gvozd je, zapravo, bio 
dvor – Belin. Njezina iluminacija i – teatar:

/.../ Bela je najviše izliterarizirala svoj Gvozd. Bela je Gvozd izmislila. Ona ga je 
stvorila. Ona mu je našla njegovu geografsku točku u topografiji zagrebačkih “posebnih 
mjesta”, važnih mjesta, pa čak i nedokučivih mjesta.

Gvozd je zvonio svojom naročitom aliteracijom.
Zatim – odjekivalo je nešto iz tog Gvozda kao od mjedi. 
/.../ Ona je režirala kulisu dvorca povrh grada. Ona je htjela da se još jednom ponovi 

prastara priča iz davnine: veliki majstor i nedokučivi čudak, zagonetni mag negdje povrh 
grada, negdje gore, kao u nekom dvorcu kamo se ne stiže izravno nego samo preko veze, 
pouzdane veze, preko dojave, pitanjem – a odgovor se iza pitanja ne dobiva odmah, obavezno 
se čeka. I uvijek je dobro i efektno za Gvozd i za sve koji se njima bave, koji za njega žive, 
dišu, za njim uzdišu – ako se ne zna kakav će biti odgovor. Ako je neizvjesno.17

Možemo govoriti o određenom koncu i početku. Da: (pred)koncu i (post)početku. 
Riječju, naše postmoderne 1980e (a koje iznjedriše i fenomen srednjoeuropejski) događajno 

13	 B. Stipančić, u ulomku: Hommagi i antihommagi. Str. 27.
14	 Akciju je trebao fotografirati Željko Jerman, prvo pred mrtvačnicom, a zatim kod rake. Situacija je bila 

neugodna i osjećajući neprikladnost svog angažmana u trenucima pijeteta, i umjetnik i fotograf su imali tremu 
pa je od dokumentacije ostalo tek nekoliko neupotrebljivih fotografija. (Bilješka pod 32 u istom, str. 28)

15	 Kazuje i akciju komentira – B. Donat: “Drkanje” vibratora protezom umjesto rukom posve je bezopasno. /.../ 
Umjetnost živi od stvarne krvi, opasnosti koja nudi posljedice. Svaka čast hrabrim dečkima, ali onanija je 
pubertetska pojava. Podsjećam da je to bila igra koja se onda nikoga nije ticala, pa ne znam zašto bi se mene 
danas nešto takvo ticalo. (U razgovoru: O Kastorima, performerima i zenitističkim večernjama. Str. i http://)

16	 Provincijalitet se (i onaj – službujući) razotkriva i sprovodom Bele Krleža. Svjedoči J. Puljizević: Enes Čengić je 
sjedeći u svom “Volvu” parkiranom točno nasuprot mrtvačnice prvog elitnog razreda, već od jedan poslije podne, 
a sprovod je bio sat i pol kasnije, iza “šoferšajbe” budno motrio tko na sprovod dolazi i pomno zapisivao svakoga 
poznatijeg došljaka, naročito ako je bio iz književnoga svijeta, a posebno iz političkog miljea, upisujući u svoj 
tefter je li stigao s buketom ili vijencem, a kasnije s traka na vijencima prepisivao poruke i posljednje pozdrave 
mrtvoj glumici... Pitao sam ga zašto to radi... To hoće Stari da zna! – odgovorio mi je, a ja nisam vjerovao da mu 
je Krleža dao takav morbidan nalog /.../ Navikama je tada Zagreb bio provincijalan jer nije se od trenutka Beline 
smrti govorilo o njezinim predstavama i ulogama, ali se u povodu njezine smrti govorilo o Belinom sprovodu kao 
o velikoj društvenoj predstavi /.../ (Njegov obračun~ I. Str. 107.) Ne treba zaboraviti ni da se činjenica sprovodne 
povorke Belina pogreba koja polazi iz Hrvatskoga narodnog kazališta nije više nikad ponovila.

17	 Isto, str. 112-113 i 113.



102

započeše sprovodno, naime: s najvećim televizijskim prijenosom u stoljeću, s nepreglednom 
sprovodnom kolonom u velepogrebu Brozovu (Sovjeti, naime, nisu prenosili američki 
svemirski podvig spuštanja i prvih korakā čovjeka i Amerikanca po satelitu nam Mjesecu), 
tako da je taj sprovod habsburških dimenzija18 u kojem koraca 215 državnih izaslanstava 
(na Kennedyjevu ih je bilo tek 67) i s televizijskim prijenosom koji emitira 66 mrežā iz 
44 zemlje, bio najreprezentativnijom, ne samo postmortem, nego je bio i jednom od prvih 
postmodern – prezentacija. I, ne tek uzgredice, dodajmo: za teatrologa Jana Kotta termin post-
modern upravo i glasi – post-mortem.19 A budući da je to pisano siječnja 1980., a ukoričeno u 
knjizi koja se prema njegovu eseju o Kafki Klatka szuka ptaka prevedeno naslovljava Kavez 
traži pticu, uzgredno možemo i prethodnu (predpost)modernu epohu, napose socijalističku 
nam dekadu 1970ih, upravo tim naslovom (koji je i najkraći Kafkin aforizam) imenovati, 
za razliku od onomad nadolazeće dekade kojoj više priliči kontra geslo, primjerice: ptica 
traži kavez. Uvuklo nam se bilo to nadošlo novo postdoba, a koje smo tražili i za kojim smo 
nemalo žudjeli, a koje je sve to više bivalo i vremenom nestalnim, vremenom – melankolije. 
Ili: podosta se sanjala i prizivala Europa, a krasnoslovila – Mitteleuropa.

Usud, s pojasa: Doista: što je tȃ i takva Srednja Europa (bila) nama i što smo mi nismo 
(bili) njoj? U susljednom slalomskom manevru kroz mozaik raznih navodā o Srednjoj Europi i 
pojmovnoj posebnosti iste, napose o epohnom oživljavanju srednjoeuropskih identitetā koje se 
javlja u pojasu malih nacija (kako to nazva Kundera u svome slavnom ogledu, pak tu činjenicu 
i masnim podvlači),20 a koje je, oživljavanje svega srednjoeuropskoga, vrla tema i nemali 
identitetni prinos (pa i naših) 1980ih, gornji je ispodnaslovni citat tek na prvi pogled i netipičan 
citat. Jer i taj krasnoslov filozofa Despota, taj časopisni zapisak snoviđenjski, a rasapom čak 
i proročanski, zapisak je iz neke tragične nemogućnosti jedne male srednjoeuropske pozicije, 
iste one koju podvlači i Kundera. Danas kada je vladalački Zapad sprovedenom vesternizacijom 
Srednje Europe (a povijesno-politički baš i, kaže – balkanizacijom)21 poništio gotovo pa i 
svu osobitost onoga mitteleuropejskoga (tako: judaizam, katolištvo / katolicitet i politički 
katolicizam, ali i protestantizam kao i povijesnu povezanost s jednim većinskim pravoslavnim 

18	 “Demokratska Federativna Jugoslavija” je u praksu pretvorila onu onu veliku “možebitnost” habsburške 
povijesti. Maršal Tito je bio posljenji Habsburgovac: vladao je s osam različitih naroda /.../ (A. J. P. Taylor u 
epilogu: Narodi bez dinastije. Str. 324)

19	 Usp. J. Kott u eseju: Kraj nemogućeg teatra. Str. 164.
20	 Podvlačim: malih nacija. – piše M. Kundera i nudi definiciju: /…/ mala nacija je nacija čije sámo postojanje može 

u svakom trenutku doći u pitanje; mala nacija može nestati i ona to zna. (cit. prema: Tragedija Srednje Europe. 
Str. 298 i 299 = u izboru 1998. Str. 200) U engleskom prijevodu (”The New York Review of Books“. Volume 31, 
Number 7, April 26, 1984.), iz kojega je preuzet i časopisni hrvatski – nema prvoga dijela izvornoga naslova iz 
1983.: Únos západu aneb Tragédie střední Evropy, tj. L’Occident kidnappé ou la tragédie de l’Europe centrale.

21	 Balkaniziravši je, Srednju su Evropu izručili prvo Nijemcima, a onda Rusima. /…/ Kad je Roosevelt išao 
Staljinu u Jaltu imao je u taški jedan pravedan plan za uređenje granica, dakle takav koji je slijedio crte etničkih 
razgraničenja. Suradnici su mu ga stavili u tašku, ali on ga je zaboravio izvaditi i pristao je na sve. (G. Konrád 
u poglavlju: Dobro je putovati. Str. 277 = u izboru 1998., str. 174). Na balkansku temu evo i jednoga navoda 
našega slikara: Beč je htio protegnuti Europu do Soluna, umjesto toga, Pariz i London, protegli su Balkan do 
Maribora. (J. Kljaković, Krvavi val. Str. 16. Na citat upozorio B. Donat u: Slikar kao romanpisac. Str. 1105)



103

narodom,22 te lingua franca komunikacijskoga njemačkoga, iracionalnost, barok, glazbu, 
Biedermeier, napose – Habsburge), kada je tu srednju posebnost europski Zapad preobrazio u 
puki tranzicijski identitet, zapitati se je o usudu, pa i kulturnom, toga pojasa nejakih nacijā, ali 
i prostora, kako jakoga i mnogoga nacionalizma (uključiv i ondje nastali cionizam), tako i one 
ondje tako prisutne nadkulture nadnacionalnoga (ili hinter-nacionalnoga).23 Ili, promisliti je i 
promišlju spisatelja: Srednja Europa nije država: to je kultura ili sudbina.24 Svakako, kultura i 
/ ili sudbina nekih paralelnih svjetova.

Susrevši se s bratom nakon smrti oca, visokog carskog, kakanijskog, činovnika, Agata, 
glavna ženska osoba Musilova romana Čovjek bez svojstava, izgovara presudnu rečenicu 
upućenu bratu: Nisam znala da smo blizanci. Tom rečenicom opisan je početak imaginarne 
povijesti Srednje Europe kao mjesta množenja paralelnih svjetova.25

Te paralelne svjetove nemalo je množio i Krleža. Kako stihom i rečenicom, tako 
replikom i didaskalno.

Marijaterezijanski, ampir i bidermajer. /.../ Živa, banalna i glasna konverzacija na 
odlasku, od koje se čuju samo pojedini uzvici, nerazgovijetne riječi i smijeh, sa mnogo 
njemačkog, agramerskog teksta: Küss’ die Hand, presvijetla! Ljubim ruke! Servus! Doviđenja, 
ekscelenc! Preporučujem se, moj naklon, auf Wiederseh’n, grüss dich Gott! Adieu! Sluga 
sam pokoran, illustrissime! Moj najdublji naklon, laku noć! Servus, grüss dich Gott! 

/.../ Još odmah u početku čuo se iz pozadine klavir: ‘Geschichten aus dem Wienerwalde’, 
valcer od J. Straussa, ali je naglo prestao. Sva gospoda uglavnom u fraku, dame u večernjoj 
gali. Gdjegdje po koji banskosavjetnički salonrok. Oficiri svi u vafenroku, laku i Pejačević-
hlačama.26

Krleža nije samo likovima i mjestima radnje svojih književnih djela smješten u razne 
dijelove Srednje Europe (tako: u Zagreb i zagrebolike gradove,27 u panonsku provinciju, pa 

22	 K. Poiman, Historijske posebnosti srednje i istočne Europe. Str. 33. Autor tvrdi da se kod srednjoeuropskih 
zemalja na razini političke povijesti radi o “uvijek značajnoj ako ne i bitnoj” povezanosti – /…/ tih zemalja s 
narodima grčkog kršćanstva ili s njihovim državama. Tako definiranoj srednjoj Europi danas pripadaju Finci, 
Estonci, Letonci, Litvanci, Poljaci, Česi, Slovaci, Austrijanci, Mađari, Slovenci i Hrvati, te jednim dijelom 
Nijemci. (Isto)

23	 Pojam hinter-national rabi praški pisac Johannes Urzidil kada govori o Srednjoj Europi kao hinter svijetu, 
svijetu iza nacija, zanacionalnom i nadnacionalnom entitetu, svijetu u kojemu na barem jednoj od razina, 
pojedinac nije znao kojoj naciji pripada u takvom multietničkom i multinacionalnom kontekstu. (N. Petković u 
ulomku: Subjekt postkoloniojalne teorije: na putu k zaključku. Bilješka pod 33. Str. 92)

24	 Kundera, nav. dj. str. 297 = u izboru 1998. str. 198. Glede sudbinskoga u Srednjoj Europi, Kunderino – ondje se 
koncentrira drama Europe (Isto, str. 291 = u izboru. Str. 190) – misli na razdoblje real-socijalizma s bunama i 
tragičnim događajima u Mađarskoj, Poljskoj i ČSSR-u, a glede kulture, pa i u najtragičnijem razdoblju od 1945., 
na svim područjima, od filma do filozofije, tamo se ostvaruju, piše – vrhunski dosezi europske kulture (Bilješka 
pod 2. Str. 291. = u izboru. Str. 191). Kundera pored mnogih osobā književničkih u osobitosti srednjoeuropske 
literature bilježi i napose dragu mu postproustovsku i postjoyceovsku estetiku romana s Kafkom, Hašekom, 
Brochom i Musilom (Bilješka pod 11 str. 300. = u izboru, 201.).

25	 I. Rogić Nehajev u poglavlju: Krumpiri, torte i blizanci bez oca. Str. 143.
26	 M. Krleža, Gospoda Glembajevi. (Čin prvi: uvodna didaskalija)
27	 Z. Kravar u ulomku: 2. Str. 46.



104

sve do Beča, Budimpešte i Galicije, ali i sve do imaginarne Blitve i Blatvije),28 nego on, i 
bez obzira na esejističku filozofičnost svoje književne prakse koja nalikuje literaturi Bečkoga 
kruga,29 tematski i kontekstualno jest srednjoeuropejac, i to gotovo posvema. I teško bi to 
itko i mogao opovrgnuti. Osim, naravno, njega samoga. Tu kategorizaciju on nije priznavao. 
Naime, kada Matvejević spomenom centralno-evropskog kompleksa kuša Krležu razgovoriti 
na temu onoga što kritičari – strani a i domaći – nerijetko ističu, tj. spominjući zajedničke 
karekteristike izvjesnog broja pisaca Centralne Evrope poput Kafke, Rilkea, Sveva, Adya, 
Hofmannsthala, Trakla, Brocha, Musila, Krleže... (Krležino široko čelo počinje se mrgoditi 
čim mu se spomenu slične kategorizacije),30 pa će on izrijekom da je taj tzv. literarni 
centralnoevropski kompleks fantom,31 tek puka formula za nazoviliterarne fikcije koje se po 
potrebi političkog oportuniteta primjenjuju na raznovrsne motive, da bi se dokazalo kako 
se mythos Beča još uvijek nije ugasio.32 K tomu, a na istu temu, Krleža će još o svome 
junaku: Ako je riječ o nesretnom Filipu Latinoviczu, on dolazi od fauvizma, dakle izdanka 
Ecole de Paris, a ne iz Centralne Evrope.33 Možemo li Krležinu protimbu ideji i kompleksu 
srednjoeuropeizma vezati uz njegovo južnoslavjanstvo? Stoji li ono, s propašću Jugoslavije 
izrečeno, da, zapravo – 

/.../ Jugoslavija povijesno i znači anti-Europu, njezino je postojanje vezano za uništenje 
Srednje Europe, odnosno odvajanje Slovenije, Hrvatske i u drugom kontekstu, Bosne i 
Hercegovine, od bivšeg austrijskog, i “reakcionarnog” i “katoličkog” imperija i vezivanje 
za prirodne i zdrave energije južnih Slavena?34

Možemo li Krležinom pitanju Srednje Europe, baš kao i kontra-pitanju mu Balkana, 
pristupiti tek kao determinatoru Krležinih diskurzivnih taktika?35 I s mladenačke ljubavi 

28	 B. Škvorc u ulomku: 2.1. Pitanje Srednje Europe. V. Str. 63.
29	 Isto. Također: Kravar u nav. dj. (na istom mjestu) nabraja razlikovne vrijednosti srednjoeuropskih književnosti. 

Još je i ova: Srednjoevropski pisci, napisao je Kiš u jednom fragmentu, osuđeni su da vuku za sobom klavir 
i mrtvog konja /.../. Poput arke, klavir sadrži baštinu zapadne umjetnosti, dok mrtvi konj označava naslijeđe 
lokalnih “bitaka i poraza”, “reči i melodije nikom izvan tog jezika razumljive” . (M. Thompson u poglavlju: 33 
(1983). V. Str. 344)

30	 P. Matvejević u poglavlju: IV. U evropskom krugu... Str. 111.
31	 M. Krleža u poglavlju razgovora: IV. U evropskom krugu... Str. 112.
32	 Isto, str. 113.
33	 Isto, str. 119.
34	 D. Katunarić u ulomku: Povijesni ekskurs: Kundera ili Brodski. Str. 218. Autor fusnotno i nastavlja: Prema 

romantičarskoj zamisli osnivača Jugoslavije, paradoksalno, mahom Hrvata, to je značilo dati prednost 
“rasnom”, “krvnom”, “slavenskom” principu udruživanja nad kulturnim i nadnacionalnim. (bilješka pod 1 
na istom mjestu) K tomu: sredinom 1980ih Srbija i nacionalna joj javnost – /.../ modu su Srednje Evrope 
doživljavali kao još jedan njemački poduhvat, koji su, kako se moglo i očekivati, prihvatili perfidni Slovenci 
i Hrvati, a s ciljem minimiziranja postignuća srpske pravoslavne kulture. (M. Thompson u poglavlju: 4. u 
zapadnoj Mađarskoj. Str. 37)

35	 Usp. dio naslova koji u poglavlju svoga doktorskoga radu koristi spomenuti Škvorc (nav. dj. Str. 57).



105

(pubertetski snovi o dalekim sjevernim krajevima),36 melankolično žudeći za Nordijcima,37 
baš kao i u avanturizmu prvotnoga i dezerterskom dragovoljstvu opetovanoga odlaska u 
ratnu Srbiju za ludoviceumskih proljetnih ljetā, Krleža realizira, snovito ili zbiljski, onaj 
intimni egzodus iz zavičajnoga srednjoeuropeizma nevoljene Monarhije. Nekoliko godina 
kasnije precizira kako mu hrvatski prostor ima – 

/.../ tragičan pečat periferičnosti malenog naroda koji nije ni u Centralnoj Evropi ni 
na Balkanu. U najneposrednijoj blizini Ravenne i Venecije, vezana s renesansnom rimskom 
crkvom, provincija baroknog Beča, najzapadnija provincija balkanska, urasla geografski u 
industrijalnu i dekadentnu Evropu, Hrvatska je zanimljiva tema za studij kulturnohistorijskog 
problema: kako se sudaraju kulturne komponente i kako nastaju mrtvi prostori, za Evropu 
bez značenja, a za nas bez rezultata.38

I kolikogod da se Krleža za neku posebnu srednjoeuropejskost idejno i svjetonazorski 
odveć ne vezuje, pa tako, primjerice, u eseju Evropa danas, 1933., među navedenom 
kolikoćom europskih imenā koje je vrla Europa vrlo prezrela (Giordano Bruno, Voltaire, 
Bakunjin, Hercen, Mickiewicz, Chopin, Petőfi, Heine, Baudelaire, Verlaine, Rimbaud, 
Gauguin, Tolstoj, Van Gogh), zapravo i ne spominje neka izrazito srednjoeuropska, njega 
cjelina Europe u mnogome (pa i u onome anti-) pogledu temoidejno baš i temeljno zanima. 
U eseju koji je kulturnohistorijsko-politička varijacija na galilejsku temu,39 a zbog kojega 
je posljednji broj “Plamena” 1919. i zaplijenjen, a časopis nakon toga zabranjen,40 autor 
pjesnički zaključuje:

Evropa je ratujući kolonizirala, Evropa je pacificirala, Evropa je paktirala. Evropa je, 
ludujući strastveno, slijepo posumnjala u svoje ideale. Evropa je klonula i, na kraju /.../ 
Evropa je prestala da bude Evropom.41

Hans Magnus Enzensberger, njemački pjesnik i angažirani intelektualac, u govoru na 
Sveučilištu u Københavnu povodom dodjele jedne od brojnih europskih nagrada za kulturu 

36	 Krleža, IV. U evropskom krugu... Str. 135.
37	  /.../ iz nordijske beletristike progovorila je bezimena evropska periferija, a to je i nama širilo krila vlastitih 

opažanja. Uklete ljubavi, pakleni brakovi, utuljene čežnje, propale egzistencije, otrovana mladost, prokletstvo 
zakulisnog obiteljskog pakla, smiona snivanja o slobodi potisnutih ličnosti usred palanačke čamotinje, 
proplamsaji plemenitih nadahnuća, u čitavom strindbergovskom repertoaru prikazala nam se na početku kao 
u ogledalu naša vlastita književna problematika. Nad tom literaturom stojim i danas sentimentalan kao nad 
dragim grobom /.../ (Isto, str. 138)

38	 M. Krleža, Marginalije uz slike Petra Dobrovića. Bilješka pod 3, str. 137. U ukoričenom izdanju ovoga eseja 
za prvu knjigu sabranih djela 1932. (časopisni je izvornik iz 1921.) i u ponovljenoj nakladi 1933. navedene su 
rečenice dio vrlo opširne fusnotne napomene, što u izdanjima od 1953 više nije slučaj. = u izdanju 1963. Str. 
210.

39	 / M. Krleža /, Napomena. V. str. 615. Autor ovo napominje za ponovljeno izdanje Biblioteka nezavisnih pisaca, 
Zagreb 1932., dok se u izdanju sabranih djela Zora, Zagreb 1972., esej Eppur si muove i podnaslovno datira: 
(1919-1938-1961.).

40	 Isto mjesto.
41	 M. Krleža, Eppur si muove. Str. 221.



106

žestoko je napao Europu, a time potaknut naš Žarko Paić primjećuje kako Krležin tekst Evropa 
danas iz 1933. godine i tekst Enzensbergera o Europi iz 2011. govore upravo isto, to jest da 
postoje uvijek dvije Europe – Europa banaka i dekadentne elite kao i ona Europa s ulice, 
potlačena i uzvišena u svojem otporu. U te dvije radikalne kritike Europe, iz dvije udaljene 
epohe, tek je razlika odakle zemljopisno dolaze, tj. u tome što Enzensberger pripada tzv. jezgri 
Europe, a Krleža njezinim rubovima.42 A rub je, kao krajnji dio neke površine, baš kao što 
maloprije citirani Kundera govori za malu naciju (čije sámo postojanje može u svakom trenutku 
doći u pitanje), vazda sklon i – nestanku. K tomu, Kundera nastavlja: mala nacija može nestati 
i ona to zna. I Krleža isto zna, ali na istu rubnost (enciklopedijski) tvrdo – ne pristaje.

Kundera svoj esej o Srednjoj Europi završava onako kako ga i započinje, naime – motivom 
teleksa koji je ravnatelj Mađarske novinske agencije studenoga 1956. pred sovjetskom 
topovskom paljbom iz obrušavajućeg ureda odaslao u svijet: Umiremo za Mađarsku i za 
Europu. Time je podcrtao mnogome srednjoeuropeizmu dragu, a tragičnu temu ruba spram 
jezgre (u smislu ruba i entuzijazam za Srednju Evropu bio je predznak kolapsa sovjetskog 
komunizma),43 temu žrtve, a onda svakako i smrti. S toga je smjera i ono što Danilo će Kiš 
reći o Gulagu, naime to da je i Gulag zapravo srednjoeuropska, a ne sovjetska tema:

Pošto se u mojim ranijim knjigama fašizam već pojavljivao, osećao sam kao svoju 
obavezu da pišem i o komunizmu kao o drugoj velikoj tragediji dvadesetog veka. A to nije 
sovjetska tema već srednjoevropska, jer su Evropljani bili oni revolucionari koji su otišli na 
hodočašće u treći Rim, a tamo su ih pogubili.44

To bi bilo još jednom potvrdom da vrijedi ono Kunderino da je Srednja Europa u svojoj 
vazda održivoj nedržavnosti, tek kulturom, ali i – sudbinom.

Tečevine, s meteorologijom:	 No, dakako, prije Srednje prvo je bila – Europa. 
Neobičnost Homo europeusa suvremeni njemački filozof i esejist, a prizivajući minuloga i 
modernoga francuskog pjesnika (Sloterdijk – Valéryja), vidi kao čovjeka koji se ne definira 
ni rasno ni kroz jezik ili običaje, već kroz želje i kroz raspon volje,45 europejstvo mu je vazda 
to htijenje volje, vazda i oruđe jedne politike maksimuma (nerijetko s vjerom u pripadnost 
izabranom narodu, a s koje se vjere kolonijalna misija pojedine europske države i nadahnjuje). 
Valéryju nakon Svjetskoga rata, 1920ih, europejskost nekoga naroda čine tečevine simbolizirane 
imenima Rima, Jeruzalema i Atene. Pripomenuti je da je značaj tih gradova prvi put sjedinjeno 
utjelovljen osobom jednoga Židova iz Cilicije, a rimskim građaninom grčkoga jezika – Pavlom 
iz Tarza (velikom figurom antifilozofije46 i militantnim utemeljiteljem onoga univerzalizma koji 

42	 Ž. Paić u ulomku: 5.2. Ustavno domoljublje ili kozmopolitizam? Str. 172.
43	 Thompson, nav. dj. Str. 36.
44	 D. Kiš u razgovoru: A világ egyetlen jugoszláv írójá. Cit. prema: Jedini jugoslovenski svetski pisac. Str. 273.
45	 Ovaj je kurziv iz Valéryjeve rečenice u odlomku koji navodi P. Sloterdijk (Falls Europa erwacht. Cit. prema: 

Ako se Europa probudi. Str. 33.) Autor fusnotira i vrelo: Paul Valéry, La crise de ľespirit, u Variété 1 et 2, Paris 
1924, pretisak u Variété 1 et 2, Paris 1978, str. 19. Bilješka pod 12 na istom mjestu.

46	 A. Badiou, Saint Paul u prijevodu i poglavlju: II. Tko je Pavao? Str. 28.



107

postaje kršćanstvom, kako ga, Pavla, mega djelotvornošću usporedivoga i s figurom partijskoga 
militanta Lenina, posvema antireligiozno tumači Alain Badiou). Sa svetim se Pavlom 
snažno legitimira nežidovska frakcija krštenikā, a nastupa i ona cjelosvjetski posvemašnja 
neuvjetovanost (rodom, staležom, spolom) – iskrsnuća kršćanskog subjekta,47 uprav kao što 
se i začinje, a u prijeporima doktrinalnih kontroverzijā prvih općih koncilā i formira posvema 
novi (troosobni) pojam Osobe, pa taj (s bogoslovne potrebe definicije jedne Božje bíti u tri 
osobna nositelja) biva i temeljem zapadne ideje personalnosti sve do današnjih dana (kadšto se 
u pokretu koji se protivi specizmu, što će reći: diskriminaciji na osnovi vrste, pojmom osobe 
tretira i animalni svijet).48 A budući da osoba49 proishodi iz kazališno-izvedbene terminologije, 
iz termina za obrazinu (masku), a potom i za ulogu u teatru Grkā i Rimljanā, misliti je i o 
kazališno-predstavljačkom ishodištu svega zapadnjačkoga personaliteta. Zamjetan je istodobni 
postanak Povijesti i Osobe,50 pak onda – 

Nije slučajno da je prvi autor jedne filozofije Povijesti – Civitas Dei – bio također i prvi 
autor jedne biografije vlastite osobe: Confessiones.51

Ako su Osoba i Povijest s istodobna početka, jesu li svezani i zajedničkim svršetkom? 
Istom s kraja povijesti, koji je nastupio prvih 1990ih52 (a koji smo, po svoj prilici, i preživjeli!), 
možemo se nadati i niječnome odgovoru.

Za europejsku će pak identitetnost onome pokladu koji skrbe imena triju spomenutih 
slavnih povijesnih gradova, veliki Europejac Denis de Rougemont pridodati i nezaobilazan 
(judeo-kršćanski) prekid s cikličnim konceptom vremena, dakle ideju povijesti i napretka te 
(kršćanski) inkarnacijski učovječaj Boga, dakle pozitivan stav spram svijeta tvari, istraživanjā 
i spoznaje materijalne zbílje. De Rougemont (teoretičar ljubavi-strasti53 i pustolovine 
zapadnjaštva, moralom i angažmanom54 zdušni protivnik državā-nacijā, a pobornik Europe 
kao federacije regijā)55 također podsjeća da Europa baštini i iz drugih tradicijā: doktrinu 

47	 Isto, str. 29. Riječju iskrsnuće hrvatski prevoditelj tvori prevedenicu za autorov – (ré)surrection subjekta. Još: 
Upućujući svoje spise, Pavao uvijek podsjeća na činjenicu da je ovlašten govoriti kao subjekt. A on je tim 
subjektom postao. (Isto, str. 28)

48	 Pravni status osobe i onima koji ljudi nisu zagovara se i u našoj sredini, pa tako Z. Čiča, etnolog i povjesničar 
te aktivist za prava životinjā, piše – /…/ da su ne-ljudi kao individue u svojim društvenim strukturama jednako 
važne osobe za zajednicu kao i ljudi ljudima u humanim zajednicama. (Rječnik i oslobođenje: specizam u našem 
govoru. = http://) Temi i zagovoru pridonosi i prijevod djela – J. Dunayer, Speciesism (usp. Specizam).

49	 Grčka dijalektika i rimski juridizam, katalizirani kršćanskim zahtjevom, proizveli su odlučujuću riječ. (D. de 
Rougemont, L’Aventure occidentale de l’homme. Cit. prema ulomku: Geneza ljudske osobe. Str. 53)

50	 Tako jedan ulomak u istom naslovljuje D. de Rougemont (Istodobni postanak Povijesti i Osobe. Str. 94)
51	 Isto, str. 95.
52	 Usp. F. Fukuyama, The End of History and the Last Man. U prijevodu: Kraj povijesti i posljednji čovjek.
53	 Usp. D. de Rougemontov L’amour et l’Occident i Les mythes de l’amour i u njihovim hrvatskim prijevodima.
54	 Bitno nagnuće njegove uznemirenosti – a moramo se sjetiti da je on iskovao izraz “angažman” (Sartre ga je uzeo 

od njega i na pogrešan način interpretirao), bila je moralna a ne moralistička. (L. Durrell, Denis de Rougemont)
55	 U pogovoru uz prijevod L’Aventure occidentale de l’homme prevodilac F. Cetinić navodi i dio govora što ga je u 

Dubrovniku s predsjedničke pozicije na godišnjoj skupštini AEFM-a, Association Europeenne des Festivals de Musique, 
20. - 24. 10. 1974., održao inicijator te asocijacije – D. de Rougemont. Kaže: Regije, federalizam, samoupravljanje, već 



108

dobra i zla iz perzijske, shvaćanje ljubavi iz arapske, a mistiku iz vlastita keltskoga nasljeđa. 
A nije zanemariv ni gradbeni prinos herezā temeljcima duha Europe, a onda ni ona, s takvih 
nazorā, proizašla – figura viteza i s njom svezano pitanje časti (s obvezom dvoboja do u 19. 
st.). Upravo je de Rougemont – 

/.../ upozorio na dodirne točke viteške ljubavi i krivovjerja katara i albigenza na jugu 
Francuske. U dvorskoj kulturi nastalo je štovanje žene kao temeljna značajka europske 
uljudbe, koja se ne pojavljuje ni u jednoj drugoj kulturi. /.../

Taj pojam svjetovne čednosti odredio je mentalitet Europljana i postao polazištem 
njegovih neuroza o kojima su pisali Sigmund Freud, Herbert Marcuse i drugi.56

Europskost je zacijelo, k svemu rečenome, i u nezaobilaznoj ingenioznosti kategorijā 
viteštva, časti i čedne ljubavi. Riječju, i u onom koji s naslova ingenioso i jest: hidalgo ili 
caballero – vitez don Quijote od Manche. A Tzvetanu je (Cvetanu) Todorovu, bugarsko-
francuskom teoretiku, za europejski identitet još nužno i prijelomno ono stoljeće 
prosvjetiteljstva, ponajviše s pojmom autonomije, a po kojemu je pojmu – svako ljudsko biće 
sposobno samo spoznavati svijet i odlučivati o vlastitoj sudbini.57 (Uzgred: George Steiner, 
prototip intelektualca europskoga kova, ne može zamisliti – ni sat života bez bogatstva Europe, 
bez njezinih kafića, na primjer, pa pledira za moguću metafiziku kafićā, kojih da je od Lisabona 
do Odese i Kijeva, ali ne i u Moskvi).58 Svesrdnim i optimističkim zagovorom legitimiteta 
pluralizma (religijā, kulturā, vlasti) Todorov trima vrelima identiteta Europe – Ateni, Rimu i 
Jeruzalemu – dodaje i imena Londona i Pariza, Amsterdema i Ženeve, Berlina i Beča, Milana i 
Venecije.59 Sloterdijk će i drugačije, radije o europejskosti onoga imperijalnoga. Riječju, bȋt mu 
je Europe onaj prijenos duha Imperija carskoga Rima, i to počam od ranoga srednjovjekovnoga 
europskog početka pa sve do Rimskih i Maastrichtskih ugovora iz 1957. i 1991.,60 pa su mu u 
povijesnome tijeku kroz 1500 godina, prenositelji i (re)inscenatori imperijalne ideje – 

/.../ rimski biskupi na samom početku, Karolinzi, Otoni, Staufferi u slijedu, zatim 
Habsburzi u svojim austrijskim i španjolskim linijama, nadalje misionarski redovi, britanski 
pustolovi-kapitalisti i trgovci ljudima, Burboni i ruski carevi, te naposljetku car i karizmatski 
uzurpator moderne Napoleon I., Wilhem II., Lenjin i Hitler.61

su dvadeset godina ključne riječi današnje Jugoslavije – kao što će to one biti i sutrašnje Europe, pa spominjući genius 
loci i Placu te Lovrijenac i duh Hamleta nastavlja: Sve tragične dileme naše Europe nalaze na ovom mjestu svoju 
ilustraciju. Deviza grada je Libertas, doktrina države Samoupravljanje. (Pogovor. Str. 196)

56	 I. Pederin, Rođenje Europe iz duha katolicizma i hereza, crkvenosti i viteštva. Str. 83.
57	 T. Todorov, La peur des barbares. U prijevodu i poglavlju: 5. Europski identitet. Str. 177.
58	 U Moskvi, međutim, nikad nisam vidio kafiće, ali Moskva je već početak Azije, velike Azije. (G. Steiner u 

razgovoru: Građanski rat i suton Europe. Str. 22.) Glede razgovora se bilježi: Prikupili Isabelle Albaret i Oliver 
Mongin. (Bilješka u istom. Str. 21)

59	 Todorov, nav. dj. Str. 177.
60	 Sloterdijk, nav. dj. Str. 37. Čak: Opcijom za Strassbourg uspjela je ideologija Zapada koja je težila vrelima 

rimokatoličkog blagoslovljenog franačkog jedinstva, posve onako kako su naložili kršćanskodemokratski 
ideolozi pedesetih godina /.../ (Isto, str. 41)

61	 Isto, str. 43.



109

Elem, ako bȋt Sloterdijkove Europe i jest – angažman u imperijalističkoj tisućljetnoj 
commedii del arte, za ono zemljopisno središte kontinenta, koje se rado i melankolično odaziva 
na ime Mitteleuropa, maksimalizam volje i politike, baš kao i imperijalna reinscenacija, 
uopće i nisu na djelu. Tȃ je središnjica kontinenta vladalačkom Zapadu i jedna kulturalno 
novootkrivena zemlja, zemlja mnogih pokrajinā, neka vrst egzotične – krajine. Tamo, naime, 
podno Alpa i Karpata, zapadno od Rusā, a južno i istočno od Nijemaca, u moru Panonije, 
tamo gdje vijuga tȏk one rijeke koja se, počam od izvora, naziva Donau, Dunaj, Duna, Dunav 
ili Dunarea, u nekom prostoru Monarhije, uzduž i poprijeko carstva čija se himna pjevala 
na jedanaest različitih jezika,62 u prostoru nostalgije i utopije (pa i kad su kolači u pitanju),63 
tamo onkraj, tamo žive neka – nesretna društva. A nesretna su valjda i stoga što nisu ni s 
njemačkog duha, a niti s ruske duše. Ona su, ako pitamo (i godine 1969. slušamo) češkoga 
filozofa, zavazda u – pitanju:

Češki jezik ne podnosi “češki duh” ili “češku dušu”, pozna i priznaje samo češko 
pitanje. /.../ Egzistencije u središtu Evrope ne može biti u “duhu” ili u “duši”, nego samo u 
pitanju /.../. Pitanje, za razliku od upita, označava stres, ali također i bolećivost i trpljenje, a 
prije svega skepsu /.../.64

Tako je s njemačkoga obzora Mitteleuropa interesna sfera i povijesni zadatak, dok je 
s glȇda ruskoga to područje pojasom usputnih postajā, istom, manje-više nužno prolazište, 
tranzit.65 Pa, ako nas oni, nas usputne, slabe i nevelike, i ne znaju, njihovo neznanje – reći će 

62	 C. Magris, Danubio, cit. prema ulomku: 5. Hinternacionalna ili potpuno njemačka Mitteleuropa?. Str. 22. Još: 
Književnici teže da Dunav gledaju gotovo isključivo kao internacionalni, povjesničari pak uzimaju u obzir 
i germanstvo podunavske Austrije, sa zlatom Rajne što često blista u plavom Dunavu. (isto, str. 23.) A Rajna, 
komentira tršćanskoga germanista riječki kulturolog, suprotnost je Dunavu, “srednjoeuropskoj arteriji”: Magris 
trannacionalni, transkulturalni, neuhvatljivi i ambigvitetni Dunav, kojemu je već na početku sam izvor u pitanju, 
a ubrzo nakon toga i ime, prikazuje kao potpuni kontrast Rajni, koja je čuvarica uniformne kulture, rase, tradicije 
/.../ (N. Petković u ulomku: Subjekt koji putuje prvim razredom: kondukter Magris. Bilješka 20. Str. 62)

63	 Srednja Evropa ili carstvo kolača naslov je početnoga ulomka u eseju B. Donata. Usp. Varijacije na propalu 
temu. Str. 257, sl = Drukčije. Str. 5 sl), i u kojemu autor uviđa neispitan odnos i povratnu spregu između ljubavi 
prema kolačima i rasta trgovine u srednjoeuropskim dućanima s kolonijalnom robom (U njima – uz obavezni 
petrolej, kolomaz, dretvu, bičeve, pergamentpapir, pečatni vosak, modru galicu – počasno mjesto zauzimaju 
proizvodi neophodni za slastičarske majstorije /.../ – Isto, str. 262 = Drukčije, str. 14) Autoru je i kućica Ivice 
i Marice, za razliku od iste takve u Engleskoj ili Francuskoj, od čajnih kolačića (/…/ od pusrla, vanili kiflića, 
išlera, kuglera, orasnica itd. – Ulomak: Na tragu Ivice i Marice. Str. 17), pa preskočimo li malo nostalgiju 
autorova snovita zanosa (a u kojemu na koncu pridodaje i – /…/ čokoladne kuglere, marcipan, zatim košarice od 
prhog tijesta punjene kandiranim voćem, ukrase od grilaža, zatim šarenilo licitara, pa dobrih starih paprenjaka 
i medenjaka /…/ – Isto) Tvrtko Zane alias Donat zaključuje: Takvi kolači postoje samo u Srednjoj Evropi i može 
ih snivati samo srednjoevropejac. (Isto)

64	 Rukopis predavanja što ga je K. Kosík održao u Pragu 1969. uključen je u knjigu njegovih esejā Století Markéty 
Samsové, 1995. Ovdje u prijevodu i poglavlju: Što je srednja Evropa. Str. 44.

65	 Za ruskog baruna devetnaestog stoljeća, ali i za Gogolja i Dostojevskog, kao i za većinu emigranata u 
dvadesetom stoljeću, srednja je Evropa puki tranzit, žaljenja dostojno zadržavanje, prolazište kojim prolaze 
na putu za Evropu, koja za njih počinje tek tamo gdje se nalazi Pariz ili “Rulettenburg”. To je područje nužno 
zaustavljalište u kojemu se izmjenjuju konji i žuri se brzo odatle /…/ nikakvo boravljenje i nikada naseljavanje. 
Istovjetnu izvedenu ulogu igra srednja Evropa u ruskoj politici. (Isto, str. 53)



110

i Čeh – naša je krivica.66 Nadalje, vratimo li se nesretnoj odrednici, nesretnim je društvima, 
za razliku od onih sretnih, objasnit će to i jedan Šved piscu Ukrajincu – prijeko potrebna 
povijest jer njome nastoje objasniti sebi i drugima svoju nesreću, legitimizirati svoje nedaće, 
svoju bespomoćnost.67 Sve su to i rubna društva čiji žitelji rijetko i putuju, ali zato, nerijetko, 
zaglédaju u zemljovide:

Da, Europo, tvoje srce kuca negdje između Dijona i Pariza, a Iberija je tvoja lijepa 
glava u modroj postelji voda. Тvoj je nezasitni trbuh Njemačka. A ja? Zapravo, mi? Jesmo li 
mi tvoji bokovi?68

Na zemljovidima se, zaglédajući s bokova tȇ Europe, valjda i (u)kazuje grafija s onim 
(K. und K-ovskim) – kojekakvim zaboravljenim lokalnim tvorevinama kao što su Bohemija, 
Galicija ili Cislitanija.69 Za razliku od Mediteranca ili onoga zapadnijega susjeda, sjedilački 
žitelj istočne središnjice kontinenta nije baš istraživač prostora, većma je on (kartografski) 
putnik u vremenu. Brodski će dnevnik s podaljega ruba mitteleuropejskoga esejno kazati:

/.../ Srednja Europa nikada nije iznjedrila velike putnike. Bila je zauzeta putovanjem u 
svoju vlastitu nutrinu. /.../ Taj upadljivo sjedilački život, to puštanje korijena vrlo je vjerojatno 
plod duboka osjećaja beskućništva u dubljemu, mentalnom smislu.70

Ako je tomu tako, onda doista ima nešto u Srednjoeuropljanā, nešto u dubljemu, 
mentalnom smislu, što po mnogočem uopće i nije europsko, to nešto posvema usuprotno 
mnogim gradbenim figurama europskoga duha, osobnostima koje vazda figuriraju naspram 
onoga Nepoznatoga, što hoće reći, počam od Abrahama, Odiseja ili Kolumba, figurama 
– nomadskim, lutalačkim ili pustolovnim. Ima u tomu Kontinentu središnjemu nešto 
kulturmentalitetno što jest sjedilačko i nepovijesno, to jest: ciklično, dakle: azijsko. I kao 
što ni srednjovjekovlje, raširenom mnijenju unatoč, uopće nije kršćanstvom nadisana 
epoha nego upravo suprotno71, reći će rečeni Zapadnjak – istočno razdoblje Europe, tako je 
nekako i tȃ zemljopisna srednjost Europe jedan prostor – neeuropskoga (i mitskoga) Istoka. 

66	 I dok mi u srednjoj Evropi, slabi i neveliki brojem, iz generacije u generaciju proučavamo Kantove spise i 
recitiramo Puškinove stihove, oni, snažni i brojni, i ne znaju imena tih o čijim bi djelima u svom interesu cijele 
Evrope trebali razmišljati. Ali, njihovo neznanje naša je krivica. (Isto, str. 59)

67	 J. Andruhovyč, Центрально-східна ревізія. Cit. prema: Srednjoistočna revizija. Str. 26.
68	 A. Stasiuk, Dziennik okrętowy. Cit. prema: Brodski dnevnik. Str. 115. Dugo je bilo diskutabilno gdje je točno 

geografsko-geometrijsko središte Europe. Kamenu u jednom slovačkom selu na kojem piše Srče Europe, 
konkuriraju ini samoproglašeni dokazi koji to srce smještaju oko Praga ili u Sloveniju, dok pariški Nacionalni 
institut za geografiju istraživački iskazuje – /…/ da se srce Europe nalazi ondje gdje se sijeku 25 stupnjeva i 19 
minuta geografske dužine sa 54 stupnja i 14 minuta geografske širine. (K. - M. Gauss u poglavlju: Srče Europe 
(slovački). Str. 123), a što je – /…/ pola sata vožnje automobilom sjeverno od Vilnusa /…/ (Isto). Sve u svemu, 
čini se – /…/ da je Europa istočnija no što bi netko htio povjerovati i sjevernija nego što govore iskustva s 
godišnjeg odmora. (Isto, str. 124)

69	 Andruhovyč, nav. dj. Str. 16.
70	 Stasiuk, nav. dj. Str. 104.
71	 /…/ dugotrajna obrambena reakcija od revolucijskog fermenta kojeg je u svijet uvelo Evanđelje. (De 

Rougemont, L’Aventure occidentale de l’homme. Cit. prema ulomku: Od Mita do Povijesti. Str. 98).



111

I vrijeme se tu, pogotovo ono socijalističko, odvija puno sporije.72 A ona prava (i povijesna) 
europskost Europe stupa i nastupa s ruba, s krȃja, znači: s obalā. Putovalački smjeronazor 
Europe Kolumbova doba, tȇ jake Europe obalā, proizlazi i s neuroze, a koja, neuroza, nije tek 
s potrebe novih trgovačko-začinskih ruta nego je i s vjerskoga, a u smislu ugaonoga temeljca, 
i nekoga – europskoga poriva, onoga jeruzalemskoga. I neuroza izazvana padom Jeruzalema 
Europu 15. ~ 16. dvostoljeća čini – uljudbom putnika.73 A otkrivača Indijā (koji se s izborena 
i zadobivena plemstva piše – Admiral mora oceanskoga i Potkralj i doživotni namjesnik 
svih otoka i kopna, koja otkrijem i osvojim ili koja će se kasnije otkriti ili osvojiti u moru 
oceanskom),74 moguće je, don Cristóbala Colóna, inicijalno čitati s eurovjerske, a tek potom 
i s eurokolonijske nakane. Poput gorostasna sveca velike snage a sumnjive autentičnosti,75 
diva koji je prenosio putnike preko rijeke (od mogućih mu je imena prije obraćenja i ono 
Offerus ili Offro), pa tako jednom prenosio i malo dijete, sve se čudeći sve većoj težini 
djetetovoj (koja kao da bje težinom cijeloga svijeta), da bi po prelasku shvatio da je upravo 
bio Χριστόφορος (u djetetu, naime, otkri Stvoritelja kojega je na ramenima nosio),76 i 
imenjak mu Admiral čini isto preko mora oceanskoga: prenosi (i pronosi) Ime i otkriva novi 
Svijet (i svu olujnu težinu toga Novoga). То јеst: kristoforskim je svojim imenom Kolumbo 
upravo i – Kristonoša, patronskom svom svecu zadaćom posvema nalik – prevozilac Krista,77 

72	 Tko prolazi ovuda zamijetit će da je vrijeme ovdje u manjoj mjeri novac nego na Zapadu. Govorimo mnogo. I 
vlak je sporiji, i film je sporiji, a isto tako i način obavljanja poslova. Nalazimo vremena za sastanke, imamo 
kamo ići, imamo se s kim susretati, imamo koga pozvati ako ne želimo ostati sami. (G. Konrád, Skica za 
srednjoeuropski autoportret. Str. 77)

73	 I. Pederin, Vjerska pozadina putopisa u doba otkrića. Str. 449. Brojke: Europska ekspanzija preko oceana 
ponajprije je bila seoba ljudi. U šesnaestom stoljeću odselilo je oko 240.000 muškaraca i žena iz Španjolske u 
Ameriku, gotovo isto toliko Portugalaca (mahom mladih muškaraca) u Aziju – i većina ih se nikad nije vratila. 
(J. H. Elliott, Mrtvački ples oko svijeta. Str. 18)

74	 Usp. Prolog brodskoga dnevnika Kolumbova prvoga putovanja (3. 8. 1492. – 4. 3. 1493.), a koji je, dnevnik, s 
izgubljena izvornika citirao i prepričao dominikanac Bartolomé de las Casas osim ovoga doslovnog prologa, 
koji je on (Kolumbo – op. Z. S.) kazivao u pero za Kralja i Kraljicu (C. Colón. Str. 42)

75	 O svecu kojemu je već 452. god. u Kalcedonu podignuta crkva (živio je i mučen u Samu (Licija) za cara Decija), 
rječničkom se natuknicom Kristofor kazuje: Negdašnji kršćanski svetac i mučenik. Uklonjen iz katoličkoga 
crkvenog kalendara 1969. zbog sumnjive povijesne utemeljenosti. (U 16. st. Tridentinski koncil bezuspješno je 
pokušao da ukine njegov kult.) (J. Hall, Rječnik tema i simbola u umjetnosti. Str. 170.) Svetoga je Kristofora 
izvjesno prisuće i u Hrvatā: patron je Raba, gdje mu se čuvaju i moći, a također je zaštitnikom šibenske i 
suzaštitnikom krčke biskupije. Valjda se i s razloga toga još uvijek časoslovi i čita (na 27. srpnja) i u našemu 
oficijelnomu oficiju (usp. Božanski časoslov. Str. 845sl). Naša nam pjesnikinja i hagiografkinja nudi i druge 
datume: /…/ spomendan za Zapadnu crkvu mu je 25. srpnja, za Istočnu 9. svibnja, za Koptsku 28. ožujka... (G. 
Cvitan, Kako vidjeti milost). Još: /.../ u Šibeniku je navodno njegova ruka, u Rabu lubanja prispjela kao dar 809. 
godine iz Carigrada. Štoviše, neki izvori navode da je krunu za lubanju darovala bosanska kraljica Elizabeta 
Kotromanić, udana za Luja I. Anžuvinca... (Isto)

76	 Pak čuje: Ne čudi se, Kristofore! Nisi ti samo cijeli svijet nosio na sebi, već i samog Stvoritelja svijeta. Ja sam 
Isus Krist, kralj (MG u ikonografskorječničkoj natuknici: Kristofor. Str. 354)

77	 Od mnogih zaštitā koje su priključene svetačkoj zadaći Kristofora ističu se one – prijevoznikā, mornarā i 
putnikā (pogotovo onih na dugim putovanjima), a također i ona od oluje. Sjetiti nam se i filmovanih autostopistā 
hodočasnika u Santigao Campostelu u Buñuelovu Mliječnom putu koji, po psovki na vozilo koje im nije stalo 
pa tren poslije sletjelo s ceste i zapalilo se, dotrče do slupanoga automobila i u njemu naiđu na prekrasnoga 



112

a u španjolskoj inačici prezimena i – onaj koji ponovno napučuje, na što također podsjeća 
Zapadnjak roda plemenita i stila otmjenoga:

/.../ kao što njegovo ime Cristobal prethodi Colonu, tako su i strast za križarskom vojnom 
i kršćanskim poslanjem prethodili i jedini omogućili, ekspediciju /.../.

Cilj Colona nije bio, u stvari, osvojiti Ameriku, za koju nikad i nije vjerovao da postoji, 
već naći put prema Indiji i Kitaju, za koje je vjerovao da su veoma blizu Zapada, preobratiti 
njihova princa, za kojeg je vjerovao da je Veliki Kan, i donijeti dostatno zlata za plaćanje 
križarske vojne i tako osloboditi Jeruzalem.78

Posljednji je maurski vladar Granade ishodio da egipatski sultan pošalje jeruzalemske 
monahe pred kraljicu Izabelu s opomenom da prekine opsadu Granade jer da će u protivnom 
biti razoren Kristov grob i poklani svi kršćani u Siriji i Palestini. Legenda kaže da je molbi 
monahā i prizoru kraljičine teške duševne borbe bio nazočan i Kolumbo. Kraljica uspije ne 
popustiti, pak otpravi monahe s obećanjem potpore od tisuću dukatā godišnje i darovanim 
velom za sveto mjesto što ga je sáma izatkala, a potreseni Kolumbo se zavjetuje da će sva 
blaga koja donese iz Indije porabiti za vojnu u oslobođenju Svetoga groba.79 Zavjet je, ma i 
legendaran, svakako – viteški, donquijotski, jer se u veličajnom ludilu Kristofa Kolumba koji 
odlazi u Indiju svojih snova80 kuje i plemeniti značaj budućega bistroga viteza, uprav kako 
će i podnaslov jednoga Kolumbova biografskoga portreta: der Don Quichote des Ozeans.81 
Spomenom Kolumbova židovskoga podrijetla frankofoni nas Švicarac de Rougemount,82 
hotimice ili ne, púti i na abrahamovska (europska) počela, budući da je i praotac naš 
Abraham ostavio Ur Kaldejski i krenuo, a da nije znao kamo ide. Tomu svemu nasuprot 
Srednjoeropljanin kanda neizvjesna puta ne poduzima, pak s kućišta svoga, većma i s onoga, 
naprijed spomenuta – mentalnoga beskućništva, on, daljinama nesklon, taj mnogi rubni žitelj 
(doduše ne baš i onaj, ilirskim idejama zadojen – činovnik hrvatski ili pak komunističkom 
utopijom – proleter jugoslavenski), rado misli upravo i ovako, podanički:

Što više zemlje ima Car, to bolje za obična čovjeka. Kad zemljom gospodare ideje, nikad 
se ne zna komu ona pripada, jer ideje se mijenjaju, a Car se ne mijenja nikada. /.../ a nakon 
njega doći će drugi, i mi će opet biti jednostavno podanici. Nema u tome ništa loše. Vlast koja 

mldaića, naime – Kristofora. Jer: taj i zaštitnikom automobilista jest. I Krleža će: Sveti Kristofor postao je danas 
zaštitnikom automobila i parostrojeva /.../ (M. Krleža, Evropa danas. Str. 12 = u izdanju 1972. Str. 11)

78	 De Rougemont L’Aventure occidentale de l’homme Cit. prema ulomku: Zapadni san. Str. 112.
79	 Usp. P. Mardešić, Kristof Kolumbo. Str. 18.; J. Wassermann u poglavlju: Računi, prošnje, potucanja i bezumni 

zahtjevi. Str. 35.
80	 D. de Rougemont, Les mythes de l’amour. Cit. prema ulomku: III. Nazočnost mitova i njihove moći u različitim 

oblastima. Str. 24.
81	 Wassermannov naslov – Christoph Columbus: der Don Quichote des Ozeans: ein Porträt naš nakladnik, za razliku 

od istoga prijevoda u starom izdanju Glas rada, Zagreb 1952., prijevodno tiska bez donquijotske paralele, 
nekako pučkoškolnički, tek kao – Kristof Kolumbo: Otkrivanje Amerike (usp. Wassermann).

82	 Usp. Rougemont, Zapadni san. Bilješka 2. Str. 111. 



113

je daleko, najbolja je vlast. Uvijek se možemo izmotavati da nismo dobro čuli što je rekla i 
zavaravati se da ona ne čuje naše molbe upravo zbog daljine.83

Podaničkom snu s dalekim daljinama mitske neke Kakanije pogodovale su i više no 
mnoge blizine sovjetizirane zbílje u zemljama Srednje Europe. A stanovnici su tȇ zbílje – i 
u vrijeme Hruščova i Beatlesa bili odjeveni kao da su došli pozdraviti prijestolonasljednika 
Franza Ferdinada.84 Za žitelje tȇ teatralizirane zbílje, riječju: realzbílje s onu stranu željezne 
zavjese, za auditorijum toga pričina – istinski je život vazda tamo, s one strane. (No, i tamo 
Zapadu puno bliže, svjedoči Berlinac s naših stranā, i tri-četiri godine nakon pada Zida – 
garderoba je još siva i sivkastosmeđa, a stanovnici prolaze uz rub kuća, baš kao i oni što 
su onomad dolazili s Golog nam otoka).85 Na život, koji ima uskoro nastupiti, gledalo se 
kao iz publike. I on, taj pravi život, za neutaživu socijalističku žudnju, započinje, kao što 
to u Amsterdamu simpozijumski izreče (na trendovsku se srednjoeuropsku temu onodobno 
referiralo na simpozijumu i kolokvijumu mnogom) i naš pisac – 

/.../ kao za glumce u kazalištu, život započinje dizanjem zastora. I osjećaji koji se tu 
vezuju kazališno su jednostavni: nostalgija i idealiziranje nedohvatnog.86

A nedohvatni su (i idealizirani) i sámi zemljopisni obrisi srednjoeuropskoga 
potkontinentnog prostora. I do svoje zemljopisnosti potkontinent Srednja Europa dolazi istom 
preko političkog posredovanja,87 dakle svojom – historijskošću. (Međutim, tako je zapravo 
i sa sámom velikom Europom, što zapaža E. Morin: to barbarsko kontinentalno zaleđe stare 
Grčke i Rima uopće i postaje zemljopisnim pojmom tek svojim ulaskom u povijest).88 A 
onda, i s onih režimsko-zemljopisnih konotacijā Miłoszeve rečenice, a koja umuje spram 
(uma) zasužnjenoga:

U svakoj prijestolnici Srednje i Istočne Europe dugo u noć osvijetljeni su prozori na 
zgradi Centralnog komiteta.89

– oduševljenje za Mitteleuropu, upravo s tȋh nesretnih sovjetiziranih, ma i s naših 
nesvrstanih stranā, bijaše, doista – veliko. I naše su polja književnoga strane imale s čime 
srednjoeuropski nastupiti.90 Ali, uglavnom – nisu. U fenomenu su (a Srednja je Europa, čim 

83	 Stasiuk, nav. dj. Str. 127.
84	 Na ovom mjestu ukrajinski pisac otvara zagradu: (Kako su samo uspjeli sačuvati tu odjeću – to je pitanje! 

Unatoč svim čistkama, pretresima, deportacijama u Sibir, nacionalizaciji? Zar je nisu ni skidali tijekom svih tih 
desetljeća? Jesu li spavali tako odjeveni očekujući noćna uhićenja?) (Andruhovyč, nav. dj. Str. 10.)

85	 Usp. B. Ćosić u razgovoru: Nitko me nije potjerao iz Srbije, ali devedesetih sam osjetio miris fašizma.~. Str. 72.
86	 A. Šoljan, Kantonizacija Evrope. Str. 28-29. /.../ tekst referata koji je Antun Šoljan održao na simpozijumu o 

Srednjoj Evropi organiziranom na Sveučilištu u Amsterdamu 14-18. prosinca 1987. (Bilješka u istom pod * Str. 28.)
87	 Usp. T. Cipek, Mitteleuropa. Str. 155. i http://.
88	 Isto, 154., kao i – E. Morin, Penser l’Europe prema: Misliti Europu. Str. 65.
89	 Cz. Miłosz, Zniewolony umysł. Cit. prema: VIII. Neprijatelj poretka – čovjek. Str. 197.
90	  /.../ mislim na onu famoznu trojku – Krleža, Andrić, Crnjanski, koji su u kulturnom značenju te reči, proizvod 

upravo tog srednjevropskog književnog kompleksa. Međutim, mi smo i ovog puta izostali. Svoj come back u tom 
smislu ima austrijska literatura preko Kafke, Muzila i još desetak-dvadesetak dobrih pisaca. Imaju i Mađari, 



114

je kulturzemljopisno onomad otkrivena, i bila fenomenom, ali također, i kantovski suprotno 
– noumenom), nastupali većma oni sa zapadnih eurostranā središnjice kontinenta. Feno(nou)
men je srednji bio, upravo poput jednoga literaturnoga čitanja Trsta, grada s trojne međe 
romansko-germansko-slavenske – metonimija za kulturnu raznolikost, ali ga se, Trst, također 
čitalo i – kao sinegdohu za propadajuću dunavsku monarhiju i Evropu 21. stoljeća.91 U 
svakome se i mnogome slučaju htjelo pokazati da to srednje nije tek pukom klimatskom ili 
– kako reče Handke i silno razljuti mnoge – meteorološkom odrednicom jedne geoprostorne 
širine (koja se proteže, iscrtajmo i mi neku svoju: od baltičkih obalā i galicijskih ravni do 
drvoreda kestenā na sušačkoj obali podno Trsata, pa i do pulskoga željezničkoga kolodvora 
s tračnicama koje silaze u more)92 nego i pitanjem neke navlastite i kulturne (umereno 
barokne93) posebnosti srednjega (ni zapadnoga ni istočnoga) duha. Pa, i onim zemljovidnim 
odrednicama Europe koje jesu središnje – unatoč. Veli:

Literatura Austrijanca Petera Handkea, na primer (i bez obzira na njegovo slovensko 
poreklo) bliža je Fokneru i pariskim eksperimentima u oblasti proznog izraza nego bilo kom 
piscu iz mitteleuropskog kulturnog horizonta, prošlog ili sadašnjeg /.../.94

Handkeov meteorološki izričaj o Srednjoj Europi – izrečen na međunarodnome 
književnom festivalu povodom nagrade Vilenica, a u vrela doba spram srdnjoeuropejske 
potrebe i teme kojima se, potrebom i temom, uzavrelo žarilo sredinom 1980ih – razočarao 
je i uvrijedio srednjoeuropsku gospodu od pera, pa tako i onoga hrvatskoga, u ovom slučaju 
uistinu istinskoga gospodina, sudionika Donata, valjda i time što je silno pomutio ideologijski 
značaj koji su isti pridavali svojoj temoidejnoj srednjoeuropskosti. Temo će idejno glede duha 
toga (kulturnoga) prostora za Društvo slovenskih pisateljev – koje je svoju međunarodnu 
nagradu utemeljilo, po kraškoj je špilji između Sežane i Divače nazvalo, pak ju (uz statut 

imaju i Italijani, ali mi smo i ovom prilikom izostali. (D. Kiš u razgovoru: Удео чуда и труда. Str. 415 = 
Život, literatura. Str. 165. = Gorki talog iskustva. Str. 147) Valja uzgredno pripomenuti: Andrić, ma koliko bio 
usredišten srednjoeuropskošću svoga bosanstva, on istodobno, s istoga tog bosanstva, jest i našom – Azijom, 
pak Europi (i Nobelu) s tȇ orijentazijske strane biva zanimljiv.

91	 J. Strutz i P. V. Zima, Polikulturalnost fikcije. Između Alpa i Jadrana. Str. 98.
92	 M. Jergović u kolumni Dragan Velikić (str. i http://), pored činjenice sljubljenosti mora i tračnicā, ističe da za toga 

srpskog književnika, rođenog Puljanina, glavni grad Srednje Europe nije ni Beč, nije ni Pešta, nego je Pula. (Isto) 
93	 Tako će spominjani pisac toga kruga i prostora: D. Kiš u varijaciji pod 22 (Варијације на среднјoевропске 

теме. Str. 36. = beogradski časopis, str. 203. = Život, literatura, str. 47). Beogradski časopis “Kњижевност” 
izostavlja varijaciju pod 21 (o magiji Rusije u srpskoj kulturi i nacionalizmu) pa ovu, koja je 22, numerira kao – 
21. Doista: srednjoeuropski je barok, iako kičast, a ono, istodobno – umjeren i kontroliran, upravo kao što je to i 
onaj, na prvi nam pogled i nepostojeći – Kišev. Taj će pak, na novinarsko pitanje o svojoj baroknoj kvalifikaciji 
reći: Da, postoji neka barokna dimenzija u onome što pišem. Nekakav čak kitnjasti barok... Međutim, u isto 
vreme postoji nešto zgusnuto, strogo... Rekao bih da je reč o svesnom, kontrolisanom baroku. (Baroque et vérité 
Cit. prema: Barok i istinitost. Str. 251-252.) Još: Danilo Kiš je izabrao da u svojim knjigama zaobiđe erotski 
problem u književnosti: umjesto da se pojavi kao tema, on iskrsava u obliku stila. Jezik na kojem piše Danilo 
Kiš tako je čulan, tako bogat – često je to barokni jezik /.../ (Ž. Barbdet, Cit. prema prijevodu: Данило Киш и 
среднјоевропски роман. Str. 87)

94	 Kiš, Варијације на~, pod 23, str. 36. = beogradski časopis, pod 22, str. 203 = Život, literatura. Str. 48.



115

na osam srednjoeuropskih jezikā)95 od 1986. godišnje, upravo u špilji krasotici, i svečano 
podjeljuje – nadasve i izrijekom biti: snošljivost, nenasilnost, razumijevanje, pluralizam, 
dakle integracijsko načelo raznolikosti,96 dakle one integracijske vrjednote koje na prostoru 
od Baltika do Jadrana, od Berna do Beograda97 trebaju, svom podzemnom ugođaju jamske 
dodjele usuprot, izaći na kulturno (i političko!) svjetlo dana. A spomenuti je austrijski pisac 
slovenskih korijena u tȃ prevratu sklona doba, već i pojavom sámom, progovorio o onoj inoj 
(nadzemnoj, upravo i alpskosunčanoj), svakako i bešćutnijoj i zapadnoj Europi, onoj Europi 
koja glasno izriče, upravo kao i onomadne taj mrtav hladan Handke – nešto prostačko, 
neuviđavno, pa i pred piscima od kojih nas je bar desetak, gnjevi se Donat – proboravilo 
poneku godinu u zatvorima.98 Danas znamo: Handke upravo bijaše Europom (baš kao i 
protumitteleuropski Krleža), a uvrijeđeni pisci tek – gospoda. Gospodin je Donat, kolumnom 
se sjećajući neprilične izjave i pojave toga barbarina u duši,99 bio, to baš i negospodski veli 
– zgranut pred tim mozgom, u kojem je tradicionalno alpsko pomanjkanje joda, zacijelo, 
nanijelo nepopravljive štete.100 Ipak (u zagradi) priznaje kako se tȃ Handkeova meteorologija 
nije podnosila i s presudna, a brižno njegovana – razloga:

Očito tom dečku s Alpa nije bilo posve jasno što je u tom času značila svima nama 
brižno njegovana ideja (možda i fikcija) o Srednjoj Europi, u koju smo polagali više nade 
nego što nam je ona mogla a, očito, i htjela, uzvratiti.101

Handkeova je meteorologija bila uvredom za rasprostranjenu (fikcijsku) ideologiju. A 
tȗ su, brižno baš njegovala – mnoga ondašnja, iz poretka socijalizma – gospoda.

Gospoda, iz glumišta: Ipak, hrvatskim glumištem socijalističkih 1980ih i nije baš odveć 
vladao taj gospodski narativ srednjoeuropski, taj nekom melankolijom i idealizacijom prožet 
duh fikcije. Kao da pozornicom i nisu dominirala kazališna gospoda nego više, izrazimo li 
se naslovom onodobno praizvedene Hadžićeve komedije – i drugovi.102 Svojim je nekim 

95	 Usp. u zborniku: Vilenica 87. str. 5-16.
96	 Statut Međunarodne književne nagrade Vilenica Društva slovenskih pisaca u istom, str. 10. Iako se Statut prestao 

objavljivati na mnogim jezicima geoknjiževnoga nam okolja (već u svojoj drugoj godini Vilenica zadobiva 
podnaslovnu dopunu u litvanskom i lužičkosrpskom, ali uz slovenski i njemački, Statut biva tek na francuskom 
– usp. u zborniku: Vilenica 88. Str. 7-12), i u dopunjenoj se i aktualnoj inačici taj statutni dokument još hvata 
ishodišnih idejnih načela iz posljednjih godinā socijalizma (usp. § pod I.3. Namen festivala = http://).

97	 Isto mjesto i http://. Prvi je dobitnik Vilenice F. Tomizza, 1986., drugi P. Handke 1987., a u novije doba 
nagrada ide i sjevernije i istočnije i južnije od statutno spomenutoga Beograda (u Litvu, Estoniju, Rumunjsku i 
Makedoniju), a od trideset dobitnika po dvojica su s bosansko-hercegovačkih i hrvatskih književnih širinā, tako: 
J. Osti, 1994., S. Mihalić, 2000., M. Kovač, 2003. i Dž. Karahasan, 2010.

98	 B. Donat, SR Jugoslavija uzvratila je ljubav Peteru Handkeu: objavila je gusarsko izdanje njegove knjige i nije 
mu platila autorska prava!. = Usavršavanje pogrešaka. Str. 155.

99	 Isto. A glede pojave: Visok plav, sa šminkerskim naočalama na nosu, stalno je krstario s telećakom na leđima i 
bio meta znatiželjnih novinara. (Isto; u knjizi = str. 154)

100	 Isto; u knjizi = str. 155.
101	 Ista mjestā.
102	 Gospoda i drugovi (Satiričko kazalište Jazavac, Zagreb 1984. Redatelj G. Paro)



116

novim baroknim trendom neinstitucionalna institucionalnost Ristićeva KPGT-a u mnogočem 
preuzela gospodsku, ali i monopolnu, reprezentativnost postgavellinskoga kartela redateljā 
iz minule dekade. Treba se podsjetiti na zbilju zagrebačkoga glumišta prvih 1970ih, kada je, 
svakako i s nemalih zaslugā spomenutoga tzv. redateljskoga kartela Gavellinih nasljedovateljā, 
bilo kazališno vrlo živo, a društvovno čak i uzavrelo. Bila je to, ne računajući onu pl. Miletića 
intendantsku eru ili onu građanskoga nam teatra između dva svjetska rata, obje s nemalim 
nazorskim obilježjima srednjoeuropeizma (znači: s Gavellom kao redateljem, s intendantom 
Benešićem,103 s Krležom kao dramatikom, Babićem kao scenografom, a Strozzijem i Raićem 
kao protagonističkim silama), zacijelo i ponajbolja kazališna perioda novijega hrvatskoga 
glumišta. I na pozorničkim su se daskama uspješno realizirale – zlatne sedamdesete. Sve 
socijalizmu, partiji i olovnim godinama – unatoč. Pobrojimo: repertoarne dramske novìne 
dolazile su s pozornice u Frankopanskoj, one radikalnije i tematski ciklusirane – iz &TD-ovih 
dvorana u Studentskom centru, musical se, istiskujući purgerski operetni ukus, više no uspješno 
inscenirao na, za tȇ žanrovske potrebe (još i dandanas), maloj i neodgovarajućoj kaptolskoj 
pozornici, dječje je teme vrlo hrabro propitivalo, ma i bez vlastite pozornice – Kazalište 
mladih, a repeticijskoj su glumi podno štukaturā Hrvatskoga narodnog kazališta predočena 
mitska i zborska načelā u tzv. kolektivnoj režiji Georgija Para. Ako bismo što govorili o 
duhu srednjoeuropeizma naših 1980ih s aspekta dramske riječi, onda je pored nevelikoga 
trenda spram Franza Xavera Kroetza i Václava Havela neizbježno izvedbeno prisuće Ödöna 
von Horvátha,104 a u hrvatskom smislu ponajviše ono Slobodana Šnajdera.105 Prijepori oko 

103	 Za građanskost ondašnjega glumišta ponajboljom je ilustracijom, ma i statističkom – Benešićev Godišnjak 
Narodnog Kazališta u Zagrebu: za sezone 1914./1915.–1924./1925. Ovaj pouzdan vodič, izdan za Benešićeva 
upravikovanja, nije tek kronika jedanaest sezonā, no i – autorsko djelo Julija Benešića koje je neliterarnim 
jezikom stvorilo literaturu o kazalištu, kako kolokvijumski slovi A. Bogner-Šaban (usp. Benešićev Godišnjak 
Narodnog kazališta u Zagrebu u povijesnome i kazališnom zrcalu. Str. 35 i 39), a onda i doista cjelovita slika 
onodobne kazališne pozornice vs. one društvovne. 

104	 Von Horváth na hrvatske pozornice dolazi sredinom 1970ih, a u naredno se desetljeće-dva i udomaćuje. Tako: 
Priče iz Bečke šume (Dramsko kazalište Gavella Zagreb, 1975. Prevodilac Z. Mrkonjić. Redatelj K. Spaić; Hrvatsko 
narodno kazalište u Osijeku, Osijek 1986. Prevodilac Z. Mrkonjić. Redatelj M. Međimorec; Hrvatsko narodno 
kazalište Ivana pl. Zajca, Hrvatska drama, Rijeka 1996. i 2001. Prevodilac D. Horvat. Redatelj Z. Sviben); 
Tamo amo (Zagrebačko gradsko kazalište Komedija, Zagreb 1977. Prevodilac I. Juriša. Redatelj B. Jerković); Hotel 
Belvedere (Narodno kazalište Ivan Zajc, Talijanska drama, Rijeka 1978. Traduzione di W. Lukács. Redatelj G. 
Maffioli = Hotel Bellevue; Hrvatsko narodno kazalište, Zagreb 1987. Prevodilac i redatelj M. Škiljan); Don Juan 
se vraća iz rata (Narodno kazalište Ivan Zajc, Rijeka, 1983. Prevodilac D. Horvat. Redatelj V. Vukmirović); Figaro 
se rastavlja u Ludi dani (Dramsko kazalište Gavella, Zagreb 1987. Prevodilac J. Marinković. Redatelj P. Magelli); 
Kazimir i Karolina (Narodno kazalište August Cesarec, Varaždin 1986. Prevoditeljica M. Buljan. Redatelj P. Veček); 
Vjera, ufanje, ljubav (Dramsko kazalište Gavella, Zagreb 1991. Prevodilac Z. Mrkonjić. Redatelj P. Magelli); Sudnji 
dan (Dramsko kazalište Gavella, Zagreb 2005. Prevodilac D. Torjanac. Redatelj G. Paro).

105	 Kamov, smrtopis (Hrvatsko narodno kazalište, Zagreb 1978. Redatelj Lj. Ristić; Hrvatsko narodno kazalište, Split 
1981. Redatelj Ž. Orešković); Hrvatski Faust (Hrvatsko narodno kazalište, Split na Splitskom ljetu, 1982. Redatelj 
D. Radojević; Narodno kazalište August Cesarec, Varaždin 1983. Redatelj P. Veček). I bez obzira na dubrovačko 
mjesto radnje srednjoeuropskoga su nazora i – Dumanske tišine (Narodno kazalište August Cesarec, Varaždin 1987. 
/ Dramsko kazalište Gavella, Zagreb 1987. Redatelj Ž. Mesarić; Narodno kazalište Ivan Zajc, Rijeka 1987. Redatelj 
Z. Sviben); Bauhaus (Zagrebačko kazalište mladih, Zagreb 1990. Redatelj P. Magelli). Primijetiti je učestalost 
godine 1987., a i spomenuti i izvanhrvatske Šnajderove premijere: Hrvatski Faust (Jugoslovensko dramsko 



117

njegova Hrvatskoga Fausta, koji je praizveden na beogradskoj pozornici, a ne i odigran na 
onoj koja mu je i idejnim mjestom radnje, počinjali su već i onodobno106. Srednjoerupejstvo 
se epohe, uz u hrvatsko glumište onomad pristigloga Paola Magellija, i dalje ponajviše veže 
uz redateljstvo Koste Spaića i njegova u zagrebačkome Hrvatskom narodnom kazalištu 
uprizorena Krležina Vučjaka te kultne izvedbe dramatizacije Marinkovićeva Kiklopa, obje u 
1986., kao i one Romana o Londonu Crnjanskoga iz 1989. (Možda treba reći da je Spaićevo 
temoredateljsko srednjoeropejstvo započelo u Dramskom kazalištu Gavella s Weissovim 
Hördelinom, 1973., a napose se iskazalo prvim Von Horváthom i Pričama mu iz Bečke šume, 
1975., a završilo s Kosorovim Maskama na paragrafima, 1989. i Nestroyevim Talismanom 
iliti tko je bez crvene boje, 1990.).

Krajina, u eliminaciji: Povratimo se gospodi iz socijalizma, pa s njima zaključno i 
nastavimo: dok Kundera životnim mjestima i putima Franza Werfela iskazuje primjer tipične 
srednjoeuropske biografije,107 po drugoj pak strani, Arthur je Koestler, drži Danilo Kiš, 
radikalno ostvarenje iste biografijske vrste. Koestler, kojega i mađarsko-češko-židovsko 
porijeklo stoji – 

/.../ kao kakav zodijački predznak koji tumači sva njegova traženja i ambiguitete: 
od judaizma do teorije asimilacije, od marksizma do apsolutne negacije komunizma, 
od iskušenja istočnjačkog spiritualizma do njegove demistifikacije, od vere u nauku do 
sumnje u svaki ”zatvoreni sistem mišljenja“ /.../ Kestlerova intelektualna avantura, sve do 
njegovog poslednjeg izbora /.../ nosi u sebi potencijalnu biografiju svakog srednjoevropskog 
intelektualca. Kao njeno radikalno ostvarenje.108

I ovim se potencijalnim i radikalnim biografskim primjerom tȃ srednjom nazivana Europa 
doista predstavlja tek kao – umjetnički konstrukt109 (naravno: ne gledamo li odveć s germanske 
strane, s koje je Mitteleuropa, ma i romantičarska, ipak i stalna ekspanzionistička politička 

pozorište, Beograd 1982. Redatelj S. Unkovski); Confiteor (Narodno pozorište, Beograd 1985. Redatelj J. Pipan; 
Pokrajinsko narodno pozorište, Albanska drama, Priština 1985. Prevodilac R. Ismailli. Redatelj V. Milčin); 
Калуѓерички тишини (Naroden teatar, Bitola 1987. Prevodilac I. Milčin. Redatelj V. Milčin), Dumanske tišine 
(Srpsko narodno pozorište, Novi Sad 1987.); Gamllet (Narodno pozorište, Sarajevo 1987. Redatelj S. Kupusović).

106	 Šnajderovu dramu Hrvatski Faust donio je direktoru Drame Hrvatskog narodnog kazališta u Zagrebu Pjeru 
Vidoševiću na čitanje glumac Miodrag Krivokapić sa željom da djelo postavi na pozornicu redatelj Ljubiša 
Ristić, a glavne uloge igraju on i Rade Šerbedžija. Kad su komad pročitali članovi Savjeta Drame, direktor 
Vidošević i redatelj Kosta Spaić odustali su od izvođenja smatrajući ga osrednjim i provokativnim. (E. Gerner u 
poglavlju: Goetheov i “Hrvatski Faust”. Str. 145)

107	 Franz Werfel je prvu trećinu života proveo u Pragu, drugu u Beču, a zadnju kao emigrant, najprije u Francuskoj 
i zatim u Americi /.../ (Kundera, nav. dj. Str. 301 = u izboru, 1998., str. 204)

108	 Kiš, Варијације на~, pod 30 str. 38 = beogradski časopis pod 29 str. 205 = Život, literatura, str. 51-52.
109	 Srednja Evropa je umjetnički konstrukt /.../ na koji istočnoevropske kulture mogu slobodno udariti svoj 

copyright. Srednjoevropski pisci (Kundera, Milosz, Konrad, Kiš i drugi) artikuliraju bit “srednjoevropskosti” 
/.../. Stvaranju kulturnog konstrukta uvjetovala je prije svega kulturna sovjetizacija većine zemalja Istočnog 
bloka /.../ (D. Ugrešić u eseju Priča o geleru i knjizi. Str. 184. = u izdanju 32002., str. 208)



118

ideja i program),110 elem, taj, upravo žudnjom s Istoka oblikovani konstrukt, gotovo pa suicidni, 
prostor iščezloga svijeta Židovā, nekad mnogoljudno upravo njima napučen,111 pričin potreban 
toj nesretnoj i širokoj, između Rusā i Nijemaca uklještenoj – središnjici kontinenta. Tom otoku 
ili brodu koji usred Staroga kontinenta nanovo plovi – prepušten strujama i vjetrovima koji 
ga nose s istoka na zapad i obrnuto.112 Plovi sve do trenutka nagloga zaborava i konačnoga 
brodoloma, do časa uništenja Srednje Europe. A taj je nastupio s početka 1990ih. S propašću – 
komunizma. Ponajbolji Srednjoeuropejac, a taj je, posebice za ono konzervativnije i zapadnije 
srednjoeuropsko mnijenje, na društvovnu pozornicu stupao, ne toliko protagonističkom koliko 
karakternom ulogom – disidenta, više i ne postoji.113 Granice su pomaknute, novim castingom 
novi ustroj – ustrojen.114 Putem tranzicijskoga beskomunizma jedinstvena i unijska Europa 
pristupa i likvidaciji svoje – krajine. Tako je fenomen mitteleuropejski, usudbeno baš svezan 
uz minula svoja carstva i njihove propasti, onih Monarhije i Pakta, Dunavske i Varšavskoga – 
potpunoma i nestao, potonuo na povijesno dno. Njegove sanjalačke i bečkokomedijske kulture 
srednjoeuropske, koja je, kako reče talijanski germanist – mješavina oduševljenja i razočaranja, 
više – nema. Razvitku i uzgoju postmodernizma, a kojega je tȃ kultura upravo i kolijevka – 
usprkos.115 Međutim, i jedinstvenoj će Europi, i kad nestanu okolnosti one, Kosíkom formulirane 
– suživotne parazitske simbioze između podanikā i vlastodržacā navlastite u srednjoeuropskom 

110	 O germanskom promišljaju Srednje Europe (s političkoga, vojnoga, ekonomskoga, pa i s aspekta “socijalno-
pedagogijskog”) – usp. Cipek, nav. dj.

111	 Ono što ja opisujem je jedan iščezli svet: Jevreji Srednje Evrope su iščezli, kao što je iščezao i moj otac. I pejzaž 
u kome su živeli mađarski seljaci i njihov način života takođe su iščezli pod “realnim socijalizmom”. (D. Kiš u 
razgovoru: Ironisch gegen die Schrecken der Existenz. Cit. prema: Ironijom protiv užasa egzistencije. Str. 282) 
Zapravo Židovi bijahu i puno više i / ili šire od Srednjoeuropljanā. Kazuje jedan od njih: Ali prije sedamdeset, 
osamdeset godina, jedini Europljani u Europi bili su Židovi poput mojih roditelja i njihovih roditelja. I voljeli su 
Europu. Nikada se nisu smatrali Ukrajincima, Rusima, Poljacima ili Letoncima, smatrali su se Europljanima. 
Voljeli su sve što ima veze s Europom. Voljeli su njezin krajolik, njezinu kulturu, njezinu glazbu, njezinu baštinu 
i književnost, bili su veliki poligloti, znali su mnoge europske jezike /.../ (A. Oz u razgovoru: Amos Oz:”Židovi 
su bili prvi pravi Europljani”. Str. 141)

112	 Stasiuk, nav. dj. Str. 141.
113	 Koji mjesec pred rušenje Berlinskoga zida još se pisalo: U Beču je jedan od najdarovitijih predstavnika austrijskih 

konzervativaca, Eberhard Busek, počeo da razvija koncept Srednje Evrope. Idealan je bio taj nadnacionalni duh u 
prošlosti kome su žrtvovani svi nacionalizmi. Treba izgraditi Srednju Evropu u veliki ideološki bastion, a disidenti 
su zapravo najbolji Srednjoevropejci. (Z. Konstantinović, »Srednja Evropa« – Argumenti i protivargumenti. Str. 70)

114	 Nepobitno je da se u europskoj povijesti političkih ideja pojam Srednja Europa javlja u trenucima političke, 
društvene i geo-političke krize, koja traži promjenu granica i novi ustroj Europe. (Cipek, nav. dj. Str. 155)

115	 Ta kultura (srednjoeuropska – op. Z.S.), koja je ponekad tražila istinu na samoj površini stvari, bijaše koljevka 
post-moderne: proces koji slabi jake kategorije misli i raspršuje život u atome pobijajući koncepcijsku 
hijerarhiju te iscrpljujući stvarnost. Post-modernim se može nazvati i trijumf neodređenosti kao i neprestani 
tjesnac koji je naveo Musila da napiše: »Naše biće je samo delirij više bića« /.../ / Mitteleuropska kultura je 
mješavina oduševljenja i razočaranja poput stare popularne bečke komedije Ferdinada Raimunda u kojoj dobra 
vila daje glavnom junaku čarobnu baklju koja ima moć da preobrazi stvarnost, pokaže blistavost i poeziju, čak i 
tamo gdje vlada bijeda i pustoš otkrivajući u isto vrijeme lukavstvo i upozoravajući ga da će mu baklja pokazati 
čudesne ali nepostojeće stvari. To znanje međutim neće uništiti čaroliju stvari obasjanih njezinom svjetlošću. 
Ewaldov život postat će, zahvaljujući tom daru, bogatiji i on će kao što reče Nietzsche, nastaviti sanjati, znajući 
da sanja. (C. Magris, Mitteleuropa i njezini snovi. Str. 10)



119

modelu carizma (suživot ponižavanja i spasiteljstva) i / ili onom prusijanstva (Cadaverdisziplin 
ili simbioza slijepe poslušnosti), napose odgovarati ona treća prijetvorna srednjoeuropska 
suživotna osobitost, simbioza proizašla iz duha austrovanja, osobita prijetvornost – filistarska 
(to će reći: ulizništvo prema moćnima i nadmena arogancija prema slabijima).116 Zaključit će 
se o likvidaciji pojma Srednje Europe (koja je bila, negdanjim Kunderinim egzilnim riječima 
– zemljopisno u središtu, politički na Istoku, kulturno na Zapadu) rabeći i citat francuskoga 
povjesničara Josepha Rovana – 

/.../ “Tko hoće Europu, mora danas odbaciti Srednju Europu.” Lozinka je dosta jasna, ima 
proširiti strah i naučiti posluhu /.../ tko hoće u Europu, mora napustiti san o toj, o svojoj Europi; 
tko bi htio imati otvorenu mogućnost da postane pravi Europejac, dakle vrijedan kredita i s 
pravom na kredit, /.../ taj se mora odreći svoga srednjoeuropskog identiteta i svoju budućnost 
staviti pod novi zakon, pod naš zakon.117

Biva onako kako je, još za tvrdoga (im) real-socijalizma, nalazeći upravo europske, a ne 
ruske, uzroke propasti drage nam mitteleuropejske tvorbe – esejno i egzilno (i s tragedijom u 
naslovu) slovio čuveni Srednjoeuropljanin.118 O tragediji se tvorbe radi i stoga što tȃ tvorba 
možda i nije povijesna, već, i umjerenom baroknošću svoga filistarstva, većma i – mitska, 
fikcijska. Sve ondje bje, a više nije. Sve je bilo više mitsko i nefakcijsko, počam od spominjanih 
(i ozbiljnih) srednjoeuropskih paradigmā (bijahu li mitskima i oni kolači Srednje Europe?), 
pa do jedne putopisno-znanstvene (i neozbiljnije) tvrdnje koja Srednju Europu naslovno kuša 
između mita i zbilje, a zaključno, mitskotvorbèno tvrdi:

Srednja Europa je kulturni prostor neužurbanosti, opuštenosti u nekom pitomom 
hedonizmu, neprimjerenom, recimo, njemačkoj kulturi u kojoj se živi da bi se radilo. Ovdje se 
radi da bi se živjelo.119

No, treba li mit i mitski diskurs uopće rušiti? Pogotovo što nas je pojam Srednje Europe 
podučio ono što naučavahu i 1980e, a taj postmoderni nauk glasi da zbílje upravo i – nema. (Ne)
zbiljsko pitanje biva: je li istina da gubitkom središta, ma i mitskoga, sve postaje periferno? 
Ostvaruje li se ono što je s konca 1960ih predavanjem oglasio češki filozof? Naime, kaže:

Nestankom srednje Evrope oglašava se gubitak središta. Katastrofa u jednom dijelu Evrope 
postaje upozoravajućim znakom da je već cijeli kontinent izgubio središte, a stanovništvo 
postalo rubno i drugorazredno.120

116	 Kosík, nav. dj. Str. 62. Dakle: Prusijanstvo, carizam, austrovanje tri su vrste parazitske simbioze, koja korumpira 
podanike i vlastodržce, uzajamno ih privezujući u karikaturalni suživot. (Isto.)

117	 K.-M. Gauss, Die Vernichtung Mitteleuropas. Cit. prema: Uništenje Srednje Europe. Str. 26. Isto mjesto u 
ranijem časopisnom prijevodu drugoga prevoditelja = str. 32.

118	 Stvarna tragedija Srednje Europe, dakle, nije Rusija, nego Europa /.../. Kundera, nav. dj. Str. 305. = u izboru, 
1998. Str. 208. Ponovimo da autor esej završava onako kako ga i započinje, naime – motivom teleksa pred 
sovjetskom topovskom paljbom: Umiremo za Mađarsku i za Europu (isto, str. 289 = u izboru, str. 189).

119	 A. Milardović, IV. Zaključak. Str. 113.
120	 Kosík, nav. dj. Str. 72.



120

Pitalo se većma onomadne, manje danas: čuje li upozorenje sa svoga limesa i ostala 
Europa? Ili tȗ katastrofičnost, mnogiput i samoironijsku, tȗ blizinu smrti ostala Europa drži 
tek iracionalnom i mentalitetnom srednjoeuropeizacijom, upravo onakvom kakva se, smrti 
bliska, obilato čita, sluša (čak i u himni)121 ili gleda:

Mnogi srednjoeuropski pisci, umjetnici, glazbenici, bili oni Poljaci, Česi, Slovaci ili 
Mađari bili su gotovo opsjednuti vizijom smrti naroda, i osobno su se sami osjećali bliski smrti 
(Mozart, Schubert, Chopin, Bartók, Petôfi, Mickiewicz, Wyspanski, Ady, Rilke, Klimt itd.)122

Limes je željeznozavjesno utvrđen poodavno, pa je s njega, dakle s periferije mnoge 
(predindustrijske, kapitalističkoga Zapada, s istočne granice gotske i renesansne kulture, 
liberalizma, parlamentarizma, socijaldemokracije itd.),123 s tako utvrđene mnogolike 
tvrde granice – bila teže uočljivom (ideologijska) fluorescentnost ideje Srednje Europe (a s 
fluorescentnošću se hoće reći: svojstvo da blijedi za danjeg svjetla, a žarko sja u tami).124 Jer: 
europejskom se i iluminacijom razdanilo pak za necjelounijskom, za tom srednjoeuropskom 
fluorescencijom više nema ni prijeke (životne ili političke), a niti neke potrebe ine. Granice 
se mišljevine Srednje Europe, te predodžbe promjenljive geometrije,125 više niti crtaju niti 
ocrtavaju. I tako: ne računamo li stranice pokojega pisca (primjerice: one Bore Ćosića, pisca 
srpskoga, a jezika gdjekad upravo i kroatiziranoga, koji zagrebačkim rođenjem i beogradskim 
usudom, životom i perom, još srednjoeuropeizira između Berlina i Rovinja,126 stilom / 
diskursom napose ulazeći pod mitteleuropejsku kožu jednoga Krleže ili Musila, ili pak s 
voajerputopisnim ludizmom luči musavi europski Istok od umivenoga Zapada); ne računamo 
li onu magazinsku razmjenu unutar regionalnih radiopostajā i temā koju (u međunarodnoj 
redakciji) s izvornim jezikom započinje, pak u hrvatski prevodi i u nedjeljno poslijepodne 
(rekbi: upravo u nekom melankoličnom terminu), možda još emitira Treći program 
Hrvatskoga radija,127 valjda je u stoljeću dvadeset i prvom jedina preostala srednjoeuropskost 
ona koja se očituje u primjerima uputā na materinskim jezicima, a koje civilizacija prave i 
jedine Europe zbirno tiska na svojim proizvodima: pastama za zube, sredstvima za čišćenje, 
deterdžentima... Srednjoeuropejska se crta zajedništva i opet (fluorescentno) budi (i hladno 
svjetluca), međutim tek u kupaonici, uz perilicu – 

/.../ Prací prostriedok pre farbnú bielizeň. Fékezett habzású mosópor szines ruhákra. 
Detergent pentru rufe colorate. Prašak za pranje rublja u boji...128.

121	 Za razliku od Francuza, Rusa ili Nijemca, himna Poljske iskazuje: Još nam Poljska ni propala...
122	 Krležu bismo, baš kao i Kiša, rado, a i svakako, pribrojili u gornju zagradu s predavanja koje je (20. 12. 1995.) 

na zagrebačkom Filozofskom fakultetu održao P. Hanák (Reconsdering the Idea of Central Europe / cit. prema: 
/ Razmatranje ideje Srednje Europe. Str. 267).

123	 Isto, str. 265.
124	 Isto, str. 261.
125	 M. Foucher rabi tu sintagmu podnaslovljavajući svoj ogled Srednja Europa. Str. 41.
126	 Handke veli da je Ćosić papa postmoderne u Srbiji. Usp. Ćosić, nav. dj. Str. 72. A nije li kod nas to, također 

rovinjski – Šoljan?
127	 Magazin Srednja Europa urednice Slavice Bastajić-Batinović, emitiro se svake druge nedjelje u 16:03.
128	 Stasiuk, nav. dj. Str. 115.



121

LITERATURA / URL s pristupom 20. 7. 2015./

Andruhovyč / Andruhovič (Андрухович) /, Jurij / Igorovič (Юрій Ігорoвич) /: Центрально-
східна ревізія u: Моя Європа: Два есеї про найдивнішу частину світу. внтл - 
Класика, Львів 2001. Prema: Srednjoistočna revizija, preveo Damir Pešorda. U: Jurij 
Andruhovyč i Andrzej Stasiuk, Moja Europa: dva eseja o takozvanoj Srednjoj Europi. 
Preveli Damir Pešorda i Ivana Maslač. Fraktura, Zaprešić 2007., str. 5-75.

Badiou, A.: Saint Paul: La fondation de l’universalisme. Presses Universitares de France, 
Paris 1997. Prema: II. Tko je Pavao? U: istoga, Sveti Pavao: utemeljenje univerzalizma. 
Prijevod Marko Gregorić. Naklada Ljevak, Zagreb 2006., str., 27-45.

Barbdet, Žij / Barbedette, Gilles /: Данило Киш и среднјоевропски роман. Prevela Gordana 
Stojković. Temat Данило Киш. “Градац”, god. 13-14., sv. 76-77, Čačak, мај-август, 
1987., str. 85-88.

Bogner-Šaban, Antonija: Benešićev Godišnjak Narodnog kazališta u Zagrebu u povijesnome i 
kazališnom zrcalu. U zborniku: Julije Benešić Tito Strozzi: zbornik radova znanstvenih 
kolokvija Hrvatskog narodnog kazališta u Zgrebu 1992 i 1993. Urednik Nikola Batušić. 
Hrvatsko narodno kazalište, Zagreb 1994., str. 33-40.

Božanski časoslov: Liturgijski molitvenik za puk Božji. Hrvatski institut za liturgijski pastoral, 
Zadar 1999., Zagreb 22006., 32011.

Cipek, Tihomir: Mitteleuropa: Prilog povijesti germanskih ideja Srednje Europe do 1919. 
godine. Temat Srednja Europa. “Politička misao”, god. XXXIV., br. 1, Zagreb 1997., 
str. 154-166. = file:///C:/Documents%20and%20Settings/User/My%20Documents/
Downloads/469%20(1).pdf 

Colón, don Cristóbal prema: Prolog unutar: Prvo putovanje: 3. kolovoza 1492. - 4. ožujka 
1493.: Brodski dnevnik. U: Kolumbo i novi svijet: Brodski dnevnici / Izvještaji / 
Svjedočanstva očevidaca. Izabrao, priredio, bilješkama popratio i sa španjolskih i 
talijanskih izvornika preveo Vojmir Vinja. Kultura, Zagreb 1955., str. 39-223.

Cvitan, Grozdana: Svetac mjeseca 25. srpnja – Sveti Kristofor (3. stoljeće), mučenik: Kako 
vidjeti milost. “Svjetlo riječi”, god. XXX., br. 352-353, Sarajevo, srpanj-kolovoz 2012., 
str. 66.

Čiča, mr. sc. Zoran: Rječnik i oslobođenje: specizam u našem govoru. http://www.prijatelji-
zivotinja.hr/index.hr.php?id=1650.

Ćosić, Bora: Klasik srpske književnosti: Nitko me nije potjerao iz Srbije, ali devedesetih sam 
osjetio miris fašizma. Uzeo sam kofer i otišao: razgovarao Željko Ivanjek. “Magazin tjedni 
prilog br. 591 Jutarnjeg lista”, god. XIII., br. 4236, Zagreb, 17. travnja 2010., str. 71-72. 
= http://www.jutarnji.hr/bora-cosic--nitko-me-nije-potjerao-iz-srbije--ali-devedesetih-
sam-osjetio-miris-fasizma--uzeo-sam-kofer-i-otisao-/722274/?pageNumber=3.

Despot, Branko: Srednja Evropa, (snoviđenje). Temat Pabirci uz temu – Srednja Evropa. 
”Gordogan“, god. VII., br. 17-18, Zagreb, siječanj – travanj1985., str. 212-213.



122

Donat, Branimir: kolumna Kultura – nekultura Nova briga za Miroslava Krležu ili najobičnije 
novo ljevičarsko sektaštvo?. “Globus”, br. 427, Zagreb, 7. siječnja 2000., str. 67. = I. 
Mala digestia, nula felicitas: Nova briga za~ U: istoga, Usavršavanje pogrešaka: Izbor 
kolumni “Kultura – nekultura” tiskanih u tjedniku “Globus”. Dora Krupićeva, Zagreb 
2006., str. 89-92.

Donat, Branimir: Kazalište, Razgovor s Branimirom Donatom: O Kastorima, performerima 
i zenitističkim večernjama. Razgovarala Suzana Marjanić. “Zarez”, god. VIII., br. 172, 
Zagreb, 26. siječnja 2006., str. 30. = http://www.zarez.hr/clanci/razgovor-s-branimirom-
donatom

Donat, Branimir: Slikar kao romanpisac. “Kolo”, obnovljeni tečaj god. IV. (CLII.), br. 11-12, 
Zagreb, studeni – prosinac 1994., str. 1099-1122.

Donat, Branimir: kolumna Kultura – nekultura SR Jugoslavija uzvratila je ljubav Peteru 
Handkeu: objavila je gusarsko izdanje njegove knjige i nije mu platila autorska prava. 
“Globus”, br. 288, Zagreb 14. lipnja 1996., str. 59. = II. Stultitia excusationem non 
habent: SR Jugoslavija uzvratila je~ U: istoga, Usavršavanje pogrešaka, str. 153-156.

Donat, Branimir: Varijacije na propalu temu. Temat Pabirci uz temu – Srednja Evropa. 
“Gordogan”, god. VII., br. 17-18, Zagreb, siječanj – travanj1985., str. 257-272. = I. 
Varijacija na propalu temu: Srednja Europa ili carstvo kolača i Na tragu Ivice i Marice: 
(međuigra). U: istoga, Drukčije: Eseji i feljtoni. Znanje, Zagreb 1990., str. 5-19 i 16-18.

Dunayer, Joan: Speciesism, Ryce Publishing, Illinois 2004. Prema: iste, Specizam. Preveo 
Zoran Čiča. Dvostruka duga, Institut za etnologiju i folkloristiku, Čakovec – Zagreb 2009.

Durrell, Lawrence: Denis de Rougemont. U: Denis de Rougemont, Zapadna pustolovina 
čovjeka. Preveo Frano Cetinić. NIRO “Književne novine”, Beograd 1983., str. 199.

Elliott, John H / all /: Mrtvački ples oko svijeta. Prevela Vera Čičin-Šain. Temat 1492. “Lettre 
internationale Hrvatsko izdanje”, god. 2., br. 6-7, Zagreb, ljeto / jesen 1992., str. 17-19.

Foucher, Michel: Srednja Europa: Sadašnji trenutak predodžbe promjenljive geometrije. 
Preveo Tugomir Lukšić. Temat Herbarij (Srednje) Europe. “Lettre internationale 
Hrvatsko izdanje”, god. 2., br. 6-7, Zagreb, ljeto / jesen 1992., str. 41-42.

Fukuyama, Francis: The End of History and the Last Man. The Free Press Maxwell 
Macmillan Canada / Maxwell Macmillan International, cop., New York-Toronto-
Oxford / Singapore / Sidney, 1992., Hamish Hamilton, London 1992. Prema: istoga, 
Kraj povijesti i posljednji čovjek. Prevela Rajka Rusan Polšek. Hrvatska sveučilišna 
naklada, Zagreb 1994.

Gauss / Gauß /, Karl-Markus: Das europäische Alphabet. Paul Zsolnay Verlag, Wien 1997., 
Prema: Srče Europe (slovački). U: istoga, Europski abecedarij. Preveo Marijan Bobinac. 
Durieux, Zagreb 2001., str. 122-124.



123

Gauss / Gauß /, Karl-Markus: Uništenje Srednje Europe. Preveo Kiril Mildinov. Temat 
Herbarij (Srednje) Europe. “Lettre internationale, Hrvatsko izdanje”, god. 2., br. 6-7, 
Zagreb, ljeto / jesen 1992., str. 25-32.

Gauss / Gauß /, Karl-Markus: Die Vernichtung Mitteleuropas. Wieser Verlag, Klagenfurt-
Salzburg 1991. Prema: Uništenje Srednje Europe. Prevela Truda Stamać. Durieux, 
Zagreb 1994., str. 5-28.

Gerner, Eliza: Goetheov i “Hrvatski Faust”. U: iste, Oteto zaboravu. Uredio Mladen 
Kuzmanović. Hrvatsko narodno kazalište, Zagreb 1995., str. 141-146.

Godišnjak Narodnog kazališta u Zagrebu: za sezone 1914./1915.–1924./1925. Uredio Julije 
Benešić. Izdanje Kazališne Zaklade, Zagreb 1926.

Hall, James: Dictionary of Subjects and Symbols in Art. Harper & Row, New York, 1974. 
Prema: istoga, Rječnik tema i simbola u umjetnosti. Prijevod Marko Grčić. IP August 
Cesarec, Zagreb 1991.

Hanák, Péter: Reconsdering the Idea of Central Europe. Prema: istoga, Razmatranje ideje 
Srednje Europe. Prevela Vesna Pavković. U: Le Rider, Jacques, Mitteleuropa. Prevela 
V. Pavković. Izbor Srednjoeuropske varijacije: Jacques Le Rider i Drago Roksandić. 
Barbat, Zagreb 1998., str. 261-272.

Jauß, Hans Robert: Godina 1912. kao prag epohe. Prevela po rukopisu Tamara Marčetić, 
a citirane ulomke i stihove Mirko Tomasović. “Umjetnost riječi”, god. XXX., br. 1, 
Zagreb, siječanj – ožujak 1986., str. 7-32.

Jergović, Miljenko: kolumna Subotnja matineja Dragan Velikić. “Magazin, tjedni prilog br. 
859 Jutarnjeg lista”, god. XVIII., br. 6065, Zagreb, 27. lipnja 2015., str. 57. = http://
www.jergovic.com /subotnja -matineja/dragan-velikic-puljanin/.

Katunarić, Dražen: Povijesni ekskurs: Kundera ili Brodski. Unutar: III. dio, Rat: 15. 
Underground. U: istoga, Priča o špilji. Nakladni zavod Matice hrvatske, Zagreb 1998., 
str. 214-222.

Kiš, Danilo. U: A világ egyetlen jugoszláv írójá: (Mi is tegyünk egy szál virágot Borisz 
Davidovics sírjára). Razgovarao Tamás Torma. Prvotisak: “Világ” 1989, julius 6, 
pp. 41-42. Prema: Jedini jugoslovenski svetski pisac: Da i mi stavimo jedan cvet na 
grobnicu Borisa Davidoviča. Prevela Gabriela Arc. U: istoga, Gorki talog iskustva. 
Priredila Mirjana Miočinović. Feral Tribune, Split 1997., str. 269-274.

Kiš, Danilo u: Baroque et vérité. Razgovarao Guy Scrapetta. Prvotisak Interview de Danilo 
Kiš par Guy Scrapetta. “Art press”, avril 1988., pp. 44-45. Prema: Barok i istinitost. 
Prevela Gordana Gordić. U: istoga, Gorki talog iskustva, str. 247-256.

Kiš, Danilo u: Ironisch gegen die Schrecken der Existenz. Razgovarao Burkhard Müller-
Ullrich. Prvotisak: Interview und Übersetzung: Burkhard Müller-Ullrich. “Frankfurter 
rundschau”, 28. 10. 1989. Prema: Ironijom protiv užasa egzistencije. Prevela Drinka 
Gojković. U: istoga, Gorki talog iskustva, str. 280-287.



124

Kiš, Danilo u: Đevad Sabljaković, Удео чуда и труда: (Разговор са Данилом Кишом). 
Blok Интервју са Данилом Кишом, “Kњижевност”, god. XLV., knj. LXXXIX., sv. 
2-3, Beograd 1990., str. 412-418. = i u: Kiš, D., Život, literatura. Priredila Mirjana 
Miočinović. Svjetlost, Sarajevo 1990., str. 158-170; = i u: Kiš, D., Gorki talog iskustva, 
str. 141-152.

Kiš, Danilo: Варијације на среднјoевропске теме. Temat Данило Киш, “Градац”, god. 
13-14., sv. 76-77, Čačak, мај – август1987., str. 31-39. = bez varijacije pod 21. U: 
“Kњижевност”, god. XLV., knj. XXXIX., sv. 2-3, Beograd 1990., str. 197-207. = i u: 
istoga, Život, literatura, str. 35-56.

Kljaković, Jozo: Krvavi val: Isječak iz suvremenog života. Naklada autorovih prijatelja, Rim 
1961.

Konrád, György: Az autonómia kísértése. Magyr Füzetek, Paris 1980. Prema: Dobro je 
putovati. Preveo Ivo Škrabalo. Temat Pabirci uz temu – Srednja Evropa, ”Gordogan“, 
god. VII., br. 17-18, Zagreb, siječanj – travanj 1985., str. 273-288. = i unutar: Le 
Rider, Jacques, La Mitteleuropa , Presses Universitaires de France, Paris 1996. Prema: 
Mitteleuropa. Prevela Vesna Pavković. Izbor Srednjoeuropske varijacije: Jacques Le 
Rider i Drago Roksandić. Barbat, Zagreb 1998., str. 169-188.

Konrád, György: Skica za srednjoeuropski autoportret. Preveo Ivo Škrabalo. “Lettre 
internationale, Hrvatsko izdanje”, god. I., br. 1, Zagreb, proljeće 1991., str. 75-77.

Konstantinović, Zoran: “Srednja Evropa” – Argumenti i protivargumenti. Temat Srednja 
Evropa, “Republika”, god. XLV., br. 9-10, Zagreb, rujan – listopad 1989., str. 65-70.

Kosík, Karel: Století Markéty Samsové. Český spisovatel, Praha 1995. Prema: Što je srednja 
Evropa. U: istoga, О dilemama suvremene povijesti. Izbor tekstova, prijevod i pogovor 
Ante Lešaja. Razlog, Zagreb 2007., str. 43-91.

Kott, Jan: Kraj nemogućeg teatra (1980.). U: istoga, Kavez traži pticu: Zapisi i ogledi. Preveo 
Petar Vujičić. Gradina, Niš 1983., str. 148-164.

Kravar, Zoran: (2) unutar: Nekoliko rečenica o Miroslavu Krleži. Temat Krleža – 100. 
obljetnica rođenja. “Republika”, god. XLIX., br. 11-12, Zagreb, studeni – prosinac 
1993., str. 45-47.

Krleža, Miroslav: Eppur si muove: (1919-1938-1961) i Napomena. U: istoga, Djetinjstvo 
1902-03 i drugi zapisi. Sabrana djela Miroslava Krleže: svezak dvadeset sedmi. Zora, 
Zagreb 1972., str. 181-233. i 615-616.

Krleža, Miroslav: Evropa danas. U: Evropa danas: knjiga dojmova i essaya. Biblioteka 
aktuelnih knjiga, Zagreb 1935., str. 9-31.= i u: istoga, Evropa danas: knjiga dojmova i 
eseja. Sabrana djela Miroslava Krleža: svezak trinaesti, Zora, Zagreb 1972., str. 7-32.

Krleža, Miroslav: Marginalije uz slike Petra Dobrovića. U: Istoga, Eseji: knjiga prva. 
Sabrana djela, Minerva, Zagreb 1932., 21933., str. 115-146.= i u: istoga, Eseji: knjiga 



125

treća. Sabrana djela Miroslava Krleže: svezak dvadeseti, Zora, Zagreb 1963., str. 177-
222.

Krleža, Miroslav, prema poglavljima razgovora: III. Tradicija, čovjek i djelo i IV: U evropskom 
krugu... U: Predrag Matvejević, Stari i novi razgovori s Krležom: peto izdanje. Spektar 
/ Otokar Keršovani / Jugoslavijapublik, Zagreb, Rijeka – Opatija, Beograd 1982., str. 
73-108 i 109-144.

Kulundžić, Zvonimir: San o biskupskom i kardinalskom klobuku. Unutar: O Krležinoj 
religioznosti. “Marulić” god. XV., br. 1, Zagreb, siječanj – veljača 1982., str. 17-44.

Kundera, Milan: Únos západu aneb Tragédie střední Evropy = L’Occident kidnappé ou la 
tragédie de l’Europe centrale. “Le Débat” ‘n° 27, nov. 1983, p. 3-27. Prema: Tragedija 
Srednje Europe. Prijevod s engleskog Giga Gračan. Temat Pabirci uz temu – Srednja 
Evropa. ”Gordogan“, god. VII., br. 17-18, Zagreb, siječanj – travanj 1985., str. 289-305. 
= i unutar: Le Rider, Jacques, La Mitteleuropa. Presses Universitaires de France, Paris 
1996. Prema: Mitteleuropa. Prevela Vesna Pavković. Izbor Srednjoeuropske varijacije: 
Jacques Le Rider i Drago Roksandić. Barbat, Zagreb 1998., str. 189-208.

Magris, Claudio: Danubio. Garzanti Editore, Milano 1986. Prema: 5. Hinternacionalna ili 
potpuno njemačka Mitteleuropa? Unutar: Pitanje žljebova. U: istoga, Dunav. Prevela 
Ljiljana Avirović Rupeni. Grafički zavod Hrvatske, Zagreb 1989., str. 21-26.

Magris, Claudio: Claudio Magris za “Oko”: Mitteleuropa i njezini snovi. Prevela Paula 
Borković. “Oko”, god. XVII., br. 439, Zagreb, 20. travnja – 4. svibnja 1989., str. 10-11.

Mardešić, ing. Petar: Kristof Kolumbo. U: Kolumbo i novi svijet: Brodski dnevnici / Izvještaji 
/ Svjedočanstva očevidaca. Izabrao, priredio, bilješkama popratio i sa španjolskih i 
talijanskih izvornika preveo Vojmir Vinja. Kultura, Zagreb 1955., str. 5-33.

Matvejević, Predrag: 30 godina od smrti velikana: Moji posljednji sati s Miroslavom Krležom. 
“Nacional”, br. 840, Zagreb, 20. prosinca 2011., str. 80-83. = http://arhiva.nacional.hr/
clanak/ 121902/moji-posljednji-sati-s-miroslavom-krlezom.

Matvejević, Predrag: IV: U evropskom krugu... U: Istoga, Stari i novi razgovori s Krležom: 
peto izdanje. Spektar / Otokar Keršovani / Jugoslavijapublik, Zagreb, Rijeka – Opatija, 
Beograd 1982., str. 109-144.

MG / Marijan Grgić /: Kristofor. U: Leksikon ikonografije, liturgike i simbolike zapadnog 
kršćanstva i Uvod u ikonologiju Radovana Ivančevića. Uredio Anđelko Badurina. 
Kršćanska sadašnjost, Zagreb 1990., str. 353-354.

Milardović, Anđelko: IV. Zaključak. U: istoga, Srednja Europa između mita i zbilje. Pan liber, 
Osijek – Zagreb – Split 1998., str. 113-114. 

Miłosz, Czesław: Zniewolony umysł. Instytut Literacki, Paryż / Paris / 1953. Prema: VIII. 
Neprijatelj poretka – čovjek. U: istoga, Zasužnjeni um. Prijevod Dalibor Blažina. Nova 
stvarnost, Zagreb 1998., str. 197-224.



126

Morin, Edgar: Penser l’Europe. Éditions Gallimard, Paris 1987. Prema: istoga, Misliti 
Europu. Prevela Melita Svetl. Durieux, Zagreb 1995.

Oraić Tolić, Dubravka: Nadčovjek i podčovjek. U zborniku: Hijerarhija: Zagrebački 
pojmovnik kulture 20. stoljeća. Uredili Aleksandar Flaker i Magdalena Medarić. 
Zbornik radova s međunarodnog znanstvenog skupa u Rovinju 1996. Zavod za znanost o 
književnosti Filozofskog fakulteta Sveučilišta u Zagrebu, Zagreb 1997., str. 47-52. = i u: 
ste, Paradigme 20. stoljeća: Avangarda i postmoderna. Zavod za znanost o književnosti 
Filozofskog fakulteta Sveučilišta u Zagrebu, Zagreb 1996., str. 83-88.

Oraić Tolić, Dubravka: Priča o palindromu: ili hrvatska postmoderna iz osobne perspektive. 
Blok Klopka za uspomene. “Republika”, god. XLVIII., br. 1-2, Zagreb, siječanj – 
veljaču 1992., str. 102-111.

Oz, Amos u razgovoru: Amos Oz: Židovi su bili prvi pravi Europljani. U: Srećko Horvat, 
Pažnja! Neprijatelj prisluškuje: Razgovori s vodećim intelektualcima današnjice. 
Naklada Ljevak, Zagreb 2011., str. 135-163.

Paić, Žarko: 5.2. Ustavno domoljublje ili kozmopolitizam? Unutar: Mreža prva – aparati i 
dispozitivi: 5. Levijatan od porculana: Pitanje Europe danas. U: istoga, Sloboda bez 
moći: Politika u mreži entropije. Udruga Bijeli val, Zagreb 2013., str. 168-180.

Pavičić, Josip: Na rubu Krleža pod kardinalskim klobukom. “Vjesnik”, god. XL., br. 12402, 
Zagreb, 9. ožujak 1982., str. 7. = i u: istoga, Hrvatska gibanica: Polemike, pamfleti i 
(naknadni) komentari. Znanje, Zagreb 1986., str. 183-186.

Pederin, Ivan: Rođenje Europe iz duha katolicizma i hereza, crkvenosti i viteštva. “Crkva u 
svijetu”, god. XXXVI., br. 1, Split, 2001., str. 76-94.

Pederin, Ivan: Vjerska pozadina putopisa u doba otkrića. “Crkva u svijetu”, god. XXXVII., 
br. 4, Split, 2002., str. 448-473.

Petković, Nikola: Subjekt koji putuje prvim razredom: kondukter Magris i Subjekt 
postkolonijalne teorije: na putu k zaključku. Unutar: I. Učiti zaboravljati: od Srednje 
Europe do optimizma pamćenja. U: istoga, Identitet i granica: Hibridnost i jezik, kultura 
i građanstvo 21. stoljeća. Naklada Jesenski i Turk, Zagreb 2010., str. 60-75 i 81-95.

Petlevski, Sibila: I. U svjetlu recentnih pristupa temi modernizma. Unutar: Uvodne napomene. 
U: iste, Simptomi dramskog moderniteta. Hrvatski centar ITI-UNESCO, Zagreb 2000., 
str. 7-14.

Pomian, Krzysztof: Historijske posebnosti srednje i istočne Europe. Preveo Tugomir Lukšić. 
Temat Herbarij (Srednje) Europe. “Lettre internationale, Hrvatsko izdanje”, god. 2., br. 
6-7, Zagreb, ljeto / jesen 1992., str. 33-39.

Puljizević, Jozo: Njegov obračun s Thanatosom I.: Jedan pjesnik i jedna glumica – Miroslav i 
Bela Krleža. Blok Klopka za uspomene, “Književna republika”, god. V., br. 5-6, Zagreb, 
svibanj – lipanj 2007., str. 99-120. i Njegov obračun s Thanatosom II. “Književna 
republika”, god. V., br. 7-9, srpanj – rujan 2007., str. 111-140.



127

Rogić Nehajev, Ivan: I dio: Krumpiri, torte i blizanci bez oca: Krumpiri, torte i blizanci bez 
oca (1992.) U: istoga, Figure ukroćene sreće. Naklada MD / Meandar, Zagreb 1994., 
str. 141-143.

Rougemont, Denis de: L’amour et l’Occident. Plon, Paris 1939.; definitivno izdanje: 1972. 
Prema: istoga, Ljubav i Zapad. Preveo Mirjana Dobrović. Nakladni zavod Matice 
hrvatske, Zagreb 1974.

Rougemont, Denis de: L’aventure occidentale de l’homme. Albin Michel, Paris 1957. Prema: 
Geneza ljudske osobe. Unutar: Drugi dio: Zapadna potraga Treće poglavlje: Spirala i 
Os; Od Mita do Povijesti i Istodobni postanak Povijesti i Osobe. Unutar: Peto poglavlje: 
Iskustvo povijesnog vremena te Zapadni san. Unutar: Šesto poglavlje: Iskustvo prostora. 
U: Istoga, Zapadna pustolovina čovjeka. Preveo Frano Cetinić. NIRO “Književne 
novine”, Beograd 1983., str. 49-73; 95-105 i 107-117.

Rougemont, Denis de: Les mythes de l’amour. Albin Michel, Paris 1961. Prema: III. Nazočnost 
mitova i njihove moći u različitim oblastima. Unutar: Uvod: Erotizam i mitovi o duši. 
U: istoga, Mitovi o ljubavi. Preveo Frano Cetinić. NIRO “Književne novine”, Beograd 
1985., str. 11-37.

Rougemont, Denis de / prema /: Frano Cetinić, Pogovor. U: Denis de Rougemont, Zapadna 
pustolovina čovjeka, str. 191-196.

Sloterdijk, Peter: Falls Europa erwacht: Gedanken zum Programm einer Weltmacht am Ende 
des Zeitalters iher politischen Absence. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1994. 
Prema: istoga, Ako se Europa probudi: Misli glede programa jedne svjetske sile na kraju 
raudoblja njezine političke odsutnosti. Prijevod Blanka Will. “Europski glasnik”, god. 
III., br. 3, Zagreb 1998., str. 23-50.

Stasiuk, Andrzej: Dziennik okrętowy. U: Moja Europa: Dwa eseje o Europie zwanej 
Środkową. Czarne, Wołowiec 2001. Prema: Brodski dnevnik. Prevela Ivana Maslač. U: 
Jurij Andruhovyč i Andrzej Stasiuk, Moja Europa: dva eseja o takozvanoj Srednjoj 
Europi. Preveli Damir Pešorda i I. Maslač. Fraktura, Zaprešić 2007., str. 77-145.

Stipančić, Branka: Hommagi i antihommagi. U: iste, Vlado Martek – Poezija u akciji / Poetry 
in Action. DeLVe / Institut za trajanje mjesto i varijable, Zagreb 2010., str. 26-28.

Strutz, Johann i Zima, Peter V.: Polikulturalnost fikcije. Između Alpa i Jadrana. Preveo 
Andrej Žmegač. Temat Srednja Evropa, “Republika”, god. XLV., br. 9-10, Zagreb, rujan 
– listopad 1989., str. 98-108.

Škvorc, Boris: 2.1. Pitanje Srednje Europe. Unutar: I. dio. Uokviravanje Krleže: četiri 
koncepta uokvirenja: 2. Kontekstualno uokviravanje Krležine proze: pitanje Srednje 
Europe i Balkana kao determinatora Krležinih diskurzivnih taktika. U: istoga, Ironija 
i roman: u Krležinim labirintima: (ponovno) iščitavanje ironijskih žarišta u romanima 
Miroslava Krleže. Naklada MD, Zagreb 2003., str. 57-83.

Šnajder, Slobodan: Za svaku Tvoju riječ. “Prolog”, god. XII., br. 43, Zagreb, 1980., str. 3-4.



128

Šoljan, Antun: Kantonizacija Evrope. “Gordogan”, god. X., br. 28, Zagreb, siječanj – veljača 
1988., str. 28-34.

Taylor, A / llan /. J / ohn /. P / ercival /.: The Habsburg Monarchy, 1809-1918: A History of the 
Austrian Empire and Austria-Hungary. Hamish Hamilton, London 1948. U prijevodu i 
poglavlju: Epilog: Narodi bez dinastije. U: istoga, Habsburška monarhija 1808-1918. 
Preveo Omer Lakomica. Znanje, Zagreb 1990., str. 313-324.

Thompson, Mark: Birth Certifikate: The story of Danilo Kiš. Cornell University Press, Ithaca 
2013. Prema: 4. u zapadnoj Mađarskoj i 33. (1983). U: istoga, Izvod iz knjige rođenih: 
Priča o Danilu Kišu. Prijevod: Muharem Bazdulj. Buybook, Sarajevo 2014., str. 31-40 
i 321-344.

Todorov, Tzvetan: La peur des barbares: Au-delà du choc des civilisation. Éditions Robert 
Lafont, Paris 2008. Prema: 5. Europski identitet. U: istoga, Strah od barbara: S onu 
stranu sukoba civilizacija. Prijevod Ivana Franić. TIM press, Zagreb 2009., str. 173-200.

Ugrešić, Dubravka: Priča o geleru i knjizi. U: iste, De cultuur van leugens. Amsterdam 1995. 
Prema: Kultura laži: (Antipolitički eseji). Arkzin, Zagreb 21999., str. 175-199.; Konzor / 
Samizdat B92, Zagreb – Beograd 32002., str. 197-226.

Vilenica 87: Mednarodna literarna nagrada Mezinárodní literáení cena Internationaler 
Literaturpreis Međunarodna književna nagrada Nemzetközi irodalmi díj Premio litterario 
internazionale Międzynarodowa nagroda literacka Medzinárodná literárna cena. Društvo 
slovenskih pisateljev / Zveza kulturnih organizacij, Ljubljana – Sežana 1987.

Vilenica 88: Mednarodna literarna nagrada Mezinárodní literáení cena Internationaler 
Literaturpreis Međunarodna književna nagrada Nemzetközi irodalmi díj Premio 
litterario internazionale Internacionalne literarne myto Tarptautinė literatūros 
premij[ą] Międzynarodowa nagroda literacka Medzinárodná literárna cena. Društvo 
slovenskih pisateljev / Zveza kulturnih organizacij, Ljubljana – Sežana 1988.

Vilenica, statut festivala (2006.): = http://www.vilenica.si/statut/p/147/l/1/.
Wassermann, Jakob: Christoph Columbus: der Don Quichote des Ozeans: ein Porträt. S. 

Fischer, Berlin 1929. Prema: Četvrto poglavlje: Računi, prošnje, potucanja i bezumni 
zahtjevi. U: istoga, Kristof Kolumbo: Otkrivanje Amerike. Preveo Đuro Plemenčić. 
Izvori / Mladinska knjiga – Svijet knjige, Zagreb 1992., str. 31-39.



129

Martina Petranović

HRVATSKA TEATROLOGIJA I GLOBALIZACIJA

Prije nekoliko je godina jedan od kriterija za odabir umjetničkih radova koji će se 
uvrstiti u retrospektivnu izložbu kazališne scenografije i kostimografije, među ostalim, bilo 
i to da je predstava izvedena u Hrvatskoj, što je kod pojedinih umjetnika rezultiralo stavom 
da je takav način mišljenja provincijalan. Iz aspekta konceptualno, prostorno i financijski 
nužne selekcije građe, usredotočenost na nacionalno ne mora se nužno činiti provincijalnom, 
ali u kontekstu sve učestalije i sve vidljivije međunarodne prisutnosti hrvatskih (kazališnih) 
umjetnika na globalnoj izvedbenoj sceni na mijeni 20. i 21. stoljeća navedeni umjetnički stav 
nesumnjivo nalazi svoje opravdanje i argumentaciju.

Od kraja osamdesetih i početka devedesetih godina prošloga stoljeća naovamo, 
jedan od najpopularnijih, najfrekventnijih, najaktualnijih – uz možda postmodernizam i 
interdisciplinarnost – a neki bi dometnuli i najzlorabljenijih pojmova i koncepata u humanistici 
i šire, zacijelo je i pojam globalizacija te uz njega i čitav spektar specijaliziranog, pomalo i 
pomodnog, a katkada i nekritički korištenog vokabulara koji je trebalo definirati, razlučiti, 
usvojiti i primijeniti, i na lingvističkoj i na semantičkoj razini znanstvenoga diskursa, kao što 
su: globalno pozicioniranje, kulturni globalizam, transnacionalni kulturni identiteti, globalni 
okoliš, globalni kulturni prostor, hiperglobalizam, antiglobalizam, globalizirani svijet bez 
granica... (usp. J. Robinson, 2007.). Sama tumačenja fenomena globalizacije pritom su, 
dakako, brojna, raznovrsna i međusobno vrlo često proturječna ili čak sučeljena, pa stavovi 
o globalizaciji variraju u rasponu od žestokoga zagovaranja ideje globalnoga sela, sažimanja 
svijeta i prelaženja / dokidanja svih vrsta granica (nacionalnih, državnih, etničkih, religijskih, 
kulturnih, geopolitičkih...) do jednako žestokoga oponiranja ili čak nijekanja globalizacije kao 
prikrivenog oblika zapadnoga kulturnog imperijalizma na štetu svjetonazora ostalih kultura 
i pod krinkom pogrešno pretpostavljene univerzalnosti; od uvjerenja da je riječ o posve 
novom i modernom fenomenu do uvjerenja da je riječ o starom i višestoljetnom procesu; 
od stajališta da se globalizaciju treba promatrati kao složen proces koji obuhvaća mnoštvo 
emanacija u području društva, ekonomije, politike, tehnološke i informatičke povezanosti te 
kulture do stajališta da je riječ isključivo o tržišnim financijskim ili isključivo (geo)političkim 
čimbenicima (usp. D. Rebellato, 2009.). U tom smislu još uvijek nisu dokraja razjašnjene 



130

terminološke sličnosti, razlike i preklapanja pojma globalizacija sa srodnim pojmovljem 
koje se često javlja kad se govori o globalizaciji, a to su univerzalizam, kozmopolitizam, 
internacionalizam, interkulturalizam, transkulturalizam, multikulturalizam i slično.

S obzirom na svoju protežnost i raznovrsnost fenomen globalizacije može se, dakle, 
promatrati na čitavom nizu polja i nivoa – ekonomskom, političkom, sociološkom, filozofskom, 
kulturološkom, antropološkom – a s obzirom na protežnost i raznovrsnost fenomena kazališta 
i izvedbe gotovo je nemoguće zaobići promatranje suodnosa globalizacije i kazališta, odnosno 
globalizacije i teatrologije, možda čak i tim više što novi teatrološki i globalno zagovarani 
/ zastupljeni pristupi kazalištu prije svega iziskuju interdisciplinarnost ili transdisciplinarnost 
izučavanja kazališta.1 U ovom će se radu stoga ukratko nastojati sagledati odnos hrvatske 
teatrologije prema ideji globalizacije, dotaknuti područja koja bi hrvatska teatrologija mogla, 
trebala ili morala zahvatiti u svojim proučavanjima s obzirom na izazove globalizacije te 
ukazati na neke od problema koje procesi globalizacije postavljaju pri promišljanju i ispisivanju 
nacionalne kazališne povijesti u užem i teatrologije u širem smislu.

O samoj je globalizaciji, kao što se može naslutiti i iz već dosad rečenoga, pisano jako 
mnogo. Međutim, ista se tvrdnja ne može protegnuti i na pisanje o kazalištu i globalizaciji, 
kao što je to sa čuđenjem za englesko govorno područje ustvrdio Dan Rebellato u knjizi 
Theatre and Globalization objavljenoj 2009. godine, potkrijepivši svoj zaključak i činjenicom 
da su do tada glavna referentna literatura na spomenutu temu bila dva tematska bloka u 
časopisima “Theatre Journal” iz 2005. i “Contemporary Theatre Review” iz 2006. godine 
(D. Rebellato, 2009: 88). (Dakako, ne bez ironije spram vlastite istraživačke pozicije, moram 
istaknuti da sam, pozivajući se na tvrdnje iz anglosaksonske kulture, tradicionalno poznate i 
po stanovitom kulturnome imperijalizmu u pisanju o kazalištu, otvorila i zasebno poglavlje 
u promatranju odnosa hrvatske teatrologije i globalizacije, i u tematiziranju zastupljenosti 
anglosaksonske literature u hrvatskoj teatrologiji, i u katkada usiljenom plasiranju hrvatskih 
znanstvenih radova u globalno prezentne znanstvene časopise na engleskom jeziku kako 
bi se ostvarila pravilnička i globalna znanstvena vidljivost i izvrsnost.)2 Slično je stanje i u 
hrvatskoj teatrologiji unutar koje je o mnogolikosti i mnogoznačnosti procesa globalizacije 
za kazalište napisano zapravo malo, iako je, kao što ću nastojati pokazati, potencijalnih 
područja istraživanja mnogo. Znanstveni simpozij Krležini dani u Osijeku 2014., koji je 
jednim svojim dijelom bio usredotočen upravo na odnos globalizacije i hrvatske dramske 
književnosti i hrvatskoga kazališta, u kontekstu je rečenoga izuzetno važan, premda se iz 
razmjerno malog broja naslova (svega četiri) koji su bili posvećeni temama globalizacije i 

1	 Susan Bennett stoga s pravom ističe da je teatrologija 21. stoljeća mnogo inkluzivnija znanstvena disciplina 
nego što je to bila prije dvadesetak godina, i u područjima istraživanja, i u metodologijama istraživanja (S. 
Bennett, 2005.).

2	 Jedan od vidova suodnosa hrvatske teatrologije i globalizacije zacijelo je i potreba da se znanstvena kvaliteta 
pojedinih nacionalnih znanstvenih radova ili znanstvenih djelatnika vrednuje s obzirom i samo s obzirom na 
njihovu zastupljenost u globalnim citatnim bazama i na globalnim skupovima – dobro je poznato do kakvih je 
pravilnika i kriterija izvrsnosti takva vrsta razmišljanja dovela – ali sama tematika iz teatrološke vizure još nije 
doživjela opsežniju akademsku analizu, obradu i argumentaciju.



131

dramske književnosti / kazališta može naslutiti stanovita teatrološka nezainteresiranost za 
navedenu tematiku. Nadajmo se ipak da će Krležini dani u Osijeku, kao i mnogo puta ranije, 
inicirati daljnja teatrološka razmatranja kompleksnog suodnosa kazališta i globalizacije 
– postavljanje u središte idućega znanstvenoga okupljanja tematike hrvatske dramske 
književnosti i kazališta u inozemstvu zasigurno je važan prilog tim razmatranjima.

Bilo bi, međutim, neopravdano tvrditi da je hrvatska teatrologija dosad bila posve 
nezainteresirana za problematiku kazališta i globalizacije. Važan prilog njezinome proučavanju 
ostvario je Darko Lukić u knjizi Kazalište u svom okruženju iz 2011. godine u kojoj je jedno 
opsežno poglavlje posvetio upravo kazalištu u okruženju globalizacije. U njemu Lukić analizira 
niz tema vezanih uz globalizaciju općenito nudeći pregled različitih objašnjenja globalizacije 
i njezinih suodnosa s kulturom, kao i onih vezanih uz globalizaciju i kazalište, ističući u 
prvom redu kazalištu imanentnu transkulturalnost i nudeći pregled specifičnih područja dodira 
kazališta i globalizacije. Utjecaj globalizacije na kazalište Lukić uočava u, primjerice, promjeni 
društvenoga položaja kazališta i načinu konzumiranja kazališnih predstava, odmaku od 
dramskoga teksta i scenskoga govora prema pokretu i tijelu, hibridnim izvedbenim praksama, 
(ko)produkcijama megamjuzikala i internacionalnih spektakala, edukaciji putem kazališta 
te u sveopćoj teatralizaciji svijeta i društva kao izvedbe, a naposljetku i u novim, globalnim 
teatrološkim pristupima i istraživanjima i njihovim refleksima (ili odsutnosti istih) u hrvatskoj 
teatrologiji (D. Lukić, 2011.). Lukić je pritom i zaključio da je izazov za teatrologiju danas 
prije svega proučiti i razumjeti, i pokušati objasniti promjene koje kazalištu na svim razinama 
donose procesi globalizacije (D. Lukić, 2011: 173).

Nadovezujući se na Lukićevu zaključnu misao, dodajmo da izazovu kazališta u 
globaliziranome svijetu nacionalna, a u ovom slučaju hrvatska, teatrologija može odgovoriti 
iz brojnih kutova i aspekata. U najširem smislu zadatak je hrvatske teatrologije, kao što je 
to već natuknuo te dijelom i učinio D. Lukić, utvrditi globalne utjecaje na restrukturiranja 
nacionalne kazališne kulture, ali i na njezino europsko i globalno pozicioniranje – i prema 
potrebi moguće repozicioniranje – odnosno njezino smještanje u okvire nacionalnoga, 
europskoga i globalnoga kulturnog prostora.

Na užoj razini otvaraju se pak višestruka i raznorodna moguća polja proučavanja. Jedno 
od njih je proučavanje tematike globalizacije u hrvatskoj dramskoj književnosti i u hrvatskom 
kazalištu. Za razliku od hrvatske teatrologije, hrvatska su se dramska književnost i hrvatsko 
kazalište nešto češće posredno ili neposredno doticali tema povezanih s globalizacijom i 
globalno zanimljivim problemima. Neki od primjera su dramski tekstovi Mire Gavrana (Kako 
ubiti predsjednika?) ili Ivane Sajko (Žena-bomba), kao i mnoge drame Tene Štivičić, no 
primjera je ipak više, ali je malo koji od njih teatrološki nužno razmatran u širem kontekstu 
globalizacije ili tematski srodnih dramskih tekstova. Kazalište se također, i u predstavama 
prema izvornim hrvatskim djelima i u predstavama prema prevedenim djelima, doticalo 
problema globalizacije i njezinih raznih lica i posljedica, a najrecentniji je, ali ne i jedini, 
primjer krajem 2014. godine izvedena predstava Stefana Riccija i Giannija Fortea Troia’s 



132

Discount u zagrebačkoj Tvornici kulture.3 Umjetnost performansa, posebno senzibilizirana 
za izazove suvremenosti, još je početkom novoga milenija iznjedrila performans Slavena 
Tolja Globalizacija (izveden u galeriji Exit Art u New Yorku) u kojem, komentirajući učinke 
globalizacije i dodira / sudara / miješanja različitih kultura, umjetnik naizmjence ispija votku 
i viski dok se ne onesvijesti i ne završi u bolnici zbog prekomjernog uzimanja alkohola, na 
rubu života i smrti (usp. S. Marjanić, 2014.).

U prethodnome ulomku uzgred su dotaknute još dvije druge teme važne za teatrološku 
obradu kazališta i globalizacije. S jedne strane to je pitanje zastupljenosti prijevodne literature 
u hrvatskome kazalištu, odnosno kulturološkog i jezičnog izvorišta tekstova koji se igraju na 
hrvatskim pozornicama s obzirom na globalizirani svijet bez granica, ali i na kvantitativnu 
prevagu pojedinih inozemnih nacionalnih kazališnih kultura (što bi trebala pokazati 
argumentirana teatrološka analiza repertoara u posljednjih četvrt stoljeća). S druge strane to je 
pitanje zastupljenosti hrvatskih dramatičara i kazališnih umjetnika u globaliziranome svijetu, 
među kojima je gore spomenuti dramski pisac Miro Gavran najprominentniji, ali ne i jedini 
primjer, no o njegovoj globalnoj prisutnosti u svjetskim kazalištima dosad su se, čini se, češće 
ili radije bavili mediji nego studioznije hrvatska teatrologija. Krajem 2014. godine hrvatskoj 
spisateljici s londonskom adresom,Teni Štivičić, s uspjehom i razmjerno velikom medijskom 
popraćenošću u inozemnim autorima tradicionalno zatvorenijem Nacionalnome kazalištu u 
Londonu izveden je komad 3 zime (3 Winters) koji tematizira život jedne hrvatske obitelji, 
napose njezinoga ženskoga dijela, od sredine prošloga stoljeća do danas.4 O uspjehu Tene 
Štivičić mnogo se piše i govori u novinama, na internetskim portalima i na televiziji, prisutna 
je i na hrvatskim kulturnim tribinama, no hrvatska teatrologija o tome još nije podrobnije 
progovorila. Mnoge druge hrvatske drame izvođene su u proteklih dvadeset i pet godina na 
inozemnim pozornicama, ali vrlo je malo radova o globalnome proboju, možda čak i uspjehu 
hrvatskih pisaca, te njihova izvođenost još nije bila predmetom brojnijih i / ili obuhvatnijih 
studija s obzirom na zastupljenost hrvatske dramske riječi u svijetu i motive, mogućnosti, 
modalitete i mehanizme njezinog globalnog prodora, relevantnosti i recepcije.5 Uz to se usko 
veže i pitanje dostupnosti hrvatskih dramskih tekstova na stranim jezicima, kao i pitanje 
odabira ne samo teksta koji će biti preveden i kriterija toga odabira nego i pitanje jezika na 
koji će biti preveden i kriterija toga odabira. Slično je kao s piscima i s ostalim hrvatskim 
kazališnim umjetnicima prisutnim u globalnome kulturnome prostoru poput, primjerice, 
glumice Zrinke Cvitešić, mnogih medijski možda manje eksponiranih plesača i koreografa 
koji su također ostvarili plodne inozemne karijere (primjerice, Ivana Jozić kod Jana Fabrea), 
koji sudjeluju u relevantnim međunarodnim produkcijama i često tvore ili održavaju sponu 

3	 Predstava je premijerno izvedena 29. studenoga 2014. u Tvornici kulture u Zagrebu u režiji Nenada Glavana.
4	 Predstava je premijerno izvedena 3. prosinca 2014. u National Theatre u Londonu u režiji Howarda Daviesa. 
5	 Dio izvedbi suvremenih hrvatskih dramatičara na inozemnim scenama obrađen je u mom radu Crveni vitez 

je Vitez u crvenome ili inozemna recepcija suvremene hrvatske drame, Komparativna povijest hrvatske 
književnosti. Zbornik radova IX. Hrvatska književnost XX. stoljeća u prijevodima: emisija i recepcija, Književni 
krug, Split 2007., str. 321-347. No, od 2007. broj inozemnih premijera suvremenih hrvatskih dramskih tekstova 
znatno je porastao.



133

između hrvatske i globalne plesne scene, skupina kao što je Montažstroj, koja ne samo što 
je u radovima tematizirala odnose globalnog i lokalnog već je, kao Performing Unit, imala 
i važnu fazu u globalnom europskom kulturnom prostoru,6 scenografa iz skupine Numen 
koji su sami po sebi kao međunarodna skupina fenomen vrijedan proučavanja u kontekstu 
globalizacije7 ili kostimografa Marija Miše, koji nije samo radio znamenita anđeoska krila za 
globalni brend Victoria’s Secret i s globalno poznatom Vivianne Westwood nego i kostime 
za inozemne produkcije.

Na istome tragu kao bitna tema hrvatske teatrologije nameće se i proučavanje pojačane 
internacionalizacije (hrvatske) kazališne umjetnosti u vidu uspostave međunarodnih 
projekata, ansambala i suradnji, međunarodno prisutnih redatelja, implantiranja globalno 
prisutnih žanrova ili djela u nacionalnu sredinu (primjerice, mjuzikala, ali i nekih baletnih 
produkcija koje katkada dolaze kao takoreći gotov proizvod), međunarodne publike i turista 
kao publike, na što upozorava Susan Bennett u članku Theatre / Tourism (S. Bennett, 2005.), 
uloge nacionalnih kazališta u globaliziranome svijetu,8 udjela kazališta u nacionalnoj i 
globalnoj kulturnoj politici, kazališnoga marketinga i ekonomije, kao i analiza programskih 
odrednica međunarodnih kazališnih festivala koji se održavaju diljem Hrvatske, posebice 
kada se uzme u obzir znatno povećanje ne samo njihova broja nego i interesnih polja i vrsta 
njima obuhvaćenih kazališnih izričaja.

Na dosad rečeno može se nadovezati i tema prisutnosti – ali i uvjeta i modusa te 
prisutnosti – hrvatske dramske i kazališne tematike u inozemnim teatrološkim izdanjima, 
leksikonima, enciklopedijama, časopisima, kao i na inozemnim teatrološkim skupovima, o 
čemu je već ukratko bilo riječi. Pojedini prijevodi suvremenih hrvatskih dramskih tekstova 
još su i dostupni,9 no hrvatske teatrološke knjige rijetko se prevode na strane jezike i prelaze 
granice vlastite kulture, premda i tu ima iznimaka, kao što je pokazala knjiga Sanje Nikčević 
Nova europska drama ili velika obmana u cijelosti ili u dijelovima prevedena na engleski, 
slovački, bugarski, mađarski i poljski jezik.10 Naprotiv, engleski prijevod teorijskih misli 
jednog od najpoznatijih hrvatskih redatelja, Branka Gavelle, ali i, kako su novija istraživanja 
pokazala, kazališnih teoretičara, čije se ideje prema prosudbi uglednih hrvatskih teatrologa 
mogu uspoređivati s idejama poznatijih i priznatijih inozemnih kazališnih mislilaca, i dalje 

6	 Nogometno kazalište Montažstroj je 1997. promijenilo naziv u Performing Unit. Sastav izvođača i producenata, 
kao i publike, bio je međunarodnog karaktera, a skupina je gostovala na mnogim europskim i svjetskim 
pozornicama i festivalima.

7	 Skupinu Numen čine Sven Jonke, Christoph Katzler i Nikola Radeljković.
8	 Pitanju uloge nacionalnih kazališnih kuća u eri globalizacije posebno se posvetila Janelle Reinelt (J. Reinelt, 

2008.).
9	 U tiskanim prijevodima suvremenih hrvatskih autora na strane jezike, u zasebnim knjigama i u antologijama 

ili izborima, među hrvatskim nakladnicima prednjači najveći promotor hrvatskoga kazališta u inozemstvu, 
Hrvatski centar ITI.

10	 Jezici na koje je prevedena su slovački (Nova Europska drama alebo vel’ky podvod, Bratislava 2007.), bugarski 
(Нова европейска драма или голямаtа измама, Ruse 2009.), engleski (British Brutalism the New European 
Drama, and the Role of the Director, “New Theater Quarterly”, 2005.), mađarski (Csináljunk új európai drámát, 
“Szinhaz”, 2005.) i poljski (Wszystko ma swoje skutki, “Dialog”, 2005.).



134

nailazi na poteškoće u pronalaženju izdavača (L. Čale Feldman, 2013.). Ipak, pojedine 
Gavelline postavke našle su put do međunarodnih časopisa zahvaljujući posredništvu 
hrvatskih teatrologa poput Sibile Petlevski i Marina Blaževića.

Što se pak leksikonskih izdanja i pregleda suvremenoga svjetskoga kazališta u 
posljednjih četvrt stoljeća tiče, čini se kako situacija nije toliko bitno drukčija nego što je bila 
u desetljećima prije toga, pa su mnogi zaključci podudarni sa zaključcima Vide Flaker (V. 
Flaker, 1992.) i poslije Borisa Senkera (B. Senker, 1995.) na istu temu iznesenim na Krležinim 
danima u Osijeku prije dvadesetak godina. Kada za inozemna izdanja o hrvatskome kazalištu 
pišu hrvatski teatrolozi ili kritičari poput Nikole Batušića za The World Encyclopedia of 
Contemporary Theatre (1994. i 2001.), Lade Čale Feldman za The Columbia Encyclopedia 
of Modern Drama (2007.) ili Dalibora Foretića za francuski pojmovnik Michela Corvina 
Dictionnaire encycolpédique du théâtre à travers le monde (2008.), onda je hrvatska dramska 
književnost i / ili kazalište obrađeno kvalitetno i stručno (dakako, u skladu s objektivnim 
kriterijima diktiranim načelima svakog pojedinog inozemnog izdanja). Međutim, situacija 
je posve drukčija kada o istome pišu inozemni teatrolozi i kritičari koji nisu uvijek dovoljno 
upoznati s građom kojom se bave (pa tada nerijetko dominira simplificiranje, neznanje i / ili 
nerazumijevanje), ali i kada o hrvatskome kazalištu pišu teatrolozi i kritičari iz ostalih zemalja 
s područja bivše Jugoslavije (pa tada nerijetko možemo govoriti i o (ne)svjesnom ideološki 
motiviranome misinterpretiranju, zamagljivanju ili iskrivljavanju činjenica). Svojedobno je 
B. Senker prosvjedovao protiv takve vrste istupa Dragana Klaića za Cambridgeov leksikon 
The Cambridge Guide to Theatre iz 1992. godine (B. Senker, 1995: 202-204), a u novijoj se 
leksikonskoj povijesti nešto slično propustu u Cambridgeovu izdanju ponovilo i u leksikonu 
za koji je jedinicu o Hrvatskoj unutar jedinice o Jugoslaviji napisao Petar Marjanović: u 
pojmovniku The Continuum Companion to Twentieth Century Theatre iz 2005. godine 
posebno je naglašeno i apostrofirano ono što se moglo izravno podvesti pod nacionalnu 
odrednicu srpskoga, dok je odrednica hrvatsko izbjegnuta, a sve ono što bi pod nju trebalo 
potpadati uklopljeno je pod zajednički okvir jugoslavenskoga (P. Marjanović, 2005.).

Kako bi se ovakve i srodne tendenciozne interpretacije, iskrivljavanja, pogrešna 
tumačenja ili čak svjesne krivotvorine smanjile na minimum ili posve eliminirale, hrvatska 
teatrologija trebala bi ispuniti svoju zadaću – kazališni leksikon i radovi hrvatskih teatrologa na 
stranim jezicima samo su karike u nizu – no čini se da pronalaženje niša na račun individualnih 
zalaganja, poznanstava i reputacije, katkada čak i pukih slučajnosti, umjesto sveobuhvatnije 
i općeprihvaćene nacionalne strategije ne može biti dugoročno i kvalitetno rješenje: 
Omalovažavanje im, međutim ne možemo spočitnuti prije nego što i sami poradimo na tomu 
da nas počnu uvažavati, zapisao je još prije dva desetljeća Boris Senker o odnosu inozemne 
teatrološke zajednice spram hrvatske drame i kazališta (B. Senker, 1995: 202). Primjer stanovite 
teatrološke inertnosti svakako jest i razmjerno mlak odgovor na višegodišnja i aktualna 
srpska posezanja za hrvatskom književnosti i književnicima među kojima su se našli i neki 
dramatičari, a o kojima su se dosad možda najjasnije očitovali Slobodan Prosperov Novak (S. 
P. Novak, 2011.), Viktorija Franić Tomić (V. Franić Tomić, 2012.) i potpisnici otvorenog pisma 
(Tihomir Maštrović et al.) pod naslovom Svojatanje hrvatske književne baštine u “Vijencu” 



135

od 2. travnja 2015. S druge strane, dobar primjer plasiranja informacija o hrvatskoj dramskoj 
književnosti i kazalištu u međunarodno okružje jest periodička publikacija Hrvatskoga centra 
ITI pod nazivom “Croatian Theatre”11 te njegove publikacije o hrvatskoj plesnoj umjetnosti 
Shortcut to Croatian Dance i Guide to Croatian Dance. Konac ovog odjeljka rezervirala bih 
pak za potrebu analize prevođenja inozemnih teatroloških izdanja na hrvatski jezik – što se, 
kada, zašto i za koga prevodi, koja se područja kazališne umjetnosti time pokrivaju i s kojeg 
jezika / kojih jezika dolaze dominantni naslovi ili većina njih. U članku Od globalne kulturne 
industrije do kulture niša: kulturna potrošnja i kulturna proizvodnja u Hrvatskoj Jaka Primorac 
provela je globalizacijom usmjereno iščitavanje hrvatske televizijske i filmske produkcije te 
izdavaštva, no, nažalost, ne i kazališta, za koje ne postoje srodna istraživanja. Pretpostavka je 
da bi detaljnija istraživanja potvrdila povlačenje paralele spomenutih istraživanja s kazalištem 
u segmentu snažne dominacije anglosaksonskog svijeta te sporadičnosti i sporosti uključivanja 
hrvatske književne proizvodnje u europske i globalne tijekove, odnosno odsutnosti cjelovite 
strategije predstavljanja (J. Primorac, 2010.), no daljnja proučavanja takvu bi pretpostavku tek 
trebala potvrditi ili osporiti.

U kontekstu globalno shvaćene znanstvene izvrsnosti i globalne prisutnosti hrvatskih 
znanstvenika koji se bave teatrološkom i izvedbenom tematikom izdvaja se i problematika 
zastupljenosti hrvatskih teatrologa, hrvatskih teatroloških radova te hrvatske teatrologije na 
globalnom znanstvenom teatrološkome polju, osobito dopustivih modusa njihove prisutnosti 
ili možda, točnije rečeno, vrste tematike kojom se mogu uključiti u globalnu teatrologiju 
– koliko su to nacionalne teatrološke teme, a koliko teme koje su trenutno od globalnoga 
interesa (teorijske ili povijesne, izvedbene ili teatrološke). Darko Lukić ukazao je na 
neke od aktualnih globalnih teatroloških trendova, pristupa i metodologija u proučavanju 
teatrološke tematike, posebno se založivši za interdisciplinarnost teatroloških pristupa i 
posebno izdvojivši postkolonijalnu teoriju, feminističke studije i queer studije te njihove 
predstavnike u hrvatskoj teatrologiji koji su hrvatskoj teatrologiji omogućili priključak na 
globalne znanstvene trendove (D. Lukić, 2011.). 

O uspostavljenim globalnim teatrološkim vezama također svjedoče i dva velika 
događanja održana u Zagrebu u proteklim desetljećima, primjerice, Međunarodni forum 
kazališnih kritičara iz 2000. godine koji je rezultirao i knjigom o kazališnoj kritici Theatre 
Criticism Today (2002.) u izdanju Hrvatskoga centra ITI – znakovito objavljenoj na 
engleskom jeziku kao jeziku globalne komunikacije – te petnaesta konferencija Performance 
Studies International (PSi 15) održana 2009. godine. Međunarodnu vidljivost, međunarodne 
suradnike te, ovisno o broju i temi, međunarodno uredništvo ima i zagrebački časopis 
“Frakcija”, koji izlazi na engleskom jeziku, a pokriva suvremene izvedbene teme. S druge 
strane, uže nacionalne teme i teme koje nisu toliko korespondentne trenutnim globalnim 
interesima, pa i trendovima, ostaju ponešto marginalizirane i podzastupljene teže se 
probijajući u međunarodnim okvirima.

11	 U opisu edicije stoji: Osnovna namjera ove publikacije je predstaviti aktualne događaje i trendove hrvatskog 
kazališta s naglaskom na svemu onome za što nam se čini da bi moglo biti zanimljivo i transparentno inozemnoj 
publici. http://www.hciti.hr/kazaliste-izdavacka-djelatnost/croatian-theatre/. Stranica posjećena 11. lipnja 2015.



136

Sasvim sigurno, jedna od tema koja se nameće kada je riječ o hrvatskoj teatrologiji 
i globalizaciji jest i pisanje nacionalne povijesti kazališta i njezino pozicioniranje spram 
svjetske ili, kako se danas sve češće govori, globalne kazališne povijesti i suvremenosti. 
Unatoč pojedinim prognozama kako će u svijetu s nadnacionalnim strukturama života 
nacionalno oblikovanje znanja postupno posta(ja)ti manje važno, nacionalna povijest 
kazališta i dalje se nameće kao vrlo relevantna12 – i sama po sebi i u odnosu na postojeće 
povijesti svjetskih kazališta u kojima su mnoge nacionalne kazališne kulture, unatoč 
deklarativnim kao i strukturnim promjenama u konceptu i širenju tematike, i dalje posve 
zaobiđene ili ignorirane. Kontinuirano se vode rasprave o modalitetima i mogućnostima 
uobličavanja svjetske povijesti kazališta te njezinome suodnosu spram nacionalnih povijesti 
kazališta, a u kontekstu internacionalne premreženosti kazališne umjetnosti i proizvodnje 
i suvremenih procesa globalizacije koji svoje odraze imaju i u spomenutim pojavama u 
kazalištu, ta se problematika dodatno usložnjava. Općenito gledano, proučavatelji kazališne 
historiografije upozoravaju da je globalizacija pridonijela zemljovidnom proširenju područja 
kazališnoga zanimanja (te se slijedom toga više nije moglo previđati ili zaobilaziti brojne 
kazališne kulture Afrike, Južne Amerike ili Australije) kao i daljnjem širenju područja koja 
se smatraju kazališno ili izvedbeno zanimljivim teatrologiji, no stječe se dojam da je hrvatska 
teatrologija, unatoč neospornim pomacima i na tome području, podosta zatvorena za kulture 
izvan uskog kruga nekadašnjih kolonizatora u čijem bi se vidokrugu željela potvrditi i 
ovjeriti, zanemarujući pritom brojne druge kazališne tradicije.13

Nadajmo se da hrvatska teatrologija, suočena s izazovima globalizacije, u bitci za globalno 
neće zaboraviti na lokalno, osobito u vidu nekritičkog podređivanja izvana nametnutim 
standardima nerijetko nasilno presađenim iz posve drukčijih društvenih i kulturnih uvjeta. 
Dakako, otpori globalnim pravilima igre, posebice zbog straha ili neznanja, ne bi smjeli biti 
razlogom zatvaranja u sebe, pri čemu dakako treba voditi računa o tome da pogled ne treba 
usmjeriti samo na globalno poistovjećeno sa zapadnoeuropskim ili američkim, odnosno da 
treba gledati i oko sebe na bliže i dalje susjede, ali i uzimati u obzir globalni svijet koji 
je dugo ostajao izvan pogleda i pregleda dosadašnjih tzv. povijesti svjetskoga kazališta i 
pogleda hrvatske teatrologije.

12	 Marvin Carlson dio objašnjenja nalazi u tome što se povijest kazališta kao znanstvena disciplina počela afirmirati 
u vrijeme kada se i nacionalna država nametnula kao važan oblik društvenopolitičke organizacije života (M. 
Carlson, 2013: 149).

13	 No tek bi se dijelom na to mogla primijeniti Greigova teza o centrifugalnom učinku kulturne globalizacije koji 
oslabljuje ili dokida veze s najbližim susjedima (usp. V. Katunarić, 2010.).



137

LITERATURA

(2015), Svojatanje hrvatske književne baštine, “Vijenac”, Zagreb, god. XXIII, br. 550, 2. 
travnja, str. 2.

Batušić, Nikola (1994), Croatia, The World Encyclopedia of Contemporary Theatre, ur. Don 
Rubin, Peter Nagy i Philippe Rouyer, Routledge.

Beck, Ulrich (2003), Što je globalizacija?, Vizura, Zagreb.
Bennett, Susan (2005), Theatre / Tourism, “Theatre Journal”, vol. 57, br. 3, str. 407-428.
Budak, Neven; Katunarić, Vjeran, ur. (2005), Hrvatski nacionalni identitet u globalizirajućem 

svijetu, Pravni fakultet, Centar za demokraciju i pravo “Miko Tripalo”, Zagreb.
Carlson, Marvin (2013), Reflections on a global theatre history, The Cambridge Companion 

to Theatre History, ur. David Wiles i Christine Dymkowski, Cambridge University 
Press, Cambridge, New York.

Čale Feldman, Lada (2007), Croatia, The Columbia Encyclopedia of Modern Drama, vol. 1, 
ur. Gabrielle H. Cody, Evert Sprinchorn, Columbia University Press.

Čale Feldman, Lada (2013), Gavella i Goffman, Dani hvarskog kazališta. Gavella – riječ i 
prostor, Književni krug, HAZU, Split, Zagreb, str. 39-170.

Flaker, Vida (1992), Zastupljenost hrvatskoga kazališta i dramatike u stranim teatrološkim 
izdanjima, Krležini dani u Osijeku 1987-1990-1991. Krležino kazalište danas. Zadaci 
i dostignuća suvremene hrvatske teatrologije, pr. Branko Hećimović, HNK u Osijeku, 
Pedagoški fakultet, Osijek, Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe 
HAZU, Osijek, Zagreb, str. 270-283.

Foretić, Dalibor (2008), Croatie, Dictionnaire encycolpédique du théâtre à travers le monde, 
ur. Michel Corvin, Bordas.

Franić Tomić, Viktorija (2011), Tko je bio Marin Držić?, Matica hrvatska, Zagreb
Franić Tomić, Viktorija (2012), Starijoj hrvatskoj književnosti nije mjesto u srpskom 

književnom kanonu, Dramaturški eseji. Iz Splita na scenu gledat, AGM, Zagreb.
Graham Jones, Jean (2005), Editorial Comment: Theorizing Globalization through Theatre, 

“Theatre Journal”, vol. 57, br. 3.
Katunarić, Vjeran (2010), Hrvatska kulturna politika i izazovi globalizacije, Hrvatski 

nacionalni identitet u globalizirajućem svijetu, Pravni fakultet, Centar za demokraciju i 
pravo “Miko Tripalo”, Zagreb.

Lukić, Darko (2011), Kazalište u okruženju globalizacije, Kazalište u svom okruženju, 
Leykam International, Zagreb.

Marjanić, Suzana (2014), Kronotop hrvatskog performansa, Udruga Bijeli val, Institut za 
etnologiju i folkloristiku, Školska knjiga, Zagreb.

Marjanović, Petar (2005), Yugoslavia, The Continuum Companion to Twentieth Century 
Theatre, ur. Colin Chambers, Continuum, London, New York, str. 856-858.



138

Novak, Slobodan Prosperov (2011), Zločesti tekstovi, Profil multimedija, Zagreb.
Primorac, Jaka (2010), Od globalne kulturne industrije do kulture niša: kulturna potrošnja 

i kulturna proizvodnja u Hrvatskoj, Kultura / multikultura, Naklada Jesenski i Turk, 
Hrvatsko sociološko društvo, Zagreb, str. 49-67.

Rebellato, Dan (2009), Theatre and Globalization, Palgrave Macmillan, Basingstoke.
Reinelt, Janelle (2008), The Role of National Theatres in an Age of Globalization, National 

theatres in a changing Europe, ur. S. E. Wilmer, Palgrave Macmillan, Basingstoke, str. 228-
238.

Robinson, Jo (2007), Becoming More Provintial? The Global and the Local in Theatre 
History, New Theatre Quarterly, vol. 23, br. 3, str. 229-240.

Senelick, Laurence, ur. (1991), National Theatre in Northern and Eastern Europe, 1746-
1900, Cambridge University Press, Cambridge.

Senker, Boris (1995), Još o zadaćama hrvatske teatrologije, Krležini dani u Osijeku 1993. Krleža 
i naše doba, pr. Branko Hećimović, HNK u Osijeku, Pedagoški fakultet, Osijek, Zavod za 
povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Osijek, Zagreb, str. 196-207.

Švob Đokić, Nada, ur. (2010), Kultura / multikultura, Naklada Jesenski i Turk, Hrvatsko 
sociološko društvo, Zagreb.



139

Adriana Car-Mihec, Iva Rosanda Žigo 

SUSRETIŠTE DVIJU ANTOLOGIJA  
U OBITELJSKOM I IZBORNIČKOM KRUGU

Temu koju ćemo svojim radom prezentirati sagledale smo na trima razinama – radnoj, 
pomirbenoj i susretišnoj. Radnoj, jer predmet naše analize obuhvaća vrlo složeno i široko 
područje suvremene hrvatske dramske riječi (kao i niz terminoloških nedoumica vezanih 
uz njega)1 pa ćemo ovom prilikom tek skicirati neke okvirne smjernice u svrhu (kako je 
i definirano programom rada ovogodišnjeg skupa) stimuliranja eventualnih daljnjih 
istraživanja. Pomirbenoj, jer ćemo njome pokušati obuhvatiti / pomiriti obje krovne teme 
ovogodišnjeg skupa: Četvrt stoljeća tranzicije i globalizacije u hrvatskoj drami i kazalištu 
te Kompleks obitelji u hrvatskoj drami i kazalištu.2 Susretišnoj, jer će na toj razini biti riječ o 
dvjema antologijama suvremene hrvatske drame koje su u razmaku od pet godina objavljene 
na hrvatskom jeziku: one Jasena Boke Nova hrvatska drama: izbor iz drame devedesetih iz 
2002. i Lea Rafolta Odbrojavanje: antologija suvremene hrvatske drame iz 2007. godine. 
Spomenute antologije, dakako, nisu i jedini do danas tiskani ozbiljni izbori suvremene 
hrvatske dramske književnosti. Uz njih je objavljeno još šest (više ili manje antologijskih) 
odabira na stranim jezicima: makedonskom, engleskom, njemačkom, mađarskom, poljskom 
i španjolskom. Sanja Nikčević je tako 2002. godine objavila Antologiju na sovremenata 
hrvatska drama, Boris Senker zbirku pod naslovom Different voices. Eight Contemporary 
Plays3 2003., a Walter Kootz antologiju Eine verdammt glückliche Familie 2008. godine. 
1	 Od, primjerice, (re)definiranja pojmova suvremena književnost, antologija, obiteljska drama, obitelj… 
2	 Valja napomenuti da će težište rada biti ponajprije na temi obitelji kao osebujnoj metafori u kojoj se oslikavaju 

svekolike promjene uzrokovane suvremenim tranzicijskim, globalizacijskim i privatizacijskim odnosima, ratnom 
agresijom te, posljedično, raspadom tradicionalnih društvenih vrijednosti. Pokušaji, dodajmo, tumačenja tog 
pojma mnogobrojni su i različiti, a pristupiti im možemo s različitih aspekata – od socioloških i psiholoških preko 
antropoloških, filozofskih, medicinskih pa sve do pravnih i brojnih drugih. Većina definicija vrlo je općenita i daje 
tek osnovne naznake tog u današnje vrijeme poprilično upitnog entiteta na kojem su promjene gospodarskog, 
društvenog, političkog i kulturalnog sustava u postsocijalističkom razdoblju ostavile velike tragove. Više o pojmu 
obitelji, kao i njenu statusu u kontekstu suvremenih tranzicijskih i globalizacijskih procesa, vidi u: Bačić Karković 
1999., Berc, Ljubotina, Blažeka 2004., Janković 2004., Janković 2008., Petak 2009.

3	 O Senkerovu izboru, kao i njegovu odnosu naspram Bokine, tj. antologije S. Nikčević, vidi više u tekstu Martine 
Petranović 2003. 



140

Dvije su antologije objavljene 2012. godine: ona Ivana Trojana Kortárs horvát drámák 
antológiá i Kroatywni4 uredničke trojke: Catherine Majdzik, Leszeka Małczaka i Anne Ruttar. 
Naposljetku, 2013. godine izlazi i, kako navodi autor, posve osoban izbor na španjolskom 
koji je priredio Darko Lukić pod naslovom Siete dramas croatas contemporáneos.5 Uz njih, 
u posljednjih dvadesetak godina objavljeno je i mnoštvo drugih, više ili manje ambicioznih 
zborničkih, hrestomatijskih, antologijskih i časopisnih izbora suvremenoga dramskog pisma 
rukovođenih, dakako, različitim poetičkim, žanrovskim i / ili generacijskim kriterijima6 – od, 
primjerice, za istraživanje naše dramske suvremenosti stožerne, zborničke, dvotomne Mlade 
hrvatske drame Mire Gavrana iz 1991. godine, preko onih časopisnih Jasena Boke (Nova 
hrvatske drama, 1996.), Nedjeljka Fabrija (1998. u časopisu “Teatar & Teorija” i 2001. / 
02. u “Novoj Istri”), Davora Špišića (u “Književnoj reviji”) i Ane Lederer (u “Kolu”) iz 
2001. godine, pa sve do dvaju hrestomatijskih izbora (Borisa Senkera Hrestomatija novije 
hrvatske drame (II. dio) iz 2001. godine i Nataše Govedić Une parade de cirque – Anthologie 
des écritures théâtrales contemporaines de Croatie7 iz 2012. godine) te najrecentnijeg 
tročlanog ratnog i poratnog dramskog / komedijskog antologijskog niza Sanje Nikčević.8 
Usporedba i pomna analiza svih postojećih izbora za ovu bi priliku bila prezahtjevan projekt. 
Ipak, mi ćemo se u svojem radu tek usputno dotaknuti nekih njihovih suodnosa te ćemo 
kroz grubi tablični prikaz pokušati naznačiti na koji se način svi ti priređivačkim i inim 
osobitostima obilježeni odabiri međusobno suodnose kako bismo zacrtale putokaze za daljnja 
produbljivanja problema vezanih uz naše područje istraživanja. No, o tome nešto kasnije.

Za početak se moramo osvrnuti na korpus dramskih tekstova o kojem će u našem radu 
biti riječi. Prvoobjavljena antologija Jasena Boke koje ćemo se dotaknuti sadrži sedam 
drama: Posljednju kariku Lade Kaštelan, Anđele Babilona Mate Matišića, Bijelo Dubravka 
Mihanovića, Mrtvu svadbu Asje Srnec Todorović, Ciglu Filipa Šovagovića, Nemreš pobjeć 
od nedjelje Tene Štivičić i Ospice Ivana Vidića. Leo Rafolt se u Odbrojavanju naslanja na 
svog prethodnika (kao, uostalom, i na izbor Borisa Senkera) te u svoju antologiju uvrštava 
iste tekstove Tene Štivičić i Tomislava Zajca. Nadalje, kako i ističe Martina Petranović u 
prikazu Rafoltove antologije: Vremenski pomak od četiri, pet godina koliko dijeli ovaj od 

4	 Izbor tekstova u poljskoj antologiji uglavnom se temelji na odabiru Lea Rafolta. Vidi: file:///C:/Users/ 
ACM/Documents/Mlada%20hrvatska%20drama/Antologije/Katowice.%20%20Kroatywni.%20Drama%20
Hrvatske%20nakon%201990.%20godine%20.html 

5	 Knjiga Sedam suvremenih hrvatskih drama Željke Turčinović, Darka Lukića i Nikoline Židek Hrvatskog centra 
ITI dobitnica je nagrade Teatro del Mundo u kategoriji uredničkog rada (28. studenoga 2014. u Kulturnom 
centru “Ricardo Rojas” Sveučilišta u Buenos Airesu, Argentina). 

6	 Iscrpan popis i analizu vidi u: Rafolt 2007. i Petranović 2007.
7	 Antologija Nataše Govedić objavljena na francuskom jeziku obuhvaća pojmom suvremenog dramskog 

teksta razdoblje od 1915. do 2012. godine, dok se u ostalih priređivača pod pojmom suvremenosti uglavnom 
podrazumijeva razdoblje hrvatske književnosti nakon 1991. godine.

8	 Sanja Nikčević je, osim antologije na makedonskom jeziku, objavila i Antologiju hrvatske poratne drame 
1996-2011, Alfa, Zagreb 2014., Antologiju hrvatske ratne komedije 1991-1997, Privlačica, Vinkovci 2013., i 
Antologiju hrvatske ratne drame 1991-1995, Alfa, Zagreb 2011. U pripremi je i čeka svoje objavljivanje i njena 
Antologija hrvatske poratne komedije 1996.-2011. 



141

prethodnih izbora donekle je promijenio pogled na opuse i najistaknutija djela pojedinih 
autora /…/ Primjerice, dok je u ranijim izborima naglasak bio na Vidićevim “Ospicama”, 
u kasnijem, Rafoltovu, naglasak je na “Velikom bijelom zecu”; kod L. Kaštelan Rafoltov 
je pomak s “Posljednje karike” na recentnije djelo “Prije sna”, kod Matišića s “Anđela 
Babilona” na “Svećenikovu djecu”, kod Asje Srnec s “Mrtve svadbe” na “Odbrojavanje”, 
kod Šovagovića s “Cigle” na “Ptičice” itd. (Petranović 2007: 177). Istima pridodaje Golu 
Europu Milka Valenta, Ženu-bombu Ivane Sajko i Fritzspiela Borisa Senkera. Nas će, dakako, 
zanimati ponajprije oni dramski tekstovi u kojima se, sukladno ovogodišnjem tematu skupa, 
propituje obiteljska problematika. Međutim, prije no što ih izdvojimo valja se osvrnuti na 
neke spoznajne rezultate radova objavljenih u zbornicima Krležinih dana čiji se predmet 
istraživanja dotiče kako netom nabrojenih pisaca / tekstova, tako i (eventualnog) detektiranja 
obiteljskog temata u njima. Pogledajmo tablicu:9 10

Asja Srnec Todorović Mrtva svadba, 1991.9

V. Visković, KD 1995.10

L. Čale Feldman, KD 1995., II
D. Dujmić Detoni, KD 2005.

Lada Kaštelan Posljednja karika, 1994. 

D. Crnojecić-Carić, KD 1995.,II
D. Foretić, KD 1995., II
L Čale Feldman, KD 1995. II
D. Detoni-Dujmić,KD 2005.

Mate Matišić Anđeli Babilona, 1996. B. Bošnjak,KD 2003.

Ivan Vidić Ospice, 1997. D. Bačić Karković, KD 2008.

Dubravko Mihanović Bijelo, 1998. 

Filip Šovagović Cigla, 1998. 

Tomislav Zajec John Smith, 1998. S. Nikčević, KD 2008.

Mate Matišić Svećenikova djeca, 1999. 

Tena Štivičić Nemreš pobjeć od nedjelje, 1999. 

Filip Šovagović Ptičice, 2000 .

Milko Valent Gola Europa, 2000 .

Boris Senker Frietzspiel, 2002. S. Nikčević, KD 2006.

Asja Srnec Todorović Odbrojavanje, 2002.

Ivan Vidić Veliki bijeli zec, 2002. 

Ivana Sajko Žena-bomba, 2003. D. Detoni-Dujmoć, KD 2005.

Lada Kaštelan Prije sna, 2004. D. Detoni-Dujmić, KD 2005.

9	 Sve nabrojene naslove vidi u: Boko 2002. i Rafolt 2007.
10	 Vidi popis korištene literature.



142

U priloženoj smo tablici kronološkim redom njihova objavljivanja razvrstale dramske 
tekstove sakupljene dvjema antologijskim izborima te smo im potom pridružile radove 
objavljene u zbornicima Krležinih dana koji iste na različite (dakle, ne samo obiteljske) 
načine tematiziraju. Izdvojeni radovi, dakako, nisu i jedini u kojima se spominju odabrani 
dramski autori / tekstovi – uz njih postoji i mnoštvo onih koji ih dotiču u nekim, uglavnom, 
kazališno-produkcijskim, eventualno recepcijskim i najčešće periodizacijskim te inim 
kontekstima, ali se njima iscrpnije uglavnom ne bave. Odabrani su, ponavljamo, samo 
oni tekstovi u kojima nailazimo na pomnije analize naših drama. Izuzetak je uvrštena 
studija Danijele Bačić Karković koja Vidićeve Ospice, doduše, tek spominje, no u naš je 
popis unesena iz razloga što je to zapravo jedan jedini tekst na Krležinim danima koji se 
izravno bavi ovogodišnjom temom našega skupa, točnije jednim njegovim segmentom – 
fatherconflictom (ali) u kontekstu Kamovljeva, tj. Fabrijeva dramskog opusa. Obiteljski, pak, 
topos među svim ostalim radovima spominju tek tri rada – onaj Dubravke Crnojević-Carić, 
Lade Čale Feldman i Dunje Detoni-Dujmić u sklopu temata Suvremena hrvatska dramska 
književnost i kazalište od 1968. / 1971. do danas i Tijelo, riječ i prostor u hrvatskoj drami 
i kazalištu. Dakako, riječ je o tekstovima koji obiteljsku temu problematiziraju napose iz 
očišta ženskoga dramskog pisma. Na temelju istih, kao obiteljske drame (dakako, u okvirima 
naših antologijskih odabira) izdvajaju se tek Kaštelankine drame Prije sna i Posljednja 
karika te Mrtva svadba Asje Srnec Todorović.11 Jesu li to i jedini suvremeni dramski tekstovi 
obuhvaćeni našim antologijama koji se dotiču obiteljskih tema? Utječu li globalizacijski i 
tranzicijski trendovi kako na suvremenu obitelj, tako i na naše dramske obitelji? Može li 
uopće i na koji način tematika obitelji poslužiti kao model za tumačenje dramskih tekstova? 

U pokušaju odgovora na postavljenja pitanja (ili, točnije, njihova iniciranja) valja nam 
promotriti širi istraživački kontekst iz kojeg je vidljivo (osim da se o našoj suvremenoj 
dramskoj produkciji mnogo i ozbiljno piše) kako je do danas objavljeno mnogo znanstvenih i 
stručnih radova, leksičkih napomena i sl. u kojima se i neki drugi od nama aktualnih dramskih 
tekstova apostrofiraju kao obiteljske drame ili se barem spominju kao drame u kojima se, 
između ostaloga, govori i o obiteljskim temama. S takvim se atribucijama, osim drama Lade 
Kaštelan i Asje Srnec Todorović, spominju i Cigla, Veliki bijeli zec, Nemreš pobjeć od nedjelje 
te Svećenikova djeca. Leo Rafolt, primjerice, za Matišićevu Svećenikovu djecu navodi 
sljedeće: Ratna se tematika ovdje uvlači u privatne živote protagonista, razarajući ih svojom 
žestinom i pretvarajući Matišićev tekst u obiteljsku dramu (Rafolt 2011: 58), a za dramu 
Tene Štivičić Nemreš pobjeć od nedjelje dodaje da bi u kontekstu njenih problematiziranja 
patrijarhalnog mentaliteta i obiteljskih muško-ženskih odnosa ili kao nemogućnost uspostave 

11	 Na daljnju razradu obiteljskih tema u spomenutim dramama Lade Kaštelan i Asje Srnec Todorović naići 
ćemo i u studijama L. Ljubić 2006., I. Rosanda Žigo 2013., itd. Posebno zanimljivim u tom kontekstu držimo 
sud B. Senkera koji je u svojoj Hrestomatiji iz 2001. godine uočio Kaštelankino opredjeljenje za obiteljsku, 
intimističku dramatiku te premještanje žarišta zanimanja s odnosa oca i sina ili muža i žene, koji su odnos 
prijašnji hrvatski dramatičari držali temeljnim za obitelj i društvo, na odnos majke i kćeri, koji pak odnos Lada 
Kaštelan drži temeljnim za ljudski rod, govori o angažmanu koji bi se prije mogao odrediti kao kulturološki 
nego politički. (Senker 2001: 35). Tu tezu nadalje vrlo iscrpno razrađuje Lukić 2007.



143

“zdrave ženskosti” (Rafolt 2011: 74) mogla nositi i oznaku obiteljske drame. Šovagovićevu, 
pak, Ciglu Sanja Nikčević u nizu radova i predgovora svojih antologija spominje i analizira 
kao dramu disfunkcionalne obitelji (Nikčević 2011: 76). Vidićevu dramu Veliki bijeli zec (za 
koju, uostalom, i sam autor navodi kako je pisana s namjerom da bude obiteljska drama) u 
obiteljskom kontekstu propituje ponajviše hrvatskih znanstvenika. Među brojnim radovima 
svakako valja izdvojiti one Ane Lederer,12 Lucije Ljubić,13 Darka Lukića,14 Sanje Nikčević,15 
Martine Petranović,16 Danijele Weber-Kapusta17 te Borisa Senkera.18 Njima valja pridodati 
i Senkerova Frietzspiela, kojeg, dakako, u kritičkoj literaturi nitko izrijekom ne spominje 
kao suvremenu obiteljsku dramu. No, uzmemo li u obzir da se upravo tim parodijsko-
travestijskim tekstom autor poigrava s Krležinim Glembajevima kao važnom sponom 
u nizu dramskih tekstova koji organiziraju glavnu ili jednu od dramatsko-fabulacijskih 
ravni oko Father-conflicta (Bačić-Karković 2009: 94), sigurno je da i o njemu možemo 
razgovarati u kontekstu zrcalnih, intertekstualnih projekcija obiteljskih, rodnih, freudovskih 
i inih geneoloških tematskih silnica uskovitlanih vrtnjom postmodernog, tranzicijskog, 
globalizacijskog, individualistički orijentiranog, moralno nagriženog konzumerističkog 
ringišpila. Uostalom, i sam autor u svom radu Veliko svjetsko kazalište u dnevnoj sobi19 

12	 Vidi npr. Lederer 2005.
13	 Vidi npr. Ljubić 2006.
14	 Lukić 2009.
15	 Nikčević 2012.
16	 Petranović 2006a i 2006b
17	 Weber-Kapusta 2014.
18	 Senker 2011.
19	 Netom spomenutu studiju možemo na neki način nazvati i stožernom u istraživanju obiteljskog kompleksa 

suvremenog dramskog pisma. U njoj autor ističe sljedeće: Da se na mjestu dramaturga Hrvatskog narodnog 
kazališta u Zagrebu na početku prošlog stoljeća našao netko manje ugledan, te stoga možda i ne toliko isključiv 
i siguran u nepogrešivost svoje prosudbe dramskih tekstova koliko je to smio i mogao biti dramatičar Ivo 
Vojnović, na početku ovoga stoljeća mogli bismo govoriti o stogodišnjici prisutnosti jednog posebnog žanra 
obiteljske drame na hrvatskoj pozornici. Mogli bismo govoriti o prisutnosti dramskih tekstova u kojima se 
kroz obiteljske odnose, i to prije svega i ponad svega kroz odnose na crti otac – sin(ovi), prelamaju suvremeni 
društveni, politički i ideološki ili vjerski odnosi. 

	 Sve obiteljske drame, a napose obiteljske drame stvorene u sentimentalističkom i realističkom kazalištu XVIII, 
odnosno XIX. i XX. stoljeća, članove obitelji koja je izabrana da bude središtem dramskog svijeta tretiraju i kao 
članove svojega društva, a izdvojenu obiteljsku zajednicu kao njegov izniman, važan, pa i reprezentativan dio. 
(Senker 2011: 31)

	 Veza obitelji i društva može se, nastavlja Senker, realizirati na dva različita načina – u prvom slučaju kao 
drame o obiteljima u društvu, a u drugom o obitelji kao društvu. Upravo ovom drugom skupinom u kojoj se 
središnji konflikt zbiva unutar obitelji obuhvaćen je, uz dramu P. Marinkovića Dom od kiše, i nama zanimljiv 
Vidićev Veliki bijeli zec. Obitelj, dodaje, u tim dramama postaje zajednica što na ovaj ili onaj način preslikava 
cijelo društvo kojemu pripada te u sebi ponavlja i, na neki način, intenzivira najvažnije društvene, političke i 
ideološke ili vjerske odnose. Stoga tim dramskim i kazališnim obiteljima ne pristupamo toliko kao fragmentima 
neke velike cjeline, dostatne da tu cjelinu rekonstruiramo, koliko kao malim, zatvorenim cjelinama, svjetovima 
zapravo, što se mogu analizirati i tumačiti kao modeli većih cjelina ili, slobodnije rečeno, velikoga svijeta. 
Drugačije rečeno, na pozornici ne gledamo njih u društvu ili svijetu, nego njih kao društvo i svijet za sebe. 
(Senker 2011: 32)



144

Krležine Glembajeve naziva prvom relevantnom – i paradigmatskom – obiteljskom dramom 
tog žanra (Senker 2011: 32). Frietzspiela je, osim toga, zanimljivo promatrati i u odnosu 
prema onim dramskim tekstovima (npr. Mrtva svadba, Posljednja karika, Veliki bijeli zec) 
u čijim su dramaturgijskim strukturama na različite načine implicirane nadasve teatrabilno 
atraktivne obiteljske svečanosti.20 

Iz ovakvih, gotovo nasumičnih navoda otvara se, držimo, niz mogućih metodoloških 
smjernica u pravcu kojih je obiteljsku temu moguće iščitavati na različite načine. Jer, 
nedvojbeno je da svi ovi, stilski i žanrovski,21 bitno raznorodni dramski tekstovi nastali u 
posljednja tri desetljeća kroz odnose svojih protagonista (imenovanih vrlo često obiteljskim 
maskama)22 zrcale najrazličitije frustracije društvenog, ekonomskog, poratnog, političkog, 
kulturnog, vjerskog te samim time posljedično i obiteljskog, tradicijskog, nasljeđa. 
Oslikavaju oni udaljavanja bračnih partnera, probleme tzv. fatherconflicta, Edipova 
kompleksa, rodnih uloga, urušenih brakova, nevjere, izvanbračnih zajednica, nemogućnosti 
realizacije normalnog obiteljskog života u uvjetima depresivnih tranzicijskih društvenih 
odnosa, roditeljstva u najrazličitijim varijacijama, sukoba tradicionalnog i suvremenog 
reprodukcijskog ponašanja… U spletu najrazličitijih motivskih silnica – od onih ratnih 
i poratnih do brakolomstva, od globalizacije do usamljenosti i otuđenja, od nacionalizma 
do posttraumatskih poremećaja u za današnje vrijeme tipično nuklearnim, ali i proširenim23 
modelima obitelji – stvaraju sliku nesigurnog svijeta koji raslojava tradicionalnu strukturu 
obitelji kao središta ne samo društvenog već i individualnog života. Razorena pod pritiskom 
postmodernih, individualistički orijentiranih trendova takva se obitelj redefinira te preispituje 
putem nesigurnih, vrijednosno relativizirajućih, intimističkih, zatvorenih dramskih obiteljskih 
priča s malim, jednostavnim ljudima u (često) svakodnevnim, više ili manje banalnim, 
realnim ili somnambulnim te (u nekim primjerima) gotovo šaptačkim situacijama okruženim 
bukom velikih, za naše društvo traumatičnih, povijesnih i društvenih događaja.

U okviru Krležinih dana do sada (kako smo mogli i vidjeti iz prve tablice) većina ovih 
obiteljskih, te njima srodnih tranzicijskih, globalizacijskih i brojnih drugih, tema nije bila 

	 Za ovako podužim citatima posegnule smo iz razloga što je ovo, čini se, jedina studija koja vrlo jasno definira 
neke od mogućih smjernica kojim bi se, držimo, trebala kretati istraživanja obiteljskoga dramskog pisma. Vidi: 
Senker 2011.

20	 Vidi: Lederer 2005.
21	 Npr. ispovjedna tajna – Svećenikova djeca; Monodrama za dva lica – Nemreš pobjeć od nedjelje, drama u 2 

čina s prologom i epilogom – Mrtva svadba, jednostavna drama – Cigla…
22	 U Mrtvoj svadbi to su Kći, Majka i Otac, Jela; Otac i Majka u Velikom bijelom zecu; Žena i Muž (kao i njoj 

paralelni parovi koju čine Prva trudnica i Otac petero djece, Druga Trudnica…) u Prije sna; On i Ona u Nemreš 
pobjeć od nedjelje. U primjeru Posljednje karike mala, nukleusna porodica (ako uopće možemo na taj način 
i govoriti o porodici jer je Majka, dakako, mrtva) koju čine Ona i Majka tek je neznatno proširena Bakom i 
djedom. U Šovagovićevoj Cigli u fokusu su članovi bitno proširene porodice – Cigla i njegovo troje braće. 
Zanimljivo je da su obiteljskim maskama obilježeni i likovi u dramama koje se najčešće ne dovode u vezu s 
obiteljskom tematikom, poput Anđela Babilona M. Matišića, Žene bombe Ivane Sajko, Odbrojavanja A. Srnec 
Todorović, Gole Europe M. Valenta i Ospica I. Vidića.

23	 U slučaju Cigle mogli bismo reći komunitarnim odnosima.



145

prepoznata kao snažniji poticaj za možebitno istraživanje ni u žanrovskom, europskom, 
zavičajnom, povijesnom, podtekstnom i intertekstnom kontekstu24 ni u suodnosu s hrvatskom 
književnošću, ni inventuri milenija, ni prostornim i inim drugim odnosima kojima smo 
se tijekom zadnjih dvadeset i pet godina bavili, što, dakako, dokazuje da je ovogodišnja 
tema skupa i više nego dobro odabrana. Dodatno moramo napomenuti (a što je također 
vidljivo iz prethodne tablice) kako je na Krležinim danima primjetan ne samo popriličan 
izostanak istraživačkih interesa za preispitivanje obiteljskog temata, već i onaj daleko 
širi – za propitivanje poetičkih i oblikotvornih karakteristika većeg broja sada već našim 
antologijama potvrđenih suvremenih tekstova. Naime, tijekom svih ovih godina gotovo nitko 
od nas, osim usputno, nije se pozabavio ne samo netom spomenutim obiteljski atribuiranim 
dramama (Šovagovićevom Ciglom, Matišićevom Svećenikovom djecom, dramom Nemreš 
pobjeć od nedjelje T. Štivičić, Vidićevim Velikim bijelim zecom, Senkerovim Frietzspielom) 
već ni drugim, našim antologijama izdvojenim, predlošcima: Mihanovićevom dramom 
Bijelo, Valentovom Golom Europom, Odbrojavanjima A. Srnec Todorović, Šovagovićevim 
Ptičicama,. Možemo li na temelju toga zaključiti da nas se na Krležinim danima suvremenost 
previše i ne tiče? Ne bismo rekli, jer o suvremenosti se na našim skupovima ipak često i 
mnogo govori i piše. Ili, pak, da prešućene autore / tekstove jednostavno nismo prepoznali 
kao važne, kao antologijske, kao dio, kako se i navodi u pozivu na sudjelovanje na ovogodišnji 
skup, glavnih tijekova hrvatske dramatike i kazalište? Prošlo je već puno desetljeće od objave 
posljednjeg u nizu dramskih tekstova iz Rafoltove antologije (Kaštelankine drame Prije 
sna) – ne bismo li ipak i tim temama trebali pristupiti ipak savjesnije? Ovakva naša pitanja 
/ sudove možemo dodatno potkrijepiti još jednim, grubo skiciranim, uvodom najavljenim 
tabličnim prikazom:

24	 Na Krležinim danima 2008. godine, čija je tema bila Tekst, podtekst i intertekst u hrvatskoj drami i kazalištu, 
izuzetak je već spomenuti rad Danijele Bačić Karković. Ostali nabrojeni konteksti samo su neke od žarišnih 
tema oko kojih su naša savjetovanja fokusirala svoja istraživanja.



146

M. Gavran
199125

J. Boko
199626

N. Fabrio
199827

B. Senker
200127

D. Špišić
200129

A. Lederer
200130

J.Boko
200231

S.Nikčević
200232

B. Senker
200333

M. Brumec 
Franceska…

M. 
Brumec  
Direkt

M. Brumec 
Smrt 
M. Gavran
Čehov… 
Kreontova..

M. Gavran 
Veli Jože

M.Gavran 
Čehov…

M.Gavran 
Smrt autora

L. 
Kaštelan 
Giga…

L.Kaštelan 
Posljednja…

L. Kaštelan 
Posljednja…

L.Kaštelan 
Posljednja…

L.Kaštelan 
Posljednja…

M. Lukšić 
Lov…
P. Marinković 
Filip Oktet

P.  
Marinković 
Filip Oktet

P.Marinković 
Filip Oktet

M.Matišić 
Anđeli…

M. Matišić 
Anđeli…

M.Matišić 
Cinco…

M. Matišić 
Svećenikova

N. Mitrović 
Krivac

D. 
Mihanović 
Bijelo

I.Sajko 
Rekonstrukcija…

I.Sajko 
Rebra…

A. Srnec-T.
Mrtva…

A. Srnec-T.
Mrtva…

A. Srnec-T.
Mrtva…

A.Srnec-T.
Mrtva…

F. Šovagović 
Život…

F. Šovagović 
Cigla

F.Šovagović 
Cigla

D. Špišić 
Misija…

T. Štivičić  
Na samrti

T. Štivičić 
Nemreš…

I.Vidić 
Netko…

I. Vidić  
Škrtica

I. Vidić 
Ospice

I.Vidić 
Ospice

I.Vidić 
Groznica

B.Vujčić  
Va bank

B.Vujčić 
Odskok…

T. Zajec  
John…

T.Zajec 
John…

25 26 27 28 29 30 31 32 33

25	 Mlada 1991a, Mlada 1991b.
26	 Boko 1996.
27	 Fabrio 1998.
28	 Senker 2001.
29	 Špišić 2001.

30	 “Kolo” 2001.
31	 Boko 2002.
32	 Nikčević 2002.
33	 Different 2003.



147

L. Rafolt
200734

W. Kootz
200935

S. Nikčević
2011136

N. Govedić
201237

Kroatywni
201238

I.Trojan
201239

S. Nikčević 
201340

D. Lukić
201341

S. Nikčević 
201442

M. Gavran 
Deložacija

M. Gavran 
Nora danas

M. Gavran 
Deložacija

L. Kaštelan 
Prije sna

L. Kaštelan 
Prije sna

L.Kaštelan
Prije sna

M. Lukšić 
Lov…

M. Matišić 
Svećenikova

M. Matišić, 
Trilogija

M. Matišić 
Svećenikova

M. Matišić 
Svećenikova

M. Matišić 
Sinovi…

N. Mitrović
Komšiluk…

N. Mitrović
Ovaj je…

N. Mitrović
Komšiluk

D.  
Mihanović 
Žaba

D. 
Mihanović
Bijelo

D. Mihanović 
Žaba

D.  
Mihanović
Žaba

D.  
Mihanović 
Žaba

I. Sajko
Žena bomba

I. Sajko Rose 
is…

I.Sajko
Žena bomba

I. Sajko
Žena bomba

B.Senker
Fritzspiel

B.Senker
(P)Lutajuće…

A. Srnec-T. 
Odbrojavanje

A. Srnec-T.  
Diši

A. Srnec-T. 
Odbrojavanje

S. Šnajder
Enciklopedija…

S. Šnajder
Enciklopedija…

S. Šnajder 
Ines…

F. Šovagović 
Ptičice

F. Šovagović 
Ptičice

Šovagović
Ptičice

F. Šovagović 
Cigla

D. Špišić 
Dodrodošli…

D. Špišić
Jug 2

T. Štivičić 
Nemreš…

T. Štivičić
Fragile

T.Štivičić 
Nemreš…

T. Štivičić 
Fragile

T. Štivičić
Fragile

T. Štivičić 
Fragile

M. Valent 
Gola…

M.Valent 
Gola…

M. Valent
Gola…

I. Vidić 
Veliki…

I. Vidić
Veliki…

I. Vidić  
Veliki… I. Vidić Veliki…

T. Zajec 
John…

T.Zajec 
John…

T. Zajec 
Atentat…

T. Zajec
Spašeni

34 35 36 37 38 39 40 41 42

34	 Rafolt 2007.
35	 Eine (2009)
36	 Nikčević 2011.
37	 Govedić 2012.
38	 Kroatywni 2012.
39	 Trojan 2012.
40	 Nikčević 2013.
41	 Siete 2013.
42	 Nikčević 2014.



148

U ovu smo, pak, tablicu uvrstile sve one autore / tekstove koji se u nizu dosadašnjih 
izbora javljaju višekratno, što bi, držimo, mogao biti još jedan od niza kriterija43 njihove 
(u)oglednosti, potvrđenosti.44 Našim skupovima zanemarenim antologijskim autorima / 
tekstovima ovdje se pridružuju i dramatičari / rke poput D. Špišića, M. Brumeca, M. Lukšić, 
P. Marinkovića, N. Mitrović… I o njima se vrlo rijetko ili gotovo uopće na Krležinim 
danima ne govori. Dodamo li tome činjenicu da izbori Jasena Boke i Lea Rafolta nisu do 
sada potaknuli nikakvu raspravu o tome jesu li zaista antologijski, odnosno što antologije 
ili suvremenost zapravo jesu i sl., ne možemo u zaključku našega rada ne istaknuti kako je 
ipak vrijeme da se i mi priključimo, rekao bi Leo Rafolt, kritičkom odbrojavanju, odnosno 
ozbiljnijem i studioznijem preispitivanju korpusa suvremenoga dramskog pisma. 

	 Zgušnjavanje tog širokog područja (od početka devedesetih godina prošlog stoljeća 
pa sve do, ako ne današnjih dana a ono barem zaključno do kraja prvog desetljeća) na 
poetički ili estetički simptomatičnu grupu odabranih autora trebao bi biti jedan od naših 
primarnih zadataka u budućnosti. Na taj bismo način ispunili očekivanja zacrtana, između 
ostalog, jednim od, mogli bismo ga tako nazvati, programskih tekstova ovoga skupa: prvom 
Kronologijom “Krležinih dana” u kojem autor Branko Hećimović kao jednu od temeljnih 
zadaća znanstvenih savjetovanja apostrofira njihovu tematsku, kulturološku i znanstvenu 
aktualnost (Hećimović 1992: 294). Jer, htjeli mi to priznati ili ne, našoj krležijanskoj 
istraživačkoj praksi na ovom području ipak nedostaje (usporedimo li obje do sada izložene 
tablice) putokaza za budućnost, odnosno podrobnijih istraživanja koja bi nekim budućim 
antologijskim izborima i vodičima kroz suvremene hrvatske dramske i kazališne raznolikosti 
pripomogla pri definiranju jasnijih izborničkih kriterija, odnosno koja bi pripomogla glede 
suglasja o reprezentativnosti autorskih / dramskih korpusa kako u hrvatskom, tako i u 
europskom dramsko-kazališnom kontekstu.45 

43	 Mislimo pritom na kriterije koje u predgovorima svojih antologija navode Boko i Rafolt.
44	 U tablicu nisu uvršteni dramski tekstovi koji se u našim antologijskim, zborničkim, časopisnim i hrestomatijskim 

izborima javljaju samo jednom već samo oni tekstovi / autori koji se u njima ponavljaju. Iz tog razloga na popisu 
se ne nalazi izbor Nedjeljka Fabrija iz časopisa “Nova Istra” iz 2001. Kako su, pak, antologije J. Boke i L. 
Rafolta predmetom našeg istraživanja, u njima odabrane tekstove uvrstile smo bez iznimke.

45	 Nova bi istraživanja primjerice najvjerojatnije pokazala da je kritika većine predstavljača Rafoltove antologije 
apsolutno utemeljena – tiče se ona zaobilaženja našeg najproduktivnijeg i najizvođenijeg dramskog pisca 
današnjice, Mire Gavrana. Isto tako, u nekim budućim izborima ni u kojem slučaju ne bi trebalo zaobići imena 
/ drame Mislava Brumeca, Milice Lukšić, Pave Marinkvića, Nine Mitrović itd... S vremenskim odmakom, 
dakako, valjalo bi valorizirati i korpuse odabranih pisaca, odnosno usporediti / potvrditi reprezentativnost 
odabranih im djela i sl.



149

LITERATURA

Bačić Karković, Danijela (1999) Kriza obitelji u novijem hrvatskom romanu, doktorska 
disertacija, Filozofski fakultet, Zagreb.

Bačić Karković, Danijela (2009) Nadopisivanje teme otac – sin, u: Krležini dani u Osijeku 
2008. Tekst, podtekst i intertekst u hrvatskoj drami i kazalištu, priredio Branko 
Hećimović, Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU / Odsjek 
za povijest hrvatskog kazališta – Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku – Filozofski 
fakultet,  Zagreb – Osijek, str. 94-102.

Berc, Gordana; Ljubotina, Damir; Blažeka, Slavica (2009) Struktura obitelji i životni uvjeti u 
selu i gradu, “Sociologija i prostor”, vol. 42, 1 / 2 (163/164), Zagreb, str. 23-43. 

Boko, Jasen (1996) Nova hrvatska drama, ”Mogućnosti“, XLIII, 10-12, Split, str. 1 – 5.
Boko, Jasen (2002) Nova hrvatska drama – Izbor iz drame devedesetih, Znanje, Zagreb.
Bošnjak, Branimir (2004) “Bljesak zlatnog zuba” i “Anđeli Babilona” Mate Matišića – 

modeli uspjele groteske, u: Krležini dani u Osijeku 2008. Hrvatska dramska književnost 
i kazalište u svjetlu estetskih i povijesnih mjerila, priredio Branko Hećimović, Zagreb – 
Osijek, str. 358-363.

Car-Mihec, Adriana (2006) Mlada hrvatska drama – Ogledi, Osijek.
Crnojević-Carić, Dubravka (1997) Drugost u djelu Lade Kaštelan, u: Krležini dani u Osijeku 

1995. Suvremena hrvatska dramska književnost i kazalište od 1968/1971. do danas, 
II. knjiga, priredili Branko Hećimović i Boris Senker, Hrvatsko narodno kazalište u 
Osijeku – Pedagoški fakultet, Osijek – Odsjek za povijest hrvatskoga kazališta HAZU, 
Osijek – Zagreb,  str. 106-111.

Čale Feldman, Lada (1997) Postoji li suvremeno hrvatsko dramsko pismo, u: Krležini dani u 
Osijeku 1995. Suvremena hrvatska dramska književnost i kazalište od 1968 / 1971. do 
danas, II. knjiga, priredili Branko Hećimović i Boris Senker, Hrvatsko narodno kazalište 
u Osijeku – Pedagoški fakultet, Osijek – Odsjek za povijest hrvatskoga kazališta HAZU, 
Osijek – Zagreb,  str. 11-182.

Detoni-Dujmić, Dunja (2006) Od žene teške sjene do žene bombe ili o prostoru dramske igre, 
u: Krležini dani u Osijeku 2005. Tijelo, riječ i prostor u hrvatskoj drami i kazalištu, 
priredio Branko Hećimović, Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe 
HAZU / Odsjek za povijest hrvatskog kazališta – Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku 
– Filozofski fakultet, Osijek,  Zagreb – Osijek, str. 227-237.

Different Voices – Eight Contemporary Croatian Plays (2003) sl. Boris Senker, Croatian 
Centre of ITI-UNESCO, Zagreb.

Eine verdammt glückliche Familie: Eine Auswahl kroatischer zeitgenössischer Theaterstücke 
(2008), ur. Walter Kootz, Kaiser Verlag, Wien.



150

Fabrio, Nedjeljko (1996) Obris tektonike hrvatske dramske književnosti od 1968. do 1990, 
u: Krležini dani u Osijeku 1995. Suvremena hrvatska dramska književnost i kazalište od 
1968/1971. do danas, I. knjiga, priredili Branko Hećimović i Boris Senker, Hrvatsko 
narodno kazalište u Osijeku – Pedagoški fakultet, Osijek – Zavod za povijest hrvatske 
književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Osijek – Zagreb, str. 7-11.

Fabrio, Nedjeljko (1998) Predgovor, “Teatar&Teorija”, 4, 10, Zagreb, str. 5-6.
Foretić, Dalibor (1997) Zagreb kao dramsko mjesto, u: Krležini dani u Osijeku 1995. 

Suvremena hrvatska dramska književnost i kazalište od 1968/1971. do danas, II. knjiga, 
priredili Branko Hećimović i Boris Senker,  Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku – 
Pedagoški fakultet, Osijek – Odsjek za povijest hrvatskoga kazališta HAZU, Osijek – 
Zagreb, str. 160-170.

Govedić, Nataša (2012) Une Parade De Cirque – Anthologie des écritures théâtrales 
contemporaines de Croatie, L’Espace d’un instant, Paris.

Hećimović, Branko (1992) Kronologija “Krležinih dana”, u: Krležini dani u Osijeku 1987 
– 1990 – 1991. Krležino kazalište danas. Zadaci i dostignuća suvremene hrvatske 
teatrologije, priredio Branko Hećimović, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku – 
Pedagoški fakultet, Osijek – Zavod za književnost i teatrologiju HAZU, Zagreb, Osijek 
– Zagreb, 1992, str. 293-295.

Janković, Josip (2004) Pristupanje obitelji – sustavni pristup, Alinea, Zagreb.
Janković, Josip (2008) Obitelj u fokusu, Savjetovanje, Zagreb.
”Kolo“ (2001) XI, 4, Zagreb.
Kroatywni. Hrvatska drama nakon 1990. godine. Izbor tekstova. T. 1-2 (2012) ur. Catherine 

Majdzik, ur. Leszek Małczak, ur. Anne Ruttar, Sveučilište u Šleskoj, Katowice.
Lederer, Ana (2004) Lica utopija i distopija u hrvatskoj drami na prijelazu iz XX. u XXI. 

stoljeće, ”Kolo“,XIV, 4, Zagreb, str. 156-165.
Lederer, Ana (2005) Parodiranje svečanosti u suvremenoj hrvatskoj drami, u: Dani hvarskog 

kazališta, Vol. 31, 1, HAZU, Književni krug Split, Split, str. 395-405.
Lukić, Darko (2009) Drama ratne traume, Meandar, Zagreb.
Lukić, Darko (2007) Ženski pogled na mušku stvar (Ratna tematika u suvremenih hrvatskih 

dramatičarki s jednom muškom iznimkom), u: Govor drame – govor glume, Disput, 
Zagreb, str. 135-156.

Ljubić, Lucija (2006), Privatni prostor u suvremenoj hrvatskoj drami, u: Dani hvarskog 
kazališta, Vol. 32, 1, HAZU, Književni krug Split, Split, str. 360-374.

Mlada hrvatska drama (zbornik) (1991a) pr. Miro Gavran, Dramska biblioteka ITD, Zagreb 
1991.

Mlada hrvatska drama, Drugi dio (zbornik) (1991b) pr. Miro Gavran, Dramska biblioteka 
ITD, Zagreb 1991.



151

”Nova Istra“ (2001/2002) VI, sv. XIX, 4, Pula.
Nikčević, Sanja (2002) Antologija na novata hrvatska drama, Fakultet za dramski umetnosti, 

Skopje.
Nikčević, Sanja (2007) Literarni kabaret Borisa Senkera, u: Krležini dani u Osijeku 2006. 

Vrijeme i prostor u hrvatskoj dramskoj književnosti i kazalištu, priredio Branko 
Hećimović,  Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU / Odsjek 
za povijest hrvatskog kazališta – Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku – Filozofski 
fakultet, Osijek, Zagreb – Osijek, str. 287-310.

Nikčević, Sanja (2009) Linija hrvatske dramske intertekstualnosti: Tomislav Zajec ili traganje 
u tekstovima, u: Krležini dani u Osijeku 2008. Tekst, podtekst i intertekst u hrvatskoj 
drami i kazalištu, priredio Branko Hećimović, Zavod za povijest hrvatske književnosti, 
kazališta i glazbe HAZU / Odsjek za povijest hrvatskog kazališta – Hrvatsko narodno 
kazalište u Osijeku – Filozofski fakultet, Osijek, Zagreb – Osijek,  str. 191-203.

Nikčević, Sanja (2011a) Antologija hrvatske ratne drame, 1991-1995, Alfa, Zagreb.
Nikčević, Sanja (2011b) Hrvatska ratna drama danas, četiri slike rata i izgovori, u: Dani 

Josipa i Ivana Kozarca: Hrvatska književnost u domovinskom ratu, SN Privlačica, 
Vinkovci, str. 76-95.

Nikčević, Sanja (2012) Drame o Domovinskom ratu ili stotinu naslova od kabareta do 
alegorije. Popis hrvatske ratne drame 1991 – 2011., “Republika”, 2012, 7-8, Zagreb, 
str. 67-91.

Nikčević, Sanja (2013) Antologija hrvatske ratne komedije 1996 – 1997, Privlačica, 
Vinkovici, 2013.

Nikčević, Sanja (2014) Antologija hrvatske poratne drame 1996 – 2011, Alfa, Zagreb.
Petak, Antun (2009) Obitelj u promjenama, “Sociologija i prostor”, 42, 1 / 2, (163-164), str. 

5-10.
Petranović, Martina (2003), Različitost odabira, u: http://www.hrvatskodrustvopisaca.hr/

upload_data/site_files/repubilka_2003_7_8.pdf 
Petranović, Martina (2006a) Topos krčme u suvremenoj hrvatskoj drami, u: Dani hvarskog 

kazališta, Vol. 32, 1, HAZU, Književni krug Split, Split, str. 375-393.
Petranović, Martina (2006b) Vidićev dramski opus ili necenzurirani zapisi starca Ivana, 

“Kazalište”, IX, Zagreb, 25/26, str. 130-143.
Petranović, Martina (2007) Nov pogled na suvremenu hrvatsku dramu, “Kazalište”, X, 

Zagreb, 31 / 32, str. 174-177.
Rafolt, Leo (2007) Odbrojavanje – Antologija suvremene hrvatske drame, Zagrebačka 

slavistička škola, Zagreb.



152

Rosanda Žigo, Iva (2013) Žene kao dramatičarke i žene kao dramske junakinje –komparativna 
analiza suvremene hrvatske i najnovije srpske dramske književnosti, “Sarajevske 
sveske”, 41-42; Sarajevo, str. 415-431.

Senker, Boris (2011a) Teatrološki fragmenti – O suvremenoj hrvatskoj drami i kazalištu, 
Disput, Zagreb.

Senker, Boris (2001b) Hrestomatija novije hrvatske drame, II. dio, (1941 – 1995), Disput, 
Zagreb.

Siete dramas croatas contemporáneos (2013) ur. D. Lukić, Editorial Biblos, Buenos Aires.
Špišić, Davor (2011) Dragstor: Katalog iz nove hrvatske drame (Performeri), “Književna 

revija”, 41, str. 5-6, Osijek.
“Teatar&Teorija” (1998) 3, str. 8.
Trojan, Ivan (2012) Kortárs horvát drámák antológiája, Tranzit, Pečuh, Mađarska.
Visković, Velimir (1996) Izazovi pred mladom hrvatskom dramom, u: Krležini dani u Osijeku 

1995, I. knjiga, priredili: Branko Hećimović i Boris Senker, Hrvatsko narodno kazalište 
u Osijeku – Pedagoški fakultet, Osijek – Zavod za povijest hrvatske književnosti, 
kazališta i glazbe HAZU, Osijek – Zagreb, str. 123-126.

Weber-Kapusta, Danijela (2014) Drama i zbilja u hrvatskoj književnosti na izmaku 20. i 
početku 21. stoljeća u: Dani hvarskog kazališta, Vol. 40, No. 1, Travanj 2014., HAZU, 
Književni krug Split, Split, str. 397-412.



153

Vlatko Perković

UMJETNIČKA STVARNOST DJELA  
U FUNKCIJI IZVRTANJA ISTINE STVARNOSTI 

POSMRTNA TRILOGIJA1 MATE MATIŠIĆA

Mati Matišiću su od 2005. do 2012. uprizorene tri drame u kojima su glavni lica 
hrvatski branitelji u vremenu poslije Domovinskog rata. Njihova sadržajna poveznica je 
samoubojstvo tih lica. Matišić je taj trilogijski krug započeo dramom Sinovi umiru prvi, 
praizvedenom 2005. u Dramskom kazalištu Gavella u režiji Božidara Violića, nastavio ga je 
dramom Ničiji sin, praizvedenom 2006. na Riječkim ljetnim noćima u režiji Vinka Brešana, 
a zatvorio dramom Žena bez tijela, praizvedenom 2007. od trupe Agit / Kult u Varaždinu u 
režiji Dražena Ferenčina. Trilogija je tiskana pod naslovom Posmrtna trilogija. Redoslijed u 
knjizi: Sinovi umiru prvi, Žena bez tijela, Ničiji sin.2

Činjenica da u sve tri drame njihova centralna dramska lica, a to su hrvatski branitelji, 
vrše samoubojstvo, refleksno upućuje na pretpostavku da je riječ o društvenoj drami u kojoj 
se tretira takva poslijeratna stvarnost Hrvatske koja je u suprotnosti s idealističkom žrtvom 
koju su dotična lica podnijela za vrijeme rata radi ostvarenja nove i bolje budućnosti, a 
svakako i to da se takav nemili ishod dramske krize katarzično zalaže za korekturu životne i 
društvene prakse s kojom se oni susreću. Drugim riječima, da se drame zalažu za razložnije 
i čestitije norme življenja. 

Međutim, takve dramske ideje u tim dramama nema. U njima nema zalaganja za 
korekturu društvene i životne prakse. One nam tek pod osjetila guraju sliku života bez 
svrhovitosti i mogućnosti njegova ispravka. U tim dramama nema takve dramske osobe 
koja se suprotstavlja nemilim društvenim odnosima i ustaljenoj praksi življenja. Drame 
pokazuju život u sustavu apsurda. Pokazuju apsurd kao rezultat kontinuiranoga povijesnog 
rada na njemu. A u tom radu, da stvar bude definitivno neprobojna, sudjelovali su i sami 
branitelji. Njihove grješke, ili njihovi grijesi, i sami su umnožavali opću količinu grješnosti 

1	 Hrvatski centar ITI – UNESCO, Zagreb 2006. 
2	 Prije toga drama je izvedena na Hrvatskom radiju 16. listopada 2006. u režiji Ranke Mesarić. 2012. premijerno 

je izvedena u Zagrebačkom kazalištu mladih u režiji Božidara Violića.



154

s kojom se branitelji poslije rata susreću. Oni shvaćaju da su i sami sudjelovali u zatvaranju 
tog kruga apsurda. I mi ih vidimo kako se u tom obruču koprcaju, kako se dovijaju da u 
njemu opstanu, da ga nadmudre, ili, barem to, da sa sebe speru svoju osobnu krivnju koja je 
pridonijela njegovoj neumoljivosti. Ali obruč ih sve više steže i rotira prema središtu, u samo 
izvorište njegova počela. I tu se dramsko lice susreće sa samim sobom kao počiniteljem, 
ili množiteljem, grješke; grješke koja se više ne može ispraviti jer se vrijeme više ne može 
vratiti unatrag, više ne može prebrisati dogođeno. A s vlastitom grješkom, koja u svijesti 
počinitelja u odmicanom vremenu nezaustavljivo raste, ne može se živjeti. I branitelj poseže 
za samoubojstvom.3 To je model njegova bijega iz apsurda. Bijega od sebe kao počinitelja i 
umnožitelja apsurdnog ishoda.

I branitelj se samoubija. No, tim činom on ne ubija i zlo s kojim se suočio. Ono i dalje 
živi umnoženo i po njemu. Čak i življe nego dok je on još bio tu jer njegovim odlaskom više 
nije ometano od probuđene savjesti samoubojice. I čitatelj / gledatelj se suočuje s onim što 
mu drama sugerira, tj. da je i sam u tom obruču, u njegovu perpetuum stabile svojstvu. 

To je umjetnička stvarnost Matišićeve drame. To je rezultat njegova fikcijskog oblikovanja 
stvarnosti. I to otvara pitanje: Je li njegova fikcijska obrada stvarnosti njoj vjerodostojna ili 
je vjerodostojna njegovu pesimističnom, dakle subjektivnom, doživljavanju stvarnosti? No, 
moguće je sada zametnuti i treću pitalicu: Je li takva fikcijska obrada stvarnosti (u kojoj bi se 
i čitatelj / gledatelj trebao pesimistički koprcati i bez krivice kriv, tek s krivnjom što je mislio 
da su ga hrvatski branitelji branili od zločina) smišljena trendovska konstrukcija stvarnosti 
u cilju nametanja krivnje hrvatskom narodu, a osobito samim hrvatskim braniteljima, prema 
modelu jednakosti u zločinu svih sukobljenih strana tijekom Domovinskog rata na hrvatskim 
prostorima? 

Možda ćemo na neku od ovih pitalica uspjeti odgovoriti zagledanjem u sadržajna (pa i 
neka druga) svojstva drama Posmrtne trilogije.

*

Matišićeva drama Sinovi umiru prvi praizvedena je u Dramskom kazalištu Gavella 
2005., a premijerno je izvedena i u Hrvatskom narodnom kazalištu u Osijeku 2012. Autor se 
stvarajući fabulu Sinova veže za još uvijek aktualnu činjenicu stvarnosti: nastojanje rodbine 
poginulih branitelja u Domovinskom ratu da lociraju mjesto pokopa svojih sinova i rođaka 
kako bi ih iskopali iz masovnih grobnih jama i pokopali s kršćanskim obredom u svojim 
obiteljskim grobnicama. Međutim, uvjet za informaciju u kojoj jami su pokopani njihovi 
najmiliji je pet tisuća eura po mrtvacu. To je, dakako, fabulativno mjesto u kojem se dramski i 

3	 Arhetipski model tragične grješke koja se nikako ne može ispraviti je Othellovo ubojstvo nedužne Desdemone. 
S takvom grješkom Othello više ne može živjeti, čak ni kratko vrijeme dok ga ne stigne smrtna kazna. Zato 
sam sebi presuđuje. Ubija se. To je primjer tragičnog ishoda koji ne izvršavaju drugi, nego tragično lice samo 
nad sobom. (Ova dimenzija tragičnog svojstva posve je poništena u predstavi Othello na Splitskom ljetu 2014. 
U njoj se Othello ne ubija sam. Ubija ga Jago. Predstava očigledno nije dosegnula saznanje djela, nije zašla u 
složeni prostor tragedije tragičnog lica.)



155

iskustveni motiv iz stvarnosti stavlja nasuprot nečem neiskustvenom i toliko začuđujućem da 
nadilazi dramatični realitet težnje rodbine ubijenih za identifikacijom i uobičajenim ukopom 
njihovih ostataka. No, s druge strane, ta mafijaška ucjena ucviljenih, iako je čisto fikcijska, 
a takva je jer ne ulazi među korice drame iz stvarnosti, kao što je to slučaj s traganjem 
za mjestom ukopa ubijenih, ipak je kao književni podatak zamisliva, ipak je moguća ma 
koliko se činila nevjerojatnom. Pa kako pojam takve ucjene sadržava protuslovlje u samom 
sebi svojim istovremenim i mogućim i nevjerojatnim značenjem, ono raniji dramatični naboj 
traganja za mrvim ostacima sina / ova izbacuje iz njegova emocionalna dramskog učinka 
i ubacuje u područje racionalne distanciranosti prema cjelokupnosti problema. I na tom 
mjestu iz ranije dramatičnosti slučaja počinje izbijati njegova dvojbenost. Sada je ono s čim 
se čitatelj / gledatelj emocionalno suočavao kao s dramatskom mukom iznenada zapuhnuto 
njegovim protuslovljem (emocionalno – racionalno) pa reflektira primateljev komedijski 
odmak od čitava slučaja. 

No, autorova namjera nije pisanje komedije, što bi, nasuprot motivu preuzetom iz 
stvarnosti, tj. težnji rodbine hrvatskih branitelja za dostojnim pokopom svojih dragih, bilo 
zaista izvan svake civilizacijske norme ponašanja. Njegova namjera je nešto drugo. On tim 
komedijskim refleksom želi jedan od najdramatičnijih dramskih motiva hrvatske poslijeratne 
stvarnosti staviti u kontekst opće mafijaške bešćutnosti koja caruje u našim prostorima. 
Riječ je o zatvorenom krugu čija je nemoralnost do te mjere legalizirana da se više ni ne 
očekuje da će se njegovoj praksi netko usuditi zakonski suprotstaviti. I zaista, nikome od 
rodbine ne pada ni na pamet da čitav slučaj ucjene prijavi nadležnim vlastima jer one su, 
kako ucviljena rodbina zaključuje, dio te mafije. A to znači da Matišić tim komedijskim 
umetkom čitav slučaj namjerno izvlači iz područja isključivo dramatičnog i pokazuje kao 
sadržaj opće moralne devastacije koja je ostala bez uporišta za bilo kakvu normu ljudskosti. 
Pa kako je u toj situaciji neizgledno bilo kakvo razumsko zaključivanje, a osobito nastojanje 
njezina legitimna ispravljanja, osobe drame Sinovi umiru prvi samo se koprcaju unutar tog 
neprobojnog kruga iz kojeg nema izlaza. Tada je primatelju već posve jasno: pred njegove 
oči je na stranicama drame ili u činu predstave poturen apsurd vremena i mjesta u kojem 
i sam jest. Pritom iz spomenutog smisla ili namjere svaka scena izlazi iz prethodne kao 
njezina logična posljedica, a onda svoju unaprijeđenu energiju prebacuje u sljedeću scenu. 
Tako se apsurd gomila pred njegovim očima i uporno mu novom i novom gradacijom sebe 
dokazuje svoju neprobojnost, sili ga da ga i sam osjeti kao konstantu svog prostora i vremena, 
pa zgroženom primatelju ne preostaje ništa drugo nego da se s vremena na vrijeme bolno i 
samokažnjivo na njega podsmjehne. 

Upravo smo kazali nešto u pohvalu umjetničke stvarnosti čitanog ili gledanog. I baš 
stoga što takve stvarnosti u komadu ima, valja nam se zamisliti nad mogućnošću njezina 
destruktivna učinka na kondiciju primatelja i njegovu indoktrinaciju njezinom istinom. Jer 
takav učinak može imati tek ono što je vrijedno po sebi, a ne ono što je bezvrijedno. Vjerojatno 
je to i razlog ovim redcima, ali i snebivanje nad svrhom izvođenja takve mješavine fikcije 
s podatcima iz stvarnosti koja se umjetničkom vrjednoćom može uzdignuti do umjetničke 



156

stvarnosti, a onda, s tom svojom učinkovitošću, primatelju sugerirati sebe kao istinu same 
stvarnosti. 

No, to je pred činjenicom izvođenja takva komada poglavito problem svrhe samog 
kazališta u njegovoj stvarnosti. 

Budući da je autor uspostavio takav model percepcije, što smo već ocijenili kao polazište 
za daljnje osvješćivanje primatelja hrvatske poslijeratne stvarnosti, on svoju rezignaciju, 
ili svoj plan trendovskog promišljanja hrvatske stvarnosti, razvija i dalje. Rodbina tragača 
za tijelima svojih sinova i ubijene braće nastoji i sama svoju težnju za mjestom njihova 
ukopa ostvariti nezakonskim sredstvima. Braća ubijenih, umirovljeni branitelji na čelu 
s umirovljenim braniteljem Mićunom, koji traga za mjestom pokopa ubijenog mu brata, 
iskapaju tijelo majke mafijaša koji s njima pregovara i ucjenjuje ga: kazat će mu mjesto gdje 
su ga privremeno zakopali ako on njima kaže gdje su pokopani njihovi najmiliji. A onda se 
odlučuju i na serijsko iskapanje rodbine mafijaša s istim ciljem. Međutim, mafija ima vlast. 
Ona im priprijeti oduzimanjem mirovina, poništavanjem njihove invalidnosti. I tada nastaje 
raskol među rođacima, mahom ratnim umirovljenicima sa znatnim postotkom invalidnosti. 
U sceni naguravanja sa živčano istrošenim Mićunom, koji otkočenim pištoljem želi natjerati 
svoje rođake na akciju, dogodi se nekontrolirani pucanj. Njegova trudna žena pada mrtva. 
Hitac je pogodio u trbuh. Mrtvo je i dijete koje se upravo trebalo roditi. Mićun tada ubija 
rođaka Božu i branitelja Antu, a onda i sebe. 

U epilogu vidimo Mićunova oca Jakova kako s puškom čuva svoju i bratovu zajedničku 
grobnicu. A čuva je zato što mu se brat Luka zakleo da će iz nje izbaciti Mićunovo tijelo jer 
je on ubojica njegova sina Bože. Dakle, iz samog svog počela apsurd je iz početne dramske 
tenzije rastao, umnožava se i miješao se sa svojim smiješnim konzekvencijama. 

Samom uspostavom apsurda kao konstante naše stvarnosti, ono dramatično u ovom 
komadu nije težilo zatvaranju svoje dramske putanje, bilo kakvu razrješenju svojih konfliktnih 
napetosti. Čak je i smrt Mićunove žene i još nerođena djeteta tek puki nesretni slučaj, a ne 
tragični čin. Te smisaone dimenzije u njemu nema. I nije u funkciji katarze. On je u funkciji 
umnožavanja apsurda. Sva nastojanja u ovoj drami, ona ljudski pojmljiva, kao i ona ljudski 
nepojmljiva, nisu se temeljila na zakonu. Matišić je ispisao vrijeme, mjesto i državu u kojoj 
nema zakona. Rezultat: to je apsurdna država na koju se možemo samo podsmjehnuti. 

To je angažman ili, bolje je kazati, dezangažman, drame. On je to postigao miješajući 
podatke iz stvarnosti sa svojim fikcijskim domišljajima u funkciji potiranja dramatske 
ozbiljnosti stvarnosti. Tako je događanja uspio napraviti neozbiljnim i podsmjehnuti se 
svakom naporu koji se čini u neozbiljnu vremenu i neozbiljnu mjestu takva vremena. Pa 
kad smo kazali da ono dramatično u takvoj fabuli nije težilo zatvaranju svoje putanje, željeli 
smo ustvrditi da to i nije bila autorova nakana. Dramatičnost događanja je ostala otvorena u 
beskonačnost kao u dramatici objektivizirajućeg dramaturškog refleksa. 

Tako je čitatelju / gledatelju oduzeta Nada. 



157

*

U drami Žena bez tijela Matišić se domišlja takvoj fabuli koja svojom realnošću sugerira 
zločinačke čine hrvatskih branitelja nad pripadnicima sukobljene strane i njihove rodbine za 
vrijeme Domovinskog rata. Pritom se služi elementima analitičke dramske tehnike. Prošlost, 
ratna zbivanja, formiraju i određuju sadašnjost. U suočenju s opakom bolešću i skorom smrću 
probudi se savjest hrvatskog branitelja Martina prema prostitutki Emi. U prezentu dramske 
radnje, u miru, Ema, žena ubijenog Srbina, prostituira se da bi prehranila svoju djecu, pa 
zbog toga, kao i činjenice da su njihova oca i Emina muža ubili Martin i njegovi drugovi bez 
suda, a nju silovali, Martin želi pred skoru smrt koliko-toliko olakšati dušu činom sklapanja 
formalnog braka s Emom kako bi ona kao njegova udovica uživala njegovu mirovinu 
hrvatskog branitelja. Ubojstvo Emina muža je, doduše, bio čin osvete nad čovjekom koji je 
vršio zločine nad Hrvatima, pa tim verbalnim podatkom autor, sukladno tendencijama što 
su uvozile iz nekih stranih sredina i reciklirale u ponekim člancima naših tiskovina, u svojoj 
drami izjednačuje zločinačke motive i postupke jedne i druge strane. Ti fabulativni podaci 
mogli su privesti do drame sentimentalna naboja sa smislom kajanja grješnika za vlastite 
grijehe kojim Martin i njegovi suborci svoj pogrešan tok življenja i sudjelovanja svraćaju u 
moralno korito. No, to nije bila autorova nakana. On tu moralnu krizu ne želi tako razriješiti. 
Njezinu otvorenu putanju ne kani zatvoriti pročišćenjem. 

Stoga autor pred takvo razjašnjenje slučaja stavlja zapreku: Ema se zarekla da ne će stupiti 
u sljedeći brak dok ne dozna mjesto pokopa svoga prvog muža. Martin tada crta kartu mjesta 
jame u koju su on i njegovi drugovi zasuli zemljom tijelo njezina muža i kani joj je anonimno 
poslati. Ali tada njegovi suborci, na čelu s Mladenom, reagiraju: u taj neobilježeni grob oni su 
naknadno pokapali i druge Srbe koje su ubijali suprotno ratnom pravu, pa će se svi slučajevi 
morati istražiti, a na počinitelje će uputiti leš Emina muža i pokajnička Marinova prošnja 
Eme. Tada će sva grupa biti procesuirana, a osobito on, Mladen, kao njezin zapovjednik. 
Stoga Mladen govori Martinu kako je Ema već pod njihovim nadzorom. Jedini način da 
im se zagarantira sigurnost je Martinovo samoubojstvo, i to odmah, sada. U protivnom će 
morati odmah ubiti Emu. Dečki samo čekaju na Mladenov telefonski poziv. Tako pritisnut 
izglednošću da će imati na savjesti i Eminu smrt, on pristaje na samoubojstvo. Prilikom 
pogreba Mladen drži potresan govor o svom sudrugu Martinu. U epilogu doznajemo da je 
tada Ema prepoznala Mladenov glas. Ona sada zna da je on onaj koji je prilikom silovanja 
Martinu kazao: Drži kurvu. I njoj je sada jasno da ju je upravo Martin držao za vrijeme 
silovanja i da ju je želio vjenčati zbog grizodušja. Ali jasno joj je i to da će zločinci i dalje 
nekažnjeno živjeti te da iz tog zatvorenog kruga ne mogu nikako van čak ni oni čija se savjest 
probudi. Stoga je samoubojstvo za njih jedini izlaz.

Ishod radnje je sljedeći: Hrvati žive u laži o svojim braniteljima i njihovoj ratnoj 
korektnosti. Država je stvorena na zločinu. Napisano je to, i izvedeno je to, u vrijeme haške 
optužnice hrvatskih generala za zločinački pothvat u vojno-redarstvenoj akciji Oluja. Vrijeme 
pisanja drame i vrijeme njezina izvođenja upućuju, dakle, na autorov odabir tematike, 
odnosno funkciju njegove fikcije, pri tvorbi takve umjetničke stvarnosti kojom će pred očima 



158

hrvatske i svjetske javnosti (čak i međunarodnog suda) biti postvarena ideja o ostvarenju 
hrvatske države na zločinu.

To je umjetnički sadržaj drame, paralelni entitet sa stvarnošću, spreman da se svojom 
umjetničkom moćnošću sugerira kao istina stvarnosti. 

Sada valja kazati: drama ima svoj realitet. Svaka scena, kao i u slučaju drame Sinovi 
umiru prvi, izlazi iz prethodne i početni motiv se razložno pretvara u viši stupanj dramske 
krize – sad se misli na Martinovu namjeru koja pravi upitnim život u slobodi njegovih 
suboraca i ratnih patnika, ali i zločinaca, ali isto tako i na Emin život. A ta dramska kriza 
se u postupku svog rasta ne odupire ni o kakvu deklarativno iskazanu autorovu tendenciju. 
Naprotiv. Ona se razvija samostalno, iz sebe same, uvjerljivo. A potom se ta kriza razrješuje 
iz početnog Martinova motiva: činiti dobro drugima, ili barem od dva zla izabrati manje. A 
za Martina je odluka da samoubojstvom prekine svoj život mjesec-dva prije neminovne smrti 
od raka manje opak izbor pred ucjenom svojih drugova nego da ih izruči rukama pravde, 
unesreći im obitelji i tek rođenu djecu, a najposlije i najvažnije da svojim samoubojstvom 
spasi Emu, koju su već maksimalno povrijedili činom silovanja. 

Drama je, dakle, u samoj sebi logična. Razvija se iz svog početnog motiva. Kao takva 
postiže svojstva umjetničkog djela. A za ocjenu njegove vrijednosti, odnosno za atribuiranje 
djela kao umjetničkog, zanemarivo je ako je jedan, čak i nepotvrđen, događaj iz stvarnosti 
uzdignut na razinu modela postupanja hrvatskih branitelja. Zanemarivo je i to što se rat vodio 
na hrvatskoj zemlji, što je Hrvatska bila napadnuta, što se ona samo branila, pa čak i to 
što podaci iz stvarnosti optužuju upravo napadače kao one koji su prakticirali takve zločine 
za koje se u djelu identificiraju hrvatski branitelji – o čemu, uostalom, svjedoče i udruge 
zlostavljanih hrvatskih žena koje još uvijek ustrajavaju na procesuiranju svojih zlostavljača. 

Upitajmo se sada: Zašto su u hrvatskom djelu kao počinitelji takvih zločina prikazani 
upravo hrvatski branitelji? I zašto je ta nepodudarnost sa stvarnošću zanemariva pri ocjeni 
njegove umjetničke vrijednosti?

Odgovor je jednostavan. Djelo nije isto što i stvarnost. Ono ima svoju stvarnost, 
usporednu sa samom stvarnošću. I tu stvarnost je stvorio piščev subjektivitet. A za realitet 
djela je bitno to da sredstva u funkciji njegove radnje budu moguća, a ne to da li radnju u 
njemu vrše pripadnici one postrojbe koji su je vršili u stvarnosti. Jer, rekli smo, djelo je 
stvorio subjektivitet autora. I djelo svjedoči njega svojom stvarnošću. A to znači da je ono 
umjetnički vrijedno po tome koliko sobom iskazuje svoju istinu.

Takvo djelo, dakle, ako je umjetničko, možemo držati vrijednim, ali, ako poznajemo 
stvarnu stvarnost, ne možemo ga držati vjerodostojnim. Ne možemo mu vjerovati. Sada 
nam se valja upitati: Poznaje li svaki primatelj istinu same stvarnosti? Ako je pogrešno 
indoktriniran ili ako je u dobi ili situaciji da njezinu istinu spoznaje tek preko takva djela, on 
će je kao takvu i spoznavati. U tom slučaju djelo je u funkciji zabludna prikaza stvarnosti. 
U takvim uvjetima, ono će u tim primateljima izazivati kompleks krivnje hrvatskog naroda. 
Svojom umjetničkom zornošću sugerirat će im da je njihova država napravljena na zločinu 
– a to je upravo ono na čemu su u vrijeme izvođenja djela inzistirali pisci haške optužnice 
hrvatskim braniteljima. Djelo je, prema tome, još dok je konačni povijesni pravorijek o borbi 



159

hrvatskog naroda za svoju slobodu i samostalnost bio neizrečen, podupiralo moguću osudu 
postizanja te slobode. 

No, razmatrane činjenice stvarnosti rezultirale su odbacivanjem takve optužnice pred 
međunarodnim sudom. Hrvatska nije stvorena na zločinu. To je ocjena Suda, to je pravorijek 
o stvarnosti. Prema tome, i ne samo prema tome, djelo o kojem je riječ je lažno u odnosu na 
stvarnu stvarnost. 

No djelo time, s obzirom na to da je umjetničko, nije lažno svojom stvarnošću. Ono 
sobom, u sebi, i dalje ima svoj realitet. I to je velika zamka kojom zabludjeli umjetnički 
subjekt može svojim stvaralačkim činom relativizirati, pa i izvrtati naglavce, istinu same 
stvarnosti.

Upitajmo se sada: Je li tu umjetničku stvarnost svojevremeno trebalo izvoditi? Zašto se 
izvodilo takvo djelo?

Svaki izvođeni tekst trebao bi biti u funkciji kazališne svrhe. Međutim, ta svrha se 
uvijek ne promišlja iz dubine njezina razloga. Ponekad se stvaranju kazališnog repertoara 
pristupa površinski. Ako djelo ima svoj umjetnički realitet, a k tome je još svježe, domaće, 
i od autora koji je in,4 onda se poseže za njim bez obzira na to kakav sadržaj ono prikazuje. 
Ili, osobito tada, kad izvođenjem dotičnog djela autor repertoara i zainteresirani redatelj 
žele gledateljstvu prikazati upravo njegov sadržaj. Jedno od ovoga dvoga zasigurno je bilo 
razlogom izvođenja djela Žena bez tijela. No, ni jedan ni drugi razlog nije izlazio iz one 
dublje svrhe kazališnog čina. Promislimo malko i o tome. 

Kazališni čin sa svojim smislom samostvaranja života, zapravo stvaranja njegova 
umjetničkog realiteta, ima svoje dublje razloge. Od samog početka, od svog zametka iz mitskih 
sadržaja kada se postvarenjem jednog epizodija nastojalo čovjeku zapitanom pred tajnama 
življenja pojasniti dijalektiku životnog očitovanja, gluma izazovom afektivnih učinaka na 
gledateljevu osjećajnost potiče njegov odnos prema gledanom, a to je proces koji gledatelja 
privodi do bliskijeg susreta sa svojim identitetom. Pa kako je osobina ljudskog jastva da u 
suočenju sa životnim zamkama odabire putove svoje sigurnosti, od osobite je važnosti to da se 
kazališni čin na razini svoje svrhe ne protivi znanju o faktima stvarnog života.5 Na ovoj svezi 
smisla kazališnog čina i života stvoreno je tisućljetno zajedništvo čovjeka i kazališta, gotovo 
bi se moglo kazati ljudska ovisnost o kazalištu. Pa kada se jedno djelo stavlja na repertoar, 
tome je razlog poglavito njegova mogućnost da odgovori na ljudsku težnju za saznavanjem 
zamki života i njihovih opasnosti. I u skladu s tim zahtjevom, kazališni ravnatelji bi zaista 
trebali biti sposobni othrvati se trenutačnim i pragmatičnim zahtjevima politike, odnosno 

4	 A Mate Matišić je svakako to postao (i opstao), osobito poslije svoje travestije (tako je označio) Anđeli Babilona, 
Hrvatska sveučilišna naklada, 1996., praizvedba 1996. u Dramskom kazalištu Gavella, red. Božidar Violić. Ali 
taj komad ne izaziva ozbiljno promišljanje.

5	 G. E. Lessing u Tridesettrećem pismu svoje Hamburške dramaturgije, Zagreb 1950., govoreći o karakterima, 
a što je, dakako, primjenjivo i na podatke o povijesnim činjenicama, kritizira takve postupke dramskih osoba 
koje su protivne njihovim karakternim osobinama, ili, kad je riječ o povijesnim osobama, pamćenju o njima. On 
takve protivnosti drži neprimjerenim jer se protivi znanju što ga imamo.



160

da autonomno i odgovorno prosuđuju istinu djela u odnosu na istinu stvarnosti. Jer tako će 
ponajviše udovoljiti razlogu ljudske sprege s kazalištem i samoj kazališnoj svrsi. 

U suprotnom, kad im je stalo tek do ubiranja trenutačnih političkih poena, oni 
iznevjeravaju ne samo kazalište nego i njegovu publiku i svoju funkciju. 

*

Ničiji sin je izveden godina dana poslije djela Sinovi umiru prvi za koje smo kazali da 
je bolne dramske motive djela zapuhnuo komedijskim podatcima i tako ih priveo do funkcije 
iskazivanja općeg apsurda koji vlada u zemlji razvijanja dramske radnje dotičnog djela. 

Sličan zapuh propuhuje i kroz radnju Ničijeg sina. Autor, naime, na stranicama ovog 
komada piše kako su politički zatvorenici ucjenjivani ubojstvom žene, koja ih kod kuće 
čeka, ako ne potkažu svoje istomišljenike. Međutim, osim tog službenog dijela zatvorskog 
tretiranja narodnih neprijatelja, na djelu je bila i privatna ucjena. Prakticirano je da je 
zatvorenikovoj supruzi njegov čuvar prijetio da će joj muž izvršiti samoubojstvo skokom 
kroz prozor, a radilo se o prijetnji da će biti nasilno bačen kroz prozor ako ona ne pristane na 
redovite seksualne odnose s njime. To su podatci iz vremena prije dramske sadašnjosti koji 
u njoj postaju djelatni. 

U dramskoj sadašnjosti Simo, bivši zatvorski čuvar, ucjenjuje za redoviti mjesečni 
novčani iznos svog negdašnjeg zatvorenika Izidora Barića, sv. prof. i dr. znanosti, kandidata 
za člana Hrvatskoga Sabora. U protivnom će objaviti dokument o njegovu potkazivanju 
hrvatskih aktivista. Isto tako ucjenjuje i njegovu ženu Anu za ponavljanje seksualnih radnji s 
njime. Ako Ana na to ne pristane, on će otkriti da je on, a ne Izidor, otac njezina sina Ivana, 
kojeg sada vidimo u invalidskim kolicima jer je kao hrvatski branitelj teško ranjen. 

To je u temelju dramske krize. I iz nje je bilo moguće krenuti u dramsku razrješnicu koja 
bi postupno otkrivala muku ljudi zbog onoga što je njihovoj sudbini anticipirao totalitaristički 
sustav i srpsko oružano suprotstavljanje hrvatskoj samostalnosti. Međutim, to autora ne 
zanima. On se na taj način ne kani baviti bremenom prošlosti iz kojeg se razvija drama 
sadašnjosti. On odabire drugi put i svojstva radnje djela. To je, dakako, njegovo pravo, baš 
kao što je i naše pravo da se zagledamo u to što piše i kako to piše.

 Matišić iz spomenutog preddramskog temelja iz prošlosti zalazi u dramsku sadašnjost 
kao u prostor i vrijeme nekog vodviljskog zabavišta s kojim bi se primatelj trebao suočiti 
i obračunati kao s apsurdom državnog ustroja. Stoga se Izidor mahom bavi prikrivanjem 
činjenice da su njegova supruga i Ivan ubili Simu. To obmanjivanje mu i uspijeva pred 
naivnom policijom (a sve to podsjeća na nadigravanje supružnika u zabavljačkom kazališnom 
komadu), pa dokaz o neprimjerenu činu premješta (iz ormara u ormar) s jednog mjesta ukopa 
na drugo, a pištolj zakopava u vrt mogućeg sumnjivca. Sve mahom komične i neozbiljne 
radnje koje tim svojim svojstvom upućuju na takvu zemlju, njezine prvake, buduće saborske 
zastupnike, ministre i policiju. Ali u tom kontekstu jedna aktivnost Izidora, kandidata za 
Sabor, krajnje je cinična: On u svojim javnim nastupima redovito ističe invalidnost svog 
sina, hrvatskog branitelja, iako zna da je njegov biološki otac Srbin Simo. I to je za autora 



161

put kojim omeđuje apsurd mjesta i vremena. Ivan, pošto sazna da je u stvari poluSrbin te 
da se kao takav borio protiv svoga naroda, odlučuje se na bezgrešno hrvatsko-katoličko 
samoubojstvo na pravoslavni način. Javno pjeva četničke pjesme da bi ga Hrvati ubili. To 
čini i u bolnici gdje je hospitaliziran. I dva pacijenta, koja su uz te pjesme svojevremeno 
četnici ispremlaćivali, zaista ga i ubiju. Tako katoličko-pravoslavni mulat Ivan-Jovan, kao on 
naziva sebe, umire. Dok je pjevao srpske pjesme, samoubojstvo je bilo u tijeku. 

U epilogu se taj vodviljski autorov cinizam poentira: Izidor, koji će ući u Sabor 
zahvaljujući sinu invalidu, hrvatskom branitelju, bit će zaštićen saborskim imunitetom od 
bilo kakvih sumnji.

Ovo djelo kojem, kao i ostalim djelima svoje Trilogije, autor nije odredio vrstu dramskog 
žanra (komedija, drama, farsa…?), otvorilo je početnim fabulativnim podatcima mogućnost 
da se zađe u golemu muku čovjeka i njegove obitelji koju je na površinu erumpiralo grotlo 
društvenog i povijesnog prevrata. Ali ono se utjecalo gradnji naivno-zabavnjačkih situacija u 
cilju stvaranja primateljeve skepse prema metodama i ishodima kampanje za mjesto zastupnika 
u Hrvatskom saboru. U tom cilju, u njemu je formalna pripadnost nacionalnom korpusu 
(porijeklo hrvatskog branitelja preko roditelja – Srbin, Hrvat) stavljena iznad temeljnog razloga 
borbe: čovjekova prava i nužnosti da zemlju u kojoj živi brani od agresora.6 Međutim, takvu 
tumačenju Ivanova problema (a time i njegovu dramskom ishodu) autor se nije dosjetio – ili ga 
je odbacio. Tako smo došli u priliku da razmatramo težnju koju je napisao. 

6	 Suprotan primjer od toga, a s privrženošću takvoj isključivo formalnoj i obvezujućoj nacionalnoj pripadnosti, jest 
postupak paroha Milorada Đorđevića. On je 20. kolovoza ove, 2014. godine zabranio vjerski obred hrvatskom 
branitelju pravoslavne vjeroispovijesti Vojislavu Beaderu ako pokojni hrvatski branitelj bude pokopan uz 
pripadajuće mu vojne počasti s hrvatskom zastavom na lijesu. Dakako, ta parohova ucjena je izazvala neugodnu 
napetost kod pokojnikove rodbine, ali ona se ipak odlučila za obred s hrvatskom zastavom na lijesu. Vidjeti 
članak Porfirije je sve rekao šutnjom, “Vijenac”, 2. kolovoza 2014. 



162

Lucija Ljubić

OBITELJ U SUVREMENOJ HRVATSKOJ DRAMI

Prema Hrvatskom enciklopedijskom rječniku Vladimira Anića, obitelj proizlazi iz 
glagola obitavati, a znači temeljnu društvenu jedinicu zasnovanu na zajedničkom životu užeg 
kruga srodnika, obično roditelja i njihove djece, ali obitelj je i zajednica (ljudi, stvari i sl.) 
te u žargonu naziv za operativnu jedinicu mafije ili kakve druge kriminalne organizacije, 
klan. Zanimljivo je da se u istom rječniku navodi i nuklearna obitelj, što u smislu socijalne 
antropologije znači obitelj koja se sastoji od roditelja i djece (za razliku od šire obitelji 
patrijarhalnog i zadružnog tipa), ali svoje mjesto odmah poslije takve obitelji pronalaze 
i obitelj ciklona i obitelj oblaka, čime natuknica završava. U zasebnoj natuknici uz riječ 
porodica Anić navodi da je u povijesnom smislu riječ o širokoj rodbinskoj zajednici, svojti, 
familiji, ali i da je to obitelj po slijedu naraštaja (pradjed, djed, otac, sin). U istoj natuknici 
navodi se značenje kruga, skupa ljudi koje veže sličan cilj, misao, rad i slično, potom 
biološko određenje u sistematizaciji kategorija biljnog i životinjskog svijeta viša od roda, 
niža od reda, a potencijalno može značiti i ukupnost srodnih proizvoda, obično nastalih u 
okviru jednog proizvodnog programa.1 Autori udžbenika iz sociologije obitelj definiraju kao 
stabilnu životnu grupu dviju ili više osoba povezanu srodstvom, brakom ili usvajanjem, čiji 
članovi žive zajedno, ekonomski surađuju i skrbe o potomstvu.2

U sociološkim istraživanjima do 60-ih godina 20. stoljeća obitelj je tumačena kao 
osnovna, temeljna jedinica (ili ćelija)3 ljudskog društva. Tako je pripadajuće razdoblje 
društvenog razvoja povezivano s pojedinim modelom obitelji, a obitelj je bila važna i kao 
način ispunjavanja osnovnih funkcija u društvu kao što su reprodukcija i socijalizacija 
novih članova društva. Međutim, posljednjih četrdesetak godina dolazi do kritike isključivo 
pozitivnog shvaćanja obitelji, što su svojim teorijskim pristupom snažno isticale feministička 

1	 Vladimir Anić, Hrvatski enciklopedijski rječnik, Novi liber, Zagreb 2004.
2	 Skupina autora, Sociologija, Školska knjiga, Zagreb 1994. i Josip Čorić, Hrvatska obitelj danas, “Crkva u 

svijetu”, 37 / 1, Zagreb, 2002., str. 52-70. 
3	 Ante Fiamengo, Saint-Simon i Auguste Comte, Naprijed, Zagreb 1987.



163

teorija i teorije identiteta te se počelo govoriti i o kraju braka i obitelji.4 Novija istraživanja 
društva razlikuju na analitičkoj razini tradicionalno, moderno i postmoderno društvo. 
Tradicionalna su društva utemeljena na nepromjenjivim društvenim obrascima (socijalnim, 
običajnim, religijskim, ekonomskim i psihološkim), pa je i važnost obitelji velika. Strogo 
je određena podjela uloga prema kojoj muškarac radi izvan kuće i skrbi za svoju obitelj, a 
žena radi kod kuće kao domaćica. Muškarac je subjekt u obitelji, a žena i djeca objekt su 
njegove ljubavi koja nerijetko sputava ili oduzima pravo na samostalno donošenje odluka, u 
čemu se odražava čvrsta i stroga hijerarhija društvenih odnosa. Moderna društva nastala su 
tijekom razvoja znanosti i tehnologije kao i političkih ideja o jednakosti svih ljudi, počevši od 
Francuske revolucije i nastavljajući se razvojem modernoga građanskog društva u kojemu su 
individualizacija, urbanizacija, socijalna diferencijacija i fragmentacija dovele i do promjena 
unutar obitelji. Među ostalim, uvriježilo se donošenje samostalne odluke o izboru partnera 
te ostvarivanje prava žena i djece. Zapošljavanjem žena došlo je do ženske ekonomske 
neovisnosti, mogućnosti raskidanja nezadovoljavajućeg bračnog odnosa i povećanja spolne 
slobode. S druge strane, time je ugroženo tradicionalno poimanje obitelji kao i dotadašnje 
raspodjele uloga. Krajem 60-ih i početkom 70-ih godina 20. stoljeća dolazi do propitivanja 
suvremenog društva, koje se sve češće naziva postindustrijskim i postmodernim, čemu 
pridonosi brz razvoj informacijskih i komunikacijskih sustava. 

Izražena individualizacija jedan je od ključnih procesa koji teče usporedno s 
modernizacijom društva, manje se govori o obitelji, a više o pravima i slobodama pojedinca. 
Osim toga, sve se više govori o subjektivnosti pojedinca koja je izvor dodijeljenih značenja 
i smisla. Analizirajući fleksibilne ličnosti u postpatrijarhalnom društvu, Manuel Castells 
ustvrdio je da novi proces socijalizacije umanjuje do određene mjere važnost institucionalnih 
normi patrijarhalne obitelji te unosi raznolikost u uloge unutar obitelji.5 Nadalje, Castells 
naglašava da je tehnološki razvoj omogućio razdvajanje reprodukcije (umjetna oplodnja, 
genetski inženjering…) i intimne funkcije obitelji, što će dovesti do redefiniranja obitelji i 
načina života. S druge strane, seksualnost postaje osobna potreba i osobni izraz koji se ne 
mora nužno institucionalizirati u obitelji.

U sociološkim teorijama često se govori zajedno o obitelji i o braku, pa je i njihovo 
smještanje unutar društva uvjetovano funkcijama koje proizlaze iz bračne zajednice, kao 
što su socijalizacija, ekonomska suradnja, reprodukcija i spolni odnosi. Budući da su se s 
razvojem društva usporedno razvijale i društvene institucije u kojima su nadomještane 
pojedine uloge obitelji, sociolog Talcott Parsons odredio je dvije ključne funkcije obitelji: 
primarnu socijalizaciju djece i stabilizaciju ličnosti odraslih članova društva.6 Distancirajući 
se od mogućnosti da definira funkciju obitelji u suvremenom društvu, Castells navodi samo 
dimenzije nestajuće patrijarhalne obitelji kao što su međusobni intimni odnosi bračnih 

4	 Krunoslav Nikodem, Pero Aračić, Ivo Džinić, Važnost braka i obitelji u hrvatskom društvu. Analiza osnovnih 
pokazatelja u razdoblju od 1999. do 2008. godine, “Bogoslovska smotra”, 80 / 2, Zagreb 2010. str. 623-642.

5	 Manuel Castells, Moć identiteta, Golden marketing, Zagreb 2002., str. 244.
6	 Talcott Parsons, Društva, August Cesarec, Zagreb 1991.



164

drugova, rad svakog člana kućanstva, njihovo ekonomsko udruživanje, obavljanje kućnih 
poslova, odgoj djece, spolnost i emocionalna potpora.7 Suvremeno hrvatsko društvo pod 
utjecajem je promjena koje se događaju na svim područjima društvenog života, a dotiču se 
obitelji, ali i šireg kulturnog okvira – politike, gospodarstva, religije i obrazovanja. Navedene 
promjene događaju se na kontaktu tradicije i modernizacije, što je potpomognuto različitim 
devijacijama u sociokulturnom okviru promjena. Njega su obilježili procesi globalizacije koje 
je pratilo s jedne strane usvajanje radikalnog subjektivizma zajedno s bujanjem potrošačke 
kulture i isticanjem prava bez obveza, a s druge strane mitološke strategije povratka na staro 
i optimizma sjećanja.8 

Suvremena je hrvatska drama – od 1990. godine naovamo – za tematsku okosnicu svoga 
korpusa često odabirala temu obitelji,9 dijelom i zato što se, umjesto snažnijeg društvenog 
angažmana, radije vraćala intimističkim propitivanjima vlastitog identiteta uronjenog u 
složenu mrežu obiteljskih odnosa (Mrtva svadba Asje Srnec Todorović, 1991., te povijesnim 
bremenom natopljena Posljednja karika Lade Kaštelan, 1994.)10 da bi se postupno, kako 
su devedesete odmicale približavajući se novom desetljeću novog stoljeća, pa i prelazeći u 
njega, bavila obitelji nagrizenom suvremenim društvenim zbivanjima (u drami Mate Matišića 
Bljesak zlatnog zuba, 1987.,11 Atentatorima Tomislava Zajeca12 i Bakinom srcu Ivana Vidića, 
1999.,13 te Dirigentu Dore Delbianco, 2001.,14 i drami Prije sna Lade Kaštelan, 2004.15), 
odabirući katkad i neorealistički registar za ispisivanje obiteljske emocionalne anamneze 
(Nosi nas rijeka Elvisa Bošnjaka, 2002.16). S odmakom od gotovo dvadeset i pet godina 
povećao se i prevladao broj dramskih djela u kojima se počeo jasno zrcaliti utjecaj društvene 
zbilje na obiteljsku privatnost (Šovagovićeva Cigla, 1998.,17 Vidićev Veliki bijeli zec, 2002.,18 
Špišićev Jug II, 2003.,19 te Posmrtna trilogija, 2005.,20 i Balon Mate Matišića, 2009.21), a 
nekoliko je djela otišlo i korak dalje u tematizaciju društvene zbilje odabravši nadrealne 

7	 Manuel Castells, Moć identiteta, isto, str. 245.
8	 Krunoslav Nikodem, Pero Aračić, Ivo Džinić, Važnost braka i obitelji u hrvatskom društvu, isto.
9	 Budući da se odabrane drame analiziraju u književnom i širem kulturološkom kontekstu, ne navode se godine 

praizvedbi nego samo godine objavljivanja (ako su tiskane) ili nastanka (za neobjavljene rukopise). 
10	 Obje drame prema: Jasen Boko, Nova hrvatska drama. Izbor iz drame devedesetih, Znanje, Zagreb 2002.
11	 Mate Matišić, Bljesak zlatnog zuba, Hrvatska sveučilišna naklada, Zagreb 1996.
12	 Tomislav Zajec, Atentatori, “Plima”, 7 / 2, Zagreb 1999.
13	 Ivan Vidić, Bakino srce, Drame, Hrvatski centar ITI-UNESCO, Zagreb 2002.
14	 Dora Delbianco, Dirigent, “Nova Istra”, 6 / 4, Pula, zima 2001. / 2002.
15	 Lada Kaštelan, Prije sna, Hrvatski centar ITI, Zagreb 2007.
16	 Elvis Bošnjak, Nosi nas rijeka, Hrvatski centar ITI, Zagreb 2011.
17	 Filip Šovagović, Cigla, u: Jasen Boko, Nova hrvatska drama. Izbor iz drame devedesetih, isto.
18	 Ivan Vidić, Veliki bijeli zec, “Kazalište”, 6 / 11-12, Zagreb 2002.
19	 Davor Špišić, Jug II, “Kolo”, 11 / 4, Zagreb 2001.
20	 Mate Matišić, Posmrtna trilogija, Hrvatski centar ITI-UNESCO, Zagreb 2006.
21	 Mate Matišić, Balon, neobjavljeno, praizvedeno 2009. u Teatru Exit, red. Mislav Brečić.



165

svjetove i postmodernistički se pitalo ima li obitelj budućnosti (Zajecove Svinje, 2003.,22 
Vidićeva Dolina ruža, 2010.,23 i Martinićev Moj sin samo malo sporije hoda, 2011.24).

Nakon često citirane teze o socijalnom eskapizmu u hrvatskoj drami prve polovice 
devedesetih godina, a izuzimajući postmodernistička preispisivanja kanonskih djela svjetske 
književnosti (poput Gavranove Kreontove Antigone s kraja osamdesetih), može se zaključiti 
da se u tom vremenu o obitelji pisalo kao o prostoru očitovanja osobnog identiteta, kao što 
je to učinila Asja Srnec Todorović u Mrtvoj svadbi suočavajući svoje dramske likove koji 
i nemaju osobna imena nego se u drami pojavljuju kao obiteljske funkcije (Otac, Majka, 
Kći, Mladoženja), skrivajući svoje kosture u ormaru, bez obzira na to je li riječ o mrtvoj 
Majci ili Mladoženjinoj ostarjeloj ljubavnici, i istovremeno pomažu redefiniranju ženskog 
identiteta unutar obiteljske zajednice. Posljednja karika suočava tri ženska obiteljska 
naraštaja s njihovim trenutnim ljubavnim partnerima istodobno povlačeći paralelu s nemilim 
povijesnim vremenima kojima kobnost namjerava prekinuti Ona želeći biti posljednja 
karika u obiteljskom naraštajnom lancu, dok istodobno zna da u utrobi nosi dijete koje 
će neminovnost lanca nastaviti, možda ovaj put s boljim ishodom. Objema je dramama 
zajedničko tematiziranje obiteljskih odnosa, s naglaskom na fluidnost i krhkost identiteta, 
svedenog pod ženska rodna obilježja, sukladno tendencijama s kraja 20. stoljeća, kad je 
pitanje slabog subjekta svoj materijalni odraz pronašlo u području ženskog djelokruga.25 U 
obje drame riječ je o povezivanju obiteljske prošlosti, smrti i sjećanja ili uspomena koje se 
novom interpretacijom nastoji revidirati, što na neki način obitelj otima obrascu tradicionalne 
podjele obiteljskih uloga, a to opet revidira i ulogu obitelji u suvremenom društvu.

Dok se u navedenim dramama obitelj tematizirala ili kao prostor intimne reprezentacije 
osobnog identiteta ili kao neumitnost života koji se nastavlja, društvenim događajima usprkos, 
u sljedeća dva korpusa drama društvena se zbilja više ili manje uvukla u život privatnih 
dramskih likova, ali bez jasnih referenci na konkretne društvene ili političke događaje, a 
obitelji su kljaste jer im često nedostaje neki od tradicionalno očekivanih članova, kao u 
Zajecovim Atentatorima ili Dirigentu Dore Delbianco. Osim toga, i prostori u kojima te 
obitelji žive sugestivno su skučeni i mračni. Atentatori su članovi groteskne četveročlane 
obitelji koji iščekuju smrt svoje ostarjele susjede ne bi li se domogli njezina stana. U stanu 
žive Baka, njezin sin Listonoša, koji otvara i pali poštu kradući novac iz pošiljaka, njezina 
kći i višestruko uhićivana bivša prostitutka Vera te Verin sin Žuti, piroman. U Dirigentovu 
mračnom stanu bez prozora živi troje ljudi: dementna Majka, stara cura i krojačica Julija te 
pijanac i nesuđeni dirigent Bartol, groteskna parafraza hranitelja obitelji. Prema uzusima 
tradicionalnog života, majka i sestra od njega očekuju da ih zbrine, no on na kraju razori 
obitelj. Snažniji zahvat zbilje, u vidu nezaposlenosti koja za sobom dovlači i neimaštinu, 

22	 Tomislav Zajec, Svinje, neobjavljeno, praizvedeno 2003. u Gradskom kazalištu Joze Ivakića u Vinkovcima, red. 
Ozren Prohić.

23	 Ivan Vidić, Dolina ruža i druge drame, Hrvatski centar ITI, Zagreb 2012.
24	 Ivor Martinić, Moj sin samo malo sporije hoda, Fraktura, Zaprešić 2014.
25	 Dubravka Oraić Tolić, Muška moderna i ženska postmoderna. Rođenje virtualne kulture, Naklada Ljevak, 

Zagreb 2005.



166

bolest i ludilo, izlaže Vidić u Bakinom srcu, još jednoj suvremenoj hrvatskoj drami u kojoj 
su likovi starih žena uobičajeni pratitelji lošeg obiteljskog usuda, a vezani su uz vatru kao 
simbol ognjišta, koja više ne grije nego se promeće u uništavajući požar. 

Iako je često obilježavana kao gastarbajterska drama, Bljesak zlatnog zuba Mate 
Matišića kronika je nestajanja većeg broja obitelji poharanih ne vatrom nego vodom, odnosno 
gradnjom hidrocentrale i jačim uplivom društvene zbilje. Prikrivena tema potonje drame 
mogla bi se definirati i kao odumiranje tradicionalne obiteljske zajednice koje se zrcali u 
modernizaciji društva. Osim toga, u drami se otkriva i naličje bračnih i obiteljskih odnosa u 
patrijarhalnom društvu koje se rado deklarira kao ono koje drži do tradicionalnih obiteljskih 
vrijednosti. Demistifikacija i subverzija već u toj drami najavljuju Matišića kao dramatičara 
koji neće propustiti izreći sarkastičnu kritiku suvremenoga hrvatskog društva. Većem broju 
obitelji posvetila se i Lada Kaštelan u drami Prije sna odabirući ponovno kao središte obitelji 
slabe ženske subjekte koji su, kao čuvarice obitelji, žrtve i loših obiteljskih i loših društvenih 
odnosa, a rađanje novih članova obitelji uvjetovano je stabilnošću očeva koji više ne mogu 
biti hranitelji obitelji jer su ili nezaposleni ili psihički bolesni. I L. Kaštelan demistificira pravu 
sliku hrvatske obitelji, no ona to čini intertekstualnim zahvatom u područje bajke koja se 
otkriva kao varava nada djevojčica kako će udaja i zasnivanje obitelji pružiti utočište i zaštitu 
od nedaća vanjskoga svijeta. U svim navedenim dramama jaka su obilježja tradicionalnog 
društva u kojemu je na muškarcima da materijalno zbrinu obitelj, a na ženama da se pobrinu 
oko kućanskih poslova i da osiguraju emocionalnu sigurnost doma. Međutim, muški subjekti 
oslabljeni su lošim gospodarskim prilikama i njihov djelokrug blijedi, a ženski subjekti i 
dalje održavaju obitelj, iako ne preuzimaju odgovornost za financijsku okosnicu. Stoga ni 
ne čudi da su u središtu ovih drama ženski likovi koji donose odluke i o stupanju u brak i o 
rađanju djece i o budućnosti obitelji.

Drama Elvisa Bošnjaka Nosi nas rijeka ističe se u korpusu suvremene hrvatske drame 
i zato što se usredotočuje na suvremenu ruralnu obitelj i isključivo obiteljske probleme 
koji, doduše, jesu i pod utjecajem suvremenih društvenih promjena, no ovdje su ponajprije 
važni tipični obiteljski problemi povezani sa svakodnevnim životom, pitanjem nasljedstva, 
rodbinskih odnosa i oprosta, a uloga miriteljice posvađane braće ponovno je dodijeljena ženi, 
njihovoj sestri koja pokušava ostalim članovima obitelji reći da se mora razgovarati i biti uz 
obitelj: Vama je sve teško, volite radit zato jer onda ne morate mislit, ne morate razgovarat o 
stvarima o kojima bi tribalo razgovarat. A razgovarat se Nikola mora i sa ženon i sa braćon.26 
Za razliku od nje, u drami Tomislava Zajeca Trebalo bi prošetati psa, 2012.,27 obitelj je krnja, 
svedena na oca i sina koji jedan pred drugim taje svoje probleme, a sinova bivša djevojka ne 
ulazi u obitelj kao supruga i ne uspijeva razmrsiti njihov emocionalno nagrizen odnos.

Snažan utjecaj društvene stvarnosti vidljiv je u većini suvremenih hrvatskih drama od 
polovice devedesetih godina naovamo. Tako Filip Šovagović u drami Cigla donosi jasne 
naznake obiteljskog rasapa uvjetovanog i ratnom zbiljom, padom Vukovara i mutnim 

26	 Elvis Bošnjak, Nosi nas rijeka, isto, str. 65.
27	 Tomislav Zajec, Trebalo bi prošetati psa, u: Odlasci, Hrvatski centar ITI, Zagreb 2013.



167

poslovima radi osiguranja egzistencije. Ivan Vidić u uvodu Velikom bijelom zecu napisao je: 
Ovaj tekst je napisan s namjerom da bude obiteljska drama, u prepoznatljivu vremenskom 
i prostornom okolišu, odredivši da se prvi dio događa na Dan državnosti 30. svibnja 1995., 
a drugi dio pet godina kasnije. Dok Šovagović ističe socijalnu bijedu i prati svakodnevicu 
razočaranog i obeshrabrenog Cigle, kojemu vlastita obitelj ne umije odati priznanje za 
hrabrost, Vidić jasno ističe da obitelj može samo osjetiti posljedice društvene nebrige za 
pojedinca, a za nepriznavanje zasluga okrivljuje poremećene društvene odnose koji se 
reflektiraju u razorenoj obitelji. Rasap obitelji, potaknut kobnom nesrećom u šećerani, 
dodatno se ubrzava lošom gospodarskom situacijom, ovisnošću, mafijaškim obračunima 
i socijalnom bijedom u Špišićevom Jugu II, na što se svojom socijalnom impostacijom 
nadovezuje Balon Mate Matišića u kojemu je obiteljska tragedija i gubitak djeteta samo 
poligon na kojemu se prepisuje mafijaška društvena zbilja u kojoj su svi ogrezli u kriminal. 
Rafinirani gospodarski kriminal potaknut takozvanim poslovnim preuzimanjima i varkom o 
neiscrpnom novcu raspoloživom u kartičnom poslovanju Vidić u Dolini ruža pretvara u glavni 
uzrok obiteljskog rasapa. Kad otac hranitelj prereže sve kartice svojim članovima obitelji i 
onemogući im beskrajnu potrošnju koju on, zbog upućenosti u poslovne malverzacije, više 
ne želi pokrivati svojom plaćom, poslovna kriza prenosi se i unutar četiri zida, a ocu je jedini 
izlaz bijeg u utopijski svijet Doline ruža, jednako kao što Šovagovićev Cigla želi pobjeći na 
otok bez mostova.

Najsnažniji, vjerojatno i najmučniji otisak društvene i političke zbilje, vezane više uz 
poslijeratnu traumu tranzicijskog društva, vidljiv je u Matišićevoj Posmrtnoj trilogiji u kojoj 
su obiteljski i uopće međuljudski odnosi isključivo posljedica političkih prilika i nesavjesnog 
postupanja. Bez obzira na to je li riječ o pronalaženju tijela poginulih branitelja, suočavanju 
s počinjenim ratnim nedjelima ili liječenju PTSP-a, Matišić obitelj odabire kao zrcalo 
u kojemu se nedjela promatraju kao glavni remetilački faktor u postizanju emocionalnog 
mira. U njegovoj je trilogiji riječ o modernom društvu u kojemu se više ne pokreće pitanje 
hranitelja obitelji i čuvarice ognjišta nego se postavlja pitanje opstanka bilo koje ljudske 
zajednice, ponajprije one najmanje, obiteljske, koja je izravno i najbolnije suočena s 
društvenom zbiljom. 

Pomak prema simulakralnoj zbilji i postmodernom društvu ostvaren je donekle 
u dramama Tomislava Zajeca Svinje i Žicama i žiletima Elvisa Bošnjaka.28 Posluživši se 
obratom u kojemu se svinjama pridaju ljudske osobine, a ljudima životinjske, Zajec je posve 
razorio primisao o obitelji kao utočištu, odnosno obiteljsko je ognjište pretvorio u kriminalnu 
i pervertiranu lomaču. Bošnjak je pak u svojoj drami, koristeći se i ovaj put protokom vremena 
koji može donijeti smirenje, zadržao prepoznatljivu crtu humanosti i poticaja na opraštanje, 
no potaknuo je pitanje opstanka obitelji koja bi morala nadvladati sve, od nesporazuma do 
preljuba pa i incesta i umorstva. Dok su socijalne kategorije posve poništene, a raspodjela 
moći između žena i muškaraca ostavljena po strani, likovi ove drame suočeni su s pitanjima 
trebaju li se odreći obitelji ili umjetnosti, obitelji ili spolne orijentacije, supruga ili ljubavnika. 

28	 Elvis Bošnjak, Žice i žileti, u: Nosi nas rijeka, isto.



168

Prema Europskoj studiji vrednota (ESV),29 u kojoj je Hrvatska sudjelovala dva puta, 
1999. i 2008., anketno je istraživanje pokazalo da je obitelj vrlo važna građanima Hrvatske 
u postotku malo manjem od 80%. Kao presudne vrednote obiteljskog suživota navedene 
su vjernost, spremnost na raspravljanje o problemima između muža i žene, djeca i dobar 
seksualni odnos. Među najmanje važnima navedeno je slaganje u politici, jednako socijalno 
podrijetlo i vjersko uvjerenje. Sudeći prema analiziranim suvremenim hrvatskim dramama, 
ako te vrednote i nisu važne za zasnivanje obitelji, utjecaji tih čimbenika mogu bitno poremetiti 
obiteljske odnose, organizirane još uvijek u prostor javnog i muškog te intimnog i ženskog. 
Vanjski, društveni i politički utjecaji nagrizaju obiteljske odnose i to je prevladavajuća tema 
u suvremenoj hrvatskoj drami. 

Hrvatsko je društvo, a onda i obitelj, još uvijek u tranziciji od hijerarhiziranog, 
tradicionalnog prema modernom društvu, a ženski likovi su, bez obzira na deklarativnu 
emancipaciju, rastrgani između uloga vestalki i zaposlenih žena, pa ih se nerijetko stavlja 
u središte obiteljske zajednice, dok muški likovi utječu na obitelj izvana. Uglavnom nisu 
prisutni – zaokupljeni su poslom, zaradom ili novim sentimentalnim vezama, javnim ili 
tajnim. Često su odsutni – i opet zaokupljeni poslom i svim drugim temama koje ne bi 
potaknula pitanja o njihovom utjecaju na emocionalnu kvalitetu obiteljskog života. U 
suvremenoj hrvatskoj drami obitelj se vezuje uz žensko rodno polje, dok se poslovni svijet i 
materijalni obiteljski probitak vezuje uz muškarce, a on opet uz društvene uvjete. Bez obzira 
na poetičke i tematske razlike, obitelji se u suvremenim hrvatskim dramama pridaje velika 
važnost i vrijednost, no ona je najčešće žrtva loših gospodarskih i političkih uvjeta. Čini se da 
je svaka nesretna obitelj nesretna na isti način. Sretne obitelji svoju sreću stvaraju na različite 
načine. Ali one ipak nisu zahvalan materijal za dramu. 

29	 European Values Study (Europska studija vrednota) međunarodni je projekt koji istražuje vrednote građana 
europskih zemalja, a prvo mjerenje počeo je pripremati 1980. Od tada do danas svakih je devet godina provedeno 
prikupljanje podataka, posljednje 2008. / 2009. godine, obuhvativši više od četrdeset zemalja Zapadne Europe. 
Hrvatska se u projekt uključila 1999. pod vodstvom Josipa Balobana i njegova projekta Europsko istraživanje 
vrednota. Usp. Ivan Rimac, Metodološke napomene: uzorak i način izbora ispitanika te Komparativni pregled 
odgovora na pitanja u anketi Europskog istraživanja vrednota 1999. i 2008. godine, “Bogoslovska smotra”, 80 / 2, 
Zagreb 2010.



169

Marijan Varjačić

VARAŽDINSKI KAZALIŠNI FIN DE MILLENAIRE

I.

Djelovanje varaždinskoga Hrvatskog narodnog kazališta u posljednjem desetljeću 20. 
stoljeća vrednovano je s više strana već na kraju tog razdoblja. Dalibor Foretić, kazališni 
kritičar koji je jedini pratio rad svih hrvatskih kazališta, a o varaždinskom piše kontinuirano 
još od polovice 1970-ih, ustvrdio je: Varaždinsko HNK, za koje već sada možemo reći da je 
najbolje hrvatsko kazalište u ovom desetljeću, uspjelo je pronaći sretnu ravnotežu između 
velikih inovativnih ostvarenja ... te posredovanja tradicije na nov način.1 

Osamdesete godine 20. stoljeća u varaždinskom kazalištu možemo nazvati 
postvečekovskim razdobljem. U glumačkom ansamblu i načinu vođenja kazališta predugo 
nije bilo promjena, a ostavština Petra Večeka, uspješnog ravnatelja kazališta u Varaždinu 
1976. – 1982., potrošena je. S novom upravom,2 na početku 1990., započinju promjene i 
uistinu nova razvojna faza varaždinskoga kazališta. Već koncem te godine uz kazalište vezuje 
se grupa mladih redatelja sa zagrebačke Akademije, tada otprilike 25-godišnjaka, rođenih 
između 1964. i 1968. godine: Borna Baletić, Ozren Prohić, Robert Raponja i Bobo Jelčić. U 
stalni angažman tijekom nekoliko godina primljeno je čak 12 glumaca i dva redatelja, sve 
diplomanata zagrebačke Akademije, većinom mlađih od 25 godina. Unatoč tome kazalište 
nije postalo generacijski teatar. U jednom razgovoru u Varaždinu Pero Kvrgić, komentirajući 
veliko pomlađivanje ansambla, upozorio je duhovito da generacija zna završiti u degeneraciji, 
imajući na umu vlastito iskustvo u jednom zagrebačkom kazalištu. U Varaždinu to se nije 
dogodilo. Ansambl je sada predstavljao sretan amalgam ugrubo triju naraštaja (mladi, 
srednji, stari), prožet naslijeđenim duhom zajedništva koji je postojao otprije i prenio se 
na mlade članove ansambla. Takav generacijski potpun ansambl znači da mladi, srednji i 
stari naraštaji žive u svojim, međusobno odmaknutim vremenima, koje za njih predstavljaju 

1	 Dalibor Foretić, Dobri duh Varaždina: 40 godina umjetničkog rada Tomislava Lipljina, “Hrvatsko glumište”, 
br. 10. 2000., str. 53.

2	 Ravnatelj Marijan Varjačić, stalni redatelj i rukovoditelj Drame Borna Baletić, dramaturg Ante Armanini i, od 
1993., voditelj dječje lutkarske scene i redatelj Dubravko Torjanac.



170

njihovi vršnjaci. Ali, ti naraštaji žive tu dijakroniju jedni spram drugih i jedni uz druge, 
dakle sinhrono, istodobno.3 Tako se stječe iskustvo povijesnosti i izbjegava generacijska 
isključivost. Osim toga, kazalište 1990-ih bilo je otvoreno i za redatelje srednje i starije 
generacije. Režirali su, između ostalih, Vladimir Gerić, Georgij Paro, Petar Veček, Ivica 
Boban, Ivica Kunčević, Ranka Mesarić, Želimir Mesarić. Iako je ansambl bio brojniji nego 
prije i generacijski potpun, za pojedine predstave angažirani su glumci čije je sudjelovanje 
u podjelama bilo bitno za razvoj mladih glumaca. Spomenimo Božidara Bobana, Božidara 
Smiljanića, Borisa Miholjevića, Ivu Rogulju, Ivana Lovričeka, Sinišu Popovića, Sretena 
Mokrovića, Damira Lončara i Darka Milasa. 

Dalibor Foretić uočio je dvije glavne značajke kazališta u Varaždinu 1990-ih: velika 
inovativna ostvarenja, s jedne strane, i posredovanje tradicije na nov način, s druge. Može se 
reći da su, po pravilu, u prvoj prirodno sudjelovali mlađi redatelji, a u drugoj redatelji starije 
generacije. 

Ranka Mesarić navijestila je novo razdoblje 1990. režijom Elizabete Bam Daniila 
Harmsa, predstavom koju mnogi smatraju jednom od najboljih u povijesti varaždinskoga 
kazališta. O fascinaciji ovom predstavom govori sasvim izuzetan početak kazališne kritike 
Dalibora Foretića: Jeste li ikada pokušali opisati svoj san? Koliko god se trudili da budete 
precizni, njegova materija vam sve više izmiče iz svijesti i opisa. Ima i takvih predstava koje 
je vrlo teško opisati. Njih jednostavno treba vidjeti i ponijeti u sebi kao svoj san. Takva je 
predstava Elizabeta Bam Daniila Harmsa... Predstava koju treba vidjeti, jedan od najvažnijih 
događaja u posljednje vrijeme u našem teatru.4

Borna Baletić u Varaždinu je režirao predstave koje Foretić uvrštava u velika inovativna 
ostvarenja: Liliom Ferenca Molnàra, Kraljevo i Dvije legende Miroslava Krleže i Glumište 
čudesa Cervantes-Arrabala. Kraljevo Miroslava Krleže kako ga je u Hrvatskom narodnom 
kazalištu u Varaždinu zamislio Borna Baletić, djeluje poput negativa bujno rastočene, 
uzvitlane, ekspresionistički eksplodirajuće panoramske slike vjekovne hrvatske sudbine. 
Ondje gdje Krleža sugerira klimaks eksplozije, ova predstava u krhotinama riječi i slika 
implodira u tišinu. Ondje gdje se od života i pijanstva prevrelo ljudsko meso tare jedno o drugo, 
ovdje se pretvara u beskrajnu razdaljinu tjelesa koja uopće međusobno ne komuniciraju /.../ 
Predstava je rađena s moćnim scenskim razlozima i sistematska mreža njezinih značenja 
izvedena je do kraja /.../ Nije pokuda ako kažem da se Borna Baletić nadahnuto nadvio nad 
vrutke europskog postmainstrema i stvorio predstavu koja, barem meni mnogo više znači od 
tragalačke mucavosti njezinih uzora.5

Ozren Prohić izazvao je veliku pozornost već svojom prvom režijom u Varaždinu vlastite 
dramatizacije Krležina romana Na rubu pameti 1993. U isti red inovativnih ostvarenja idu 
i njegove režije u Varaždinu: Proces Franza Kafke i Hrvatski bog Mars Miroslava Krleže. 
Vrlina Prohićeve adaptacije i režije (Proces F. Kafke, nap. M. V.) je u tome što nije scenski 

3	 Gerd Haeffner, Filozofska antropologija, Zagreb 1996, str. 112.
4	 Dalibor Foretić, Bijeg u djetinjstvo, “Danas”, Zagreb, 19. 6. 1990., str. 45. 
5	 Dalibor Foretić, Novo viđenje Kraljeva, “Varaždinske vijesti”, 21. 6. 1995., str. 11.



171

oslikao fabulu romana, nego iskazao njegova stanja, pa je virtuozno sažeo tekst na njegove 
bitne topose i sveo ga na predstavu od svega sat i pol. Njegova vizualizacija ... najbliža je 
poljskoj redateljskoj poetici, sklonoj vedroj groteski, naročito Grzegorzewskog i Vishiewskog 
/…/ Ovaj Proces je zato izuzetan dobitak ne samo za varaždinsko kazalište, nego i za hrvatsko 
glumište u cjelini.6

Bobo Jelčić režirao je u Varaždinu Woyzecka Georga Büchnera i predstavu Promatranja 
(Varaždinske priče), po nekima njegovo najbolje ostvarenje na tragu ideje kazališta kakvu otada 
slijedi zajedno s dramaturginjom Natašom Rajković. Redatelj Bobo Jelčić i dramaturginja 
Nataša Rajković došli su u varaždinsko Hrvatsko narodno kazalište s neobičnom zamisli 
da ostvare predstavu koja bi se kretala po raznim prizorištima razmještenim po sporednim 
prostorima teatra, a da likove, priču, dijaloge osmisle glumci tijekom rada na predstavi, tako 
da to događanje izgleda kao preslik života grada, sredine u kojoj žive i kreću se. Upravo 
to, život kao takav, tema je predstave Promatranja podnaslovljene kao varaždinske priče, 
najneobičnijeg scenskog projekta u ovoj sezoni u hrvatskom glumištu /.../ Ta predstava ima 
mnogo elemenata hepeninga i performansa, te aleatoričnosti što se razvija u interakciji 
izvođača i publike /.../ Nikada dramu svakodnevnice nisam vidio tako zrelo i cjelovito 
ostvarenu kao u ovoj naizgled jednostavnoj predstavi, pristupačnoj i razumljivoj svima, a 
ipak toliko mudro promišljenoj i još dojmljivije izvedenoj. U čitavoj izvedbi, koja otvara 
provalije promašaja, falš igre i po izvedbu kobnih slučajnosti, nisam zamijetio krivu notu, 
nikakvu preigranost, ni jedan pogrešan ili suvišan pokret, nijednu improvizaciju koja bi 
izašla iz zadatih životnih okvira /.../ Zbog toga je ovaj pothvat varaždinskog ansambla i u 
žanrovskom i u dramaturškom pogledu važan iskorak što promiče bitno naprijed mogućnosti 
kazališne recepcije ne samo u hrvatskom glumištu.7 (Isticanje M. V.) 

Nov pristup tradiciji, druga značajka varaždinskoga kazališta 1990-ih, predstavljaju 
prije svega predstave koje su režirali Vladimir Gerić i Georgij Paro, a označavamo ih kao 
novo kajkavsko kazalište (Bogi Ivač, srednjovjekovne francuske farse nepoznatih autora, 
Puno larme a za ništ / Mnogo vike ni za što i Hamlet W. Shakespearea, Jedermann iliti 
Vsakovič Huga von Hofmannstahla).

Shakespeare na kajkavskom? Zašto da ne... Zamisao je potekla od redatelja Vladimira 
Gerića. Narječje se pokazalo u ovom ispitu sposobnim da u svoju kuću bitka primi i poetsku 
uznositost velikog Willa. Lipljin je tu dramsku kozmetičku operaciju izveo na Shakespeareu 
mnogo uspješnije nego neki u nedavnim naizgled lakšim pothvatima. U čemu je tajna? 
Lipljin i Gerić pogodili su civilizacijski razmjer, pa im nije bilo teško zamisliti umjesto 
Shakespeareove mitske Messine barokni Varaždin, potom princa aragonskog pretvoriti u 
bana horvatskog, namjesnika Messine u velikog župana varaždinskog, a mlade plemiće iz 
Firence i Padove u gospodare Kalničkoga grada i Velikog Tabora. Priča time nije nategnuta 
ni oštećena. /.../ Ova kajkavska prerada pokazala je, uz doličnu sposobnost toga narječja 

6	 Dalibor Foretić, Junak našeg doba, “Varaždinske vijesti”, 19. 10. 1994., str. 10.
7	 Dalibor Foretić, Oprez, oni vas promatraju, u: Iluzija nije opsjena, “Novi list” – Adamić, Rijeka 2002., str. 149-

151.



172

da se uhvati u koštac i s riječima najbogatijim tvorcem engleskog jezika, i njegovu pučkost, 
živost, gipkost: na novoštokavskom Shakespeare zvuči dvorski, na kajkavskom pučki u svom 
širokom dijapazonu tog pojma.8 Predstavi Puno larme a za ništ dodijeljena je 1994. Nazorova 
nagrada, a Ljubomiru Kerekešu Nagrada hrvatskog glumišta za najbolju glavnu mušku ulogu.

Sada (1996.-te, nap. M. V.), evo dobismo i prepjev na kajkavski Tomislava Lipljina pod 
nazivom Jedermann iliti Vsakovič. Možda on u poetskoj uznositosti nije ravan Stamaćevom, 
ali što se gipkosti scenskog govora tiče, znatno je življi i kolokvijalniji, pa je i to dobra 
posljedica repertoarne odluke Hrvatskoga narodnog kazališta u Varaždinu da postavi ovo 
djelo i naruči od Lipljina prepjev. Kajkavski je jezik sočniji, a nosi u sebi dozu humornosti, 
što je naročito važno za ovaj tekst kojemu pretjerana ozbiljnost daje šturost religijske 
ideologizirane apoteozičnosti i oduzima prilično životne gipkosti, što smo svojedobno osjetili 
kao manu splitske predstave (prema Stamaćevu prijevodu, nap. M. V.) ... U svemu to je 
jedna od onih predstava varaždinskog Kazališta, koja bitno određuje njegovo repertoarno 
napredovanje u osvajanju često nedostižnih vrhova dramske literature, pa po tome i značajan 
domet hrvatskoga glumišta.9 Predstava je imala izniman odjek, snimljena je za HRT i tri puta 
(!) emitirana, a Ljubomiru Kerekešu dodijeljena je Nazorova nagrada za ulogu Vsakoviča / 
Jedermanna.

Novo kajkavsko kazalište nije oprečna pojava starom kajkavskom kazalištu do ilirizma 
nego sličnoznačna; staro se temelji na književnom kajkavskom jeziku, novo na varaždinskom 
kajkavskom govoru; staro je nastalo na kajkavskim prijevodima / adaptacijama, jednako 
tako i novo, po pravilu na integralnim ponašenjima, odnosno kajkavizacijama. Novo 
kajkavsko kazalište novo je u prvom redu u odnosu na kajkavsko-kazališnu tradiciju od 
ilirizma naovamo. Antun Nemčić u svojoj komediji Kvas bez kruha uveo je običaj, kako 
kaže Nikola Batušić, da kajkavština apriorno osuđuje pojedina lica na izrazitu provincijsku i 
malograđansku smiješnost. S novim kajkavskim kazalištem konačno je napušten taj običaj. 
Shakespeare je postao kajkavac; njegova lica, kao i npr. Hofmannsthalov Jedermann, nisu 
smiješne provincijske i malograđanske figure. Novo kajkavsko kazalište mogli bismo nazvati 
i preporodom ili obnovom kajkavskog kazališta.

Kajkavizacije Tomislava Lipljina sadrže svojevrsnu predrežiju, naime, kajkavski 
svjetonazor, što će prepoznati redatelji poput Gerića ili Para i glumci varaždinskog ansambla. 
Specifičnost kajkavskog pogleda na svijet kajkavizaciji daje izvornost; ona je originalno djelo, 
novi izvornik. Koristeći Gadamerovu sintagmu, o Lipljinovim kajkavizacijama možemo 
govoriti i kao o majstorskim re-kreacijama. Vrijedan doprinos kajkavskom repertoaru u 90-
im godinama dao je i Dubravko Torjanac; antologijski domet bila je predstava Norci 1998., 
koja je kao najbolja u svojoj kategoriji dobila Nagradu hrvatskoga glumišta.

8	 Dalibor Foretić, Shakespeare na kajkavskom, u: Dalibor Foretić, Iluzija nije opsjena, “Novi list” – Adamić, 
Rijeka, 2002., str. 143-145.

9	 Dalibor Foretić, Smijeh preko groba, “Varaždinske vijesti”, br. 2687, Varaždin 1996.



173

II.

Imenom postmoderna označuju se raznoliki novi fenomeni današnjice (kasno 20. stoljeće 
i početak 21. stoljeća) koji se javljaju u društvu, umjetnosti i unutar filozofije. Temeljni 
motiv postmoderne koji dolazi do izražaja u različitim područjima jest osporavanje velikih, 
univerzalnih koncepata moderne; negira se njihova isključivost i obuhvatnost: naprimjer 
ideja stalnog napretka i shvaćanje vremena, bilo kao linearnog bilo kao cikličkog. U filozofiji 
su to veliki sistemski nacrti kao prosvjetiteljstvo, Hegelova filozofija duha, ali i Marxova 
filozofija emancipacije ili logički empirizam, odnosno pozitivizam. Po nekim autorima 
postmodernizam ne čini modernu zastarjelom nego samo stavlja na nju novi naglasak, a 
primjenjuju se estetske strategije i tehnike moderne u novom kontekstu. Postmodernizam u 
umjetnosti, pa i u kazalištu, djeluje u stalnoj napetosti između tradicije i inovacije.10 

Razdoblje varaždinskoga kazališta kojim se ovdje bavimo pripada postmoderni. 
Europski i svjetski teatar na mijeni tisućljeća pokazuje stilska obilježja od kojih neka 
možemo otkriti u kazališnoj praksi u Varaždinu: perfekcioniranje odnošaja s audiovizualnim 
medijima, ukinuće granica između različitih žanrova kao što su govorno kazalište, ples, 
performans i s time u vezi zajednički rad umjetnika s različitih područja. Također je uočljivo 
da je došlo do ponovnog ustoličenja teksta, koji opet više, iako ne isključivo, služi kao temelj 
kazališnog organiziranja. Istodobno su prisutne adaptacije dramskih i nedramskih tekstova 
koji se sastavljaju u citatima ili kolažima i grade okvir mnogih inscenacija.11

	 Više postmodernističkih obilježja sadrži već i predstava s početka devedesetih 
Elizabeta Bam Daniila Harmsa u režiji Ranke Mesarić. To je već sam Harmsov tekst, naime 
poznata je sklonost postmodernizma poetici rascjepa i paradoksa.12 Ključni element u 
izvedbi jest pokret, odnosno ples, pa je posebno zapažena bila suradnja slovenskog plesača i 
koreografa Matjaža Fariča. Godinu dana poslije Matjaž Farič ostvaruje u Varaždinu predstavu 
Istočni plesni projekt Emotional, predstava je ostvarena u koprodukciji Hrvatskoga narodnog 
kazališta u Varaždinu, Cankarjevog doma Ljubljana, C.I.D.M iz Ljubljane i Zagrebačkog 
kazališta mladih – Tjedan suvremenog plesa iz Zagreba. 

U devedesetim godinama važna je bila suradnja umjetnika kao što su Goran Petercol 
i Ivan Faktor. Petercol je poznat po svojim instalacijama u kojima sjena postaje ključni 
konstruktivni element. Izlagao je na 22. bijenalu u Sao Paulu i 46. bijenalu u Veneciji. 
Prvu scenografiju uopće ostvario je na poziv varaždinskog kazališta u predstavi Kraljevo 
Miroslava Krleže 1995. Poslije je u Varaždinu ostvario još dvije scenografije, u predstavama 
Antigona Sofokla 1996. i Vjera i zavičaj Karla Schönherra 1998. U suradnji s Denijem 
Šesnićem, majstorom kazališne rasvjete, ostvario je fascinantnu scenografiju Antigone koje 

10	 Marijan Krivak, Postmoderna kao Epoha?, “Filozofska istraživanja”, Zagreb 1998., br. 71, str. 951-962; Marijan 
Krivak, Filozofijsko tematiziranje Postmoderne (Post festum), “Filozofska istraživanja” Zagreb 2000., br. 76, str. 
160 i temat Postmoderna-Post festum, “Filozofska istraživanja”, Zagreb 2000., br. 85 / 86, str. 319-504.

11	 Intervju s Ozrenom Prohićem, “Varaždinske vijesti”, 16. 6. 2015., br. 3676, str. 32.
12	 Jean-Philippe Juccard, Poetika rascjepa. Apsurd i strah u djelu Daniila Harmsa, “Filozofska istraživanja”, 

Zagreb 1987., br. 24, str. 1189-1197.



174

se tvarnost sastoji gotovo isključivo od svjetlosti i sjena. Knjiga rasvjete, koja je ujedno 
i knjiga scenografije korištena je kao primjer na umjetničkim školama u inozemstvu, u 
Berlinu. Fotograf i video-umjetnik Ivan Faktor bavi se eksperimentalnim filmom, blizak je 
konceptualizmu i istražuje osobine i prirodu medija. U Varaždinu bio je scenograf i autor 
videoprojekcija u izvedbama Hrvatski bog Mars Miroslava Krleže i Edip Sofokla.

Nastanak predstave Promatranja, za koju je tekst stvaran u suradnji glumaca, redatelja 
i dramaturga, par excellance je postmodernistički postupak. Bobo Jelčić u ovoj je izvedbi 
slijedio neke ideje prerano preminuloga njemačkog redatelja i umjetnika akcija Christopha 
Schlingensiefa, 1960.–2010. Schlingensief je isticao da s glumcima i drugim ljudima može 
raditi samo ako su u potpunosti istrgnuti iz svog normalnog, zaštićenog životnog stanja ili 
ako s njima može dogovoriti zajedničku pustolovinu. Jelčić je u Varaždinu podjelu i ansambl 
predstave ostvario upravo kao dogovor o zajedničkoj pustolovini; u predstavi su sudjelovali 
samo glumci koji su poslije upoznavanja s idejom o načinu rada na to pristali. Schlingensief 
kaže: Ja želim uvjeriti da je život najvećim dijelom insceniran, a kazalište da bez života 
uopće ne može opstati. Jelčić u svim scenama Promatranja polazi od života kako je on već 
insceniran. Carl Hagemann, povodom djelovanja Schlingensiefa, govori o izazovu da se 
umjetničkim sredstvima intervenira u inscenaciju svakodnevnice, a Peter Sloterdijk kaže u 
razgovoru s Christophom Schlingensiefom da je avangardistička temeljna operacija bila da 
se sve više realnost integrira u prošireni pojam umjetnosti. Očigledna je Jelčićeva namjera u 
Promatranjima da se u predstavu što više intregrira realnost, a to je i način da se sruši odmak 
gledateljstva, što je temeljni poriv i moderne i postmoderne umjetnosti. Okret pak prema 
malim pričama, svakodnevici i intimi karakterističan je postmodernistički motiv. 

Borna Baletić koristi elemente ekspresionističke poetike u svojim najuspjelijim režijama: 
Kraljevo i Dvije legende (Kristofor Kolumbo i Michelangelo Buonarotti) Miroslava Krleže, 
Liliom Ferenca Molnara i Glumište čudesa Cervantes-Arrabala. Refleks ekspresionizma 
takoreći je konstanta u europskom teatru, uvijek je plodonosan u novom kontekstu i kao takav 
karakterističan u razdoblju postmoderne. Baletić je vrlo uspješno surađivao s konceptualnim 
umjetnikom i fotografom Svenom Stilinovićem. 

Napokon i kajkavizacije o kojima je bila riječ sadrže postmodernistički moment. Naime 
kajkavizacije / adatapcije mogu se odrediti kao postupak prevođenja teksta sa stranog jezika 
na način da se prilagodi kulturnom i leksičkom kontekstu jezika adaptacije. Oni koji su 
odgajani u jednoj jezičnoj i kulturnoj tradiciji svijet vide drukčije nego oni koji pripadaju 
drugim tradicijama. Isto tako povijesni svjetovi međusobno se razlikuju i drukčiji su od 
današnjeg svijeta. Kajkavizacija je dakle susret različitih jezičnih slika svijeta.

 Na kraju ovog podsjetnika na varaždinski kazališni fin de millenaire riječ jednog od 
glavnih aktera: Varaždin je 90-tih bio enklava pozitivnog teatra... Borna Baletić, Bobo Jelčić 
i ja tu smo počeli i uspostavili svoje estetike kao redatelji... Varaždin je za mene uvijek bio 
mjesto slobode i pravog, autentičnog i autohtonog teatra.13 

	

13	 Intervju s Ozrenom Prohićem, “Varaždinske vijesti”, 16. 6. 2015., br. 3676, str. 32.



175

Stephanie Jug

ŽENA-BOMBA IVANE SAJKO  
U GLOBALIZACIJSKOM TRENDU

1. Uvod

Dramatičar Mark Ravenhill u predgovoru knjige Theatre & Globalization Dana 
Rebellata sagledava globalni rezultat svog rada kao dio svoje kreativne energije: Dakako, 
britanski su se dramatičari prevodili i izvodili internacionalno tijekom cijelog 20. stoljeća. 
Ali krajem tisućljeća stvari su postigle vrtoglavu brzinu. Bio je to neobičan osjećaj za našu 
generaciju dramatičara. Sjedio bih i pisao u svom stanu u Camdenu, a kako bi moji prsti 
dotaknuli tipkovnicu, iznenada bih shvatio da će te riječi ubrzo biti prevedene na razne 
jezike, da će moj komad izvoditi glumci koji pripadaju potpuno drugačijim kazališnim 
kulturama, a gledat će ih publike o čijim brigama i interesima ne znam gotovo ništa.1 Takvo 
razumijevanje odnosa suvremenoga dramskog pisma i njegova globalnog utjecaja otvara niz 
mogućnosti, ali i problema. S jedne strane dozvoljava autoru korištenje globalnog prostora 
kao prostora koji ga ujedno motivira i u kojem može ostvariti svoju kreativnost pod uvjetom 
da je dovoljno vješt u svojoj profesiji, a s druge strane nameće pitanja o vrlo ograničenoj 
mogućnosti utjecanja na recepciju, jer globalna publika nije jedna nepromjenjiva publika, već 
mnogostruka i neuračunljiva. Što dakle čini jedno djelo prikladnim za globalnu primjenu? 
Nadalje, kakve karakteristike komad mora posjedovati da bi ostvario široku recepciju? Za 
Ravenhilla je to u prvom redu autentičnost. To je univerzalnost i bezvremenost kazališnog 
teksta koji je dovoljno konkretan, a opet može postići dovoljno širok značaj. Kao kazalištarac, 
trudiš se svaku gestu, svaku riječ i svaki pokret učiniti što specifičnijim i konkretnijim. Ali se 
istovremeno nadaš da će ista gesta / riječ / pokret imati odjek / resonance /, nešto što je posve 
izvan specifičnog i konkretnog.2 Za Sajko je tomu ekvivalentan pojam uvjerljivost: Zanima 
me kako čovjek može doći do te uvjerljivosti preko izvedbenih strategija upisanih u tekst /.../.3

1	 D. Rebellato, Theatre and globalization, Palgrave Macmillan, Hampshire 2009., xii (prevela autorica).
2	 Ibid, ix.
3	 I. Sajko, Na jesen ću virusom napasti hrvatska kazališta, “Tema”, 1 8 / 9 2004., str. 11.



176

Globalni odjek Iven Sajko dosegao je zavidnu jačinu.4 Taj odjek čine nacionalne 
nagrade koje je primila, sudjelovanja na svjetskim kazališnim festivalima i radionicama, 
prijevodi njenih tekstova, kao i uprizorenje tekstova na pozornicama diljem svijeta. Kao 
tekst koji je postigao najveći odjek u globalnom smislu ističe se njena trilogija Žena-bomba 
postavljena 2007. na pozornici Zagrebačkog kazališta mladih pod nazivom Arhetip: Medeja, 
Žena bomba, Europa. Cjelovito ili u dijelovima izvođena je, osim po hrvatskim kazalištima, 
u Malthouse kazalištu u Australiji, u Crnogorskom narodnom pozorištu u Podgorici, u 
Beogradskom dramskom pozorištu, u Theatre de Cie u Francuskoj, u nekoliko njemačkih 
kazališta (primjerice u Darmstadtu, Kölnu, Tübingenu i Halleu), u Teatro Sala Uno u Rimu, 
u Theater Drachengasse u Beču i u sklopu austrijskog projekta Fleischerei Mobil. Nadalje je 
izvođena u Tristan Bates Theatre u Ujedinjenom Kraljevstvu, u Theater an der Winkelwiese 
u Zürichu, u Universidad Del Desarrollo u Čileu te u New Yorku i Latviji. To su neke u ovom 
trenutku poznate izvedbe, a zasigurno ih je više. Kao korak dalje od uprizorenja tekstualnog 
predloška mogu se navesti i adaptacije u obliku radiodrame za austrijsku i slovensku publiku, 
kao i njemački kazališno-koncertni događaj Protect me from myself autorice Sanje Ristić. 
Cjelovita trilogija prevedena je i objavljena na njemačkom jeziku u prijevodu Alide Bremer, 
dok su dijelovi trilogije za potrebe izvedbi i adaptacija prevedeni na francuski u prijevodu 
Mirelle Robin, na slovenski u prijevodu Alje Predan, te na engleski u prijevodima Berislava 
Juraića i Vande Butković.

Ovaj će rad pokušati približiti odgovore na pitanje: Što je to u tekstu Ivane Sajko 
globalno primjenjivo i prije svega zanimljivo tako (geografski gledano) širokoj publici. Kroz 
dostupne aktualne zapise globalizacijskog odjeka – kritike, najave i recenzije – krenut će 
se u potragu za autentičnošću koju spominje Ravenhill, kao i za odgonetavanjem suodnosa 
globalnog kazališta i dramatičarke.

2. Globalizacija i kazalište

Proces globalizacije djelomično je inherentan kazališnoj praksi koja se oduvijek oslanjala 
na suradnju šire zajednice, pri čemu je imala funkciju spajanja i ujednačavanja jedinki 
različitih iskustvenih doživljaja i vrijednosnih mjerila u jednu više ili manje jedinstvenu 
publiku. Još je u antičko doba otuđivanje prikazane radnje putem maskiranih glumaca na 
pozornici objedinjavalo različite jedinke u jedinstvenu publiku. Dakle, prikazivano je nešto 
dovoljno strano, a ipak dovoljno poznato da publiku, koliko god ona bila raznolika, održi 
u svojstvu začuđene, a opet jedinstvene publike i istovremeno omogući svim sudionicima 
praćenje i razumijevanje prikazanog. Prenošenjem kazališnih komada s jednog teritorija na 
drugi, iz jedne kulture u drugu kroz niz naraštaja, svjedočimo globalizacijskom elementu 
kazališta. No u kojoj se mjeri takvo razumijevanje poklapa s globalizacijom kako se ona 
definira danas?

4	 S napomenom da cjeloviti pregled njene izvođenosti nije predmet ovog rada, zbog čega će dostatan biti okvirni 
pregled. 



177

Odgovor je kompleksan, ponajprije jer postoji nekoliko različitih načina shvaćanja 
procesa globalizacije, kako tvrdi Jan Nederveen Pieterse.5 On je dijeli na tri područja: 
ekonomiju, sociologiju te povijest i antropologiju. Dok ekonomsku globalizaciju razumije 
kao ujednačavanje tržišta i ubrzan prijenos dobara preko nacionalnih i regionalnih granica, 
pojam socijalne globalizacije Pieterse preuzima od Robertsona i Watersa, koji je svaki 
pojedinačno definiraju ili kao sužavanje i pojačanu svijest o svijetu kao cjelini ili kao proces 
prepoznavanja činjenice da geografske odrednice gube vrijednost u oblikovanju društvenih 
i kulturnih djelovanja. Povijesna ili antropološka globalizacija dugoročan je proces rastuće 
povezanosti na svjetskoj razini. Tradicionalno razumijevanje globalnog aspekta kazališta 
od njegovog postanka do danas svrstalo bi se pritom u posljednju grupu, povijesnu ili 
antropološku globalizaciju. No, to tradicionalno shvaćanje svakako treba nadopuniti, jer se 
svi aspekti suvremenoga globalnog kazališta ne mogu time dostatno objasniti. Stoga treba 
krenuti od nekakve opće definicije globalizacije: Globalizacija je objektivan, empirijski 
proces povećanja ekonomske i političke povezanosti, subjektivan proces koji se u svijesti 
razvija kao kolektivna spoznaja rastuće globalne međusobne povezanosti, kao i nositelj 
različitih globalizacijskih projekata koji teže oblikovati globalno stanje.6 Sam proces, dakle, 
uključuje svijest o suvremenim društvenim promjenama, kao i pothvate koji pridonose 
umrežavanju i razmjeni na globalnoj razini.

Dan Rebellato u knjizi Theatre & Globalization također polazi od činjenice da 
je globalizacija skup različitih fenomena. I za njega je bitan fenomen širenje svijesti, no 
ono može voditi bogaćenju svijesti s jedne strane, dok s druge rezultira širenjem straha od 
različitog ili tzv. drugog. Drugi fenomen jest širenje kulture, pri čemu se javlja realna opasnost 
od stvaranja kulturnih monopola. Treći je nastajanje konflikata usred sraza različitih kultura 
(poznatiji pod engleskim pojmom culture clash). Četvrti je širenje u političkom smislu, to 
jest prevladavanje nacija i nacionalnih granica. A posljednji, ali stoga ne i manje važan, jest 
utjecaj novca i širenje kapitalizma. Svi ti faktori u konačnici utječu na proizvode kazališta 
kakve susrećemo svugdje oko nas. Time Rebellato daje pregled odgovora na pitanje kako se 
globalizacija u širem shvaćanju očituje u suvremenom kazalištu.

Kao primjeri globalizacije kazališta mogu se prema tome navesti internacionalni 
festivali, koji u neku ruku zanemaruju ekonomski čimbenik, jer rijetko služe zaradi, ali zato 
podižu svijest o zajedničkoj pripadnosti jednoj većoj cjelini, svijetu, te pridonose kulturnoj 
razmjeni. Primjer su i sraza različitih kultura, čije prevladavanje i međusobno prihvaćanje 
i jest obično njihov cilj. Ne treba pritom zaboraviti da su festivali organizacijska struktura 
u kojoj su okupljene kazališne predstave, koje su zapravo predmet ovog rada. Kazališni su 
festivali samo mjesta susreta i međusobnog utjecaja, razmjene.

Kao pokazatelj globalnog utjecaja na sam kazališni komad ističe se sustav odabira i 
praćenja takozvanih hit predstava, dakle uspješnica koje imaju kao naglašeni cilj ekonomsku 

5	 J. Nederveen Pieterse, Globalization and Culture. Global Melange, Rowman and Littlefield, Lanham / Boulder 
/ NY / Toronto / Plymouth 2009., 17. (prevela autorica).

6	 Ibid, 16-17.



178

dobit te za čije je postojanje nužna komercijalna aktivnost reklamiranja. U tom slučaju veliku 
ulogu u određenju predstave kao hit predstave igraju prodajni rezultati. U vrijednosno se 
istraživanje takvih komada ovdje neće ulaziti. Kao najekstremniji oblik utjecaja ekonomske 
globalizacije na kazalište Rebellato navodi goleme transnacionalne višedijelne izvedbe poput 
Mačke ili Kralj lavova, čiji interes više nije niti sama izvedba, koja je u svakom prikazivanju 
do najmanjeg detalja identična i uvelike tehnički definirana, već cijela tržišna ponuda oko 
same izvedbe u obliku tržišne marke, tematskih trgovina ili tematskih parkova. Kao takve, te 
su izvedbe zrcalo globalne ekonomske moći. 

Kao posljednje primjere globalnog kazališta Rebellato navodi izvedbe koje su mjesto 
globalnog konflikta. One to postaju na dva načina: tako da prikazuju i potvrđuju moć 
globalizacije ili tako što daju kritički osvrt na taj proces. Možemo govoriti o tome da u 
prvom slučaju kazališni tekstovi (i predstave) postaju mediji u kojima se nekritički zrcali 
globalizacija, dok preostali tekstovi globalni konflikt uprizoruju kritički, motivirajući 
njegovo prevladavanje ili barem daju drugačiji pogled na cjelokupni problem.

Navedeni primjeri globalnog kazališta dio su gotovo svakodnevne kulturne ponude ako 
je promatramo na nekakvoj svjetskoj razini. Svaki od navedenih oblika u sebi sadrži kulturu 
ili sadržaj drugoga s kojima se publika suočava. Način na koji publika, ali i autori, reagiraju 
na kulturno drugo može se objasniti pomoću tri paradigme koje navodi Pieterse: / P / ostoji 
tri, i samo tri, pogleda na kulturnu različitost: kulturna različitost / eng. differentialism / ili 
stalna razlika, kulturalna konvergencija ili rastuće izjednačavanje / eng. sameness/ i kulturna 
hibridizacija ili trajno miješanje / eng. mixing / .7 Ovisno o tome unutar koje paradigme 
djeluje, autor može na globalizaciju reagirati potvrdom te stalne razlike ili strahom od 
stapanja u uniformnu nametnutu kulturu te pisati lokalne komade koji se isključivo bave 
vrijednostima regije / nacije, to jest pisani su isključivo za njih, isključujući time druge iz 
zajednice. Takvo prekomjerno naglašavanje nacionalizma i separatističkih ciljeva Rebellato 
ne smatra prikladnim, jer smatra da počiva na lažnoj opreci između lokalnog i globalnog. 

S druge strane, autor može pridonijeti kulturnoj hibridizaciji tako što, krenuvši od 
osobnog, individualnog (a time i regionalnog) potvrđuje vjeru da su sva ljudska bića, 
neovisno o svojim razlikama, članovi jedinstvene zajednice i svi su vrijedni moralnog 
uvažavanja.8 Rezultat takvog stava je kozmopolitizam, koji ujedno obogaćuje i produbljuje 
globalnu etičku zajednicu.9 Kako bi postigli taj cilj, potreban je, tvrdi Rebellato pozivajući se 
pritom na Arthura Appaduraia, rebalans između viđenog i zamišljenog, jer obično je ono što 
vidimo lokalno, dok ono što zamišljamo prelazi granice nacionalnog.10 Put k tome Rebellato 
prepoznaje u metaforičnosti suvremenih kazališnih predstava, u postupnom nestajanju 
pojedinačnosti (singularity). U višestrukoj interpretativnosti, to jest / u / praznini između 

7	 ibid, 44.
8	 D. Rebellato, Theatre and globalization, Palgrave Macmillan, Hampshire 2009., str. 60 (prevela autorica).
9	 Ibid.
10	 Ibid, str. 74.



179

kazališnog komada i izvedbe nalazi se kozmopolitska politika.11 To ne postižu kazališni komadi 
koji ciljaju biti uspješnice već komadi sa stavom koji je prepoznatljiv kako u lokalnoj, tako i 
široj zajednici. Kozmopolitsko kazalište izlazi izvan okvira konvencija poznatoga ili vremena 
za razonodu i posjeduje generalizirajući karakter utoliko što dopušta publici da zamišlja ljude 
općenito i preobražava prostor u kojem žive.12 Takav stav ujedno je čin poniznosti, koji nudi 
put između separatizma kao uzvisivanja vlastitog i potpunog podavanja globalnoj dominaciji 
kao kulturne jednolikosti. Rustom Bharucha tako smatra da se kazališna praksa mora baviti 
stvarnim slabostima u bavljenju s drugim, i to ne kao s otrovnom prisutnosti ili kao s dragim 
strancem, već kao s osobom s kojom možemo kroz dijalog redefinirati svijet.13 Tek u takvom 
kazališnom činu, u kojem je motivirana redefinirati svoj položaj u svijetu, publika dolazi u 
situaciju osjetiti autentičnost o kojoj govori Ravenhill.

Već se prije same analize može na temelju postojećih znanstvenih analiza tekstova 
Ivane Sajko14 razlučiti kako njeno mjesto u globalizacijskom trendu ne treba tražiti među 
komercijaliziranim hit-predstavam te, iako su izvođeni transnacionalno, njeni komadi nisu 
postali podloga za glomazne kulturno ispražnjene spektakle. U pogledu odjeka tekstova Ivane 
Sajko globalni je trend daleko kompleksnije naravi, a kako bi se barem djelomično dosegao 
nekakav prikaz, proučit će se sljedeće dodirne točke koje se pojavljuju u većem broju ili 
čak svim dostupnim i proučenim zapisima. To su samosvojnost odjeka, interpretativnost 
tekstualne podloge, metodologija (u najslobodnijem i najneodređenijem smislu, to jest kao 
skup prepoznatih metoda naslućenih u tekstu, a nipošto kao kruta forma).15 Nadalje će se 
prikazati u kojoj se mjeri sama globalizacija pojavljuje kao tema te kakvu reakciju izvođenje 
tekstova izaziva u publici. Naposljetku će se tražiti odgovor na pitanje doživljava li publika 
izvedbe i tekst autentičnima i na koji način?

3. Žena-bomba u globalizacijskom trendu

Resursi koji će se koristiti u radu, u svrhu prikupljanja naznaka o globalnoj recepciji, 
jesu kritike, osvrti i recenzije. Taj je odabrani korpus orijentir koji služi tek grubom ocrtavanju 
receptivnosti djela. Grubom, jer se u ovom trenutku čini nemoguće obuhvatiti kompletnu 
recepciju djela uslijed nepostojanja jedinstvene ili u toj mjeri organizirane baze podataka, 
kako na nacionalnoj, tako ni na globalnoj razini. Izvori na kojima se može naći za ovaj rad 
primarna građa djelom su javne internetske stranice redatelja ili samog kazališta, te tiskani ili 

11	 Ibid, str. 78.
12	 Ibid, str. 8.
13	 R. Bharucha, The Politics of Cultural Practice. Thinking through Theatre in an Age of Globalization, Oxford, 

NY 2001., str. 4 (prevela autorica).
14	 Vidi primjerice: A. Gospić, Istraživanje dramske forme u dramama Ivane Sajko, “Croatica et Slavica Iadertina”, 

Zadar 2008, str. 467-477. 
15	 Više o antipoetičkim načelima autorice i metodološkoj otvorenosti u: S. Novak i S. Jug, Antipoetika Ivane 

Sajko: Što ludilo, revolucija i pisanje imaju zajedničko?, sic – časopis za književnost, kulturu i književno 
prevođenje, 1 / 2014, DOI: 10.15291/SIC/1.5.LC.9.



180

digitalni novinski prilozi. Ta je činjenica razumljiva s jedne strane zbog aktualnosti sadržaja 
koji se već i u minuti iznošenja ovog rada promijenio i obogatio, sve u duhu globalizacijske 
utrke koja je odavno izgubila kontakt s bilo kakvim korijenima i kao neovisna energija budi 
konstantnu žeđ za novom, brzom i što jeftinijom informacijom. Koristit će se tekstovi koji 
su nastali ili u pripremi postavljanja djela (izjave redatelja), kao kritike na izvedbe, ili kao 
recenzija samog kazališnog teksta, i to s područja Hrvatske, Srbije, Austrije, Crne Gore, 
Njemačke, Francuske, Velike Britanije i Australije.

Iz većeg broja priloga vidljivo je da je globalizacijski trend samosvojan u specifičnostima 
transformacija koje donosi sa sobom. U pogledu kazališnih predstava to bi u prvom redu 
bilo novo autorstvo koje pri postavljanju preuzima redatelj. Tako Goran Cvetković u svojoj 
kritici na predstavu Evropa izvedenu 30. studenoga 2007. u beogradskom Centru za kulturnu 
dekontaminaciju u sklopu svoje redovne radio-kritike na stanici Radio Beograd 2 tvrdi: 
Naime, Bojan Đorđev uradio je sve što je bilo do njega, da sklopi veoma modernu i specifično 
komunikativnu predstavu EVROPA po drami Ivane Sajko iz Zagreba. Redatelj Đorđev i 
svi njegovi saradnici, na čelu sa Anom Vujanović – prišli su dramskom tekstu, dramskom 
MONOLOGU – EVROPA, krajnje studiozno i potrudili se da savesno INSCENIRAJU neku 
vrstu problemskog diskursa u formi dramske igre o temama koje su shvatili kao bitne i 
nezaobilazne danas i ovde. Taj stepen skrupuloznosti u određivanju POLAZIŠTA za stvaranje 
pozorišne predstave – gledano iz neophodnog DRUŠTVENOG ugla posmatranja, retko se 
vidi u našim današnjim pozorišnim projektima.16

Prilazak dramskom tekstu novi je čin stvaranja, čiji je rezultat uzbudljivo neizvjestan 
i, prema riječima ovog kritičara, iznenađujuće uspješan. Gledano tako, trend globalizacije 
u kazalištu plodno je tlo za interkulturne dodire, kako je pokazao i redatelj Ivica Buljan 
kada je u sklopu projekta Nova Zemlja 2005. godine u Crnoj Gori inscenirao Europu Ivane 
Sajko pridajući joj pritom jedan i lokalno relevantan i globalno razumljiv naglasak: Europa 
je ženska predstava koja zaokružuje pripovijest o potrazi za Novom zemljom.17 Motiv čežnje 
za EU razumljiv samo zemljama u neposrednoj okolini zemalja Europske unije postao je 
dominantna točka od koje Buljan kreće u postavljanje komada. Takvo preusmjeravanje 
fokusa i stvaranje novog drugačijeg doživljaja prilikom svake pojedine adaptacije u skladu je 
s teorijom Ivane Sajko prikazivanja neizrecivog i neprikazivog, koje izmiče čak i metafori, 
uvijek uvijek i uvijek, u novo, novo i novo, u neko drugo preneseno značenje, ili u anomaliju 
na tijelu diskursa ili tijelu običaja; ono isklizava u drugo, drugo i drugo poetsko ili znanstveno 
područje gdje se opet konstruira, da bi iznova, iznova i iznova od tamo umaknulo.18

Druga razina samosvojnosti izvedaba trilogije ili njenih dijelova jest vizualna prisutnost 
koje u polaznom tekstu dakako nema, a kojom redatelj naglašava određene trenutke u 
tekstu. Kritičarka za nezavisni britanski kazališni vodič, Anita Butler, zapaža taj redateljski 

16	 G. Cvetković, Kritika na izvedbu Evrope URL:http://bojandjordjev.blogspot.com/2009/02/evropa-kritika-
gorana-cvetkovica.html (posljednji posjet: 29.11.2014.).

17	 I. Buljan, Riječ režisera URL:http://www.cnp.me/predstave/novazemlja.htm (posljednji posjet: 29.11.2014.).
18	 I. Sajko, Prema ludilu (i revoluciji).Čitanje, Disput, Zagreb 2006., str. 10.



181

element kao ključan u izvedbi Žene bombe (u engleskoj verziji Woman Bomb), postavljene 
na daskama Tristan Bates Theatre 2011.: Butković i redateljica suradnica Maja Milatović-
Ovadija dobro koriste mali prostor: pod od polupane bijele cigle naglašava tamna pozadina, 
koja se zadržava tijekom cijelih sat vremena izvedbe, pospješujući tako prikazivanje zbijenog 
vremena.19 U drugom primjeru redateljica Dora Schneider 2011. godine u švicarskom Theater 
an der Winkelwiese postavlja Womanbomb pri čemu unosi značajne promjene. Kritičarka 
portala Nachaufnahmen, Jolanda Heller opisuje početnu scenu: Glazbenik (Christian 
Weissenberger) sjedi sa svojim arsenalom instrumenata i svakodnevnih predmeta koji mu 
služe kao instrumenti i čeka znak za kretanje. Karola Niederberger, malo kao autorica, malo 
kao samoubojica, Mona Lisa ili Bog, stoji pred nama i iznosi publici svoje razloge za svoje 
ponašanje čitajući pritom iz manuskripta.20 Proizvoljno oduzimanje i dodavanje elemenata pri 
adaptaciji tekstualnog predloška postaju u neku ruku i preduvjet za uspješnu adaptaciju, za 
stvaranje novog na pozornici. Globalizacijski je trend u ovom smislu produktivan proces koji 
se teži prelijevanjem proširiti na druga područja. Pritom nastaje uvijek novi rezultat. Primjer 
su toga interkulturni performans Mona Lisa Kamikaze, kao rezultat austrijskog projektnog 
kazališta Fleischerei mobil, i kazališno-koncertni događaj autorice Sanje Ristić pod nazivom 
Protect me from myself. Eksperimentalni teatar Fleischerei mobil nanovo ispisuje tekst Ivane 
Sajko, zadržavajući njegove tematske osnove, ali varirajući u velikoj mjeri i sadržaj i dramske 
elemente prilikom uprizorenja.21 Nakon izlaska iz pera dramaturginje, njen rad napušta njen 
autoritet i u globalizacijskom procesu postiže samosvojnost u transformacijama i adaptacijama. 
U takvom promjenjivom obliku on i dalje ostaje zanimljiv, aktualan i autentičan.

Sljedeći faktor koji treba usporediti različita su čitanja ili interpretacije ishodišne 
dramske podloge. Pritom je osobito zanimljiv podatak jesu li sve interpretacije slične ili 
čak identične, ili se u dramsku podlogu učitavaju različite kulturno-povijesne asocijacije. 
Igor Ružić u hrvatskoj izvedbi trilogije u Zagrebačkom kazalištu mladih 2007. godine kreće 
od tekstualne podloge za insceniranje u kojoj prepoznaje rodnu perspektivu kao jedan od 
naglašenih problema: Koliko god banalno bilo, to pokazuje koliko je rodna perspektiva 
autorstva neizbježna, unatoč kritičarski i znanstveno navodno nepristranom inzistiranju na 
razdvajanju takozvanog lika i djela. U domaćoj književnosti, a pogotovo dramskoj, takva 
je vrsta nesporazuma gotovo u potpunosti izbjegnuta, između ostaloga i zato što i autori 
sami rijetko prekoračuju te granice. Iznimka je Ivana Sajko /.../22 Za razliku od tog polazišta 
u izvedbi prepoznaje pitanje poslušnog i podčinjenog subjekta kao glavnu okosnicu cijele 
izvedbe: Ukratko, Arhetip: Medeja, Žena-bomba i Europa u ovoj su produkciji postale 
ulančani mehanizam koji kronološki prati raspadanje potčinjenog subjekta i njegovo 

19	 A. Butler, Woman Bomb URL:http://www.britishtheatreguide.info/reviews/womanbomb-rev (posljednji posjet: 
25.11.2014.) (prevela autorica).

20	 J. Heller, Ein Stück zwischen Dokumentation und Reflexion URL:http://www.nahaufnahmen.ch/2011/12/03/
ivana-sajko-womanbomb-theater-winkelwiese-zurich/ (posljednji posjet: 29.11.2014.) (prevela autorica).

21	 Jahreskonzept Fleischrei_mobil, Wien 2013., 39.
22	 I. Ružić, Medeja, Žena-bomba, Europa. URL:http://www.dnevnikulturni.info/recenzije/kazaliste/111/

medeja/%C5%BDena_bomba/europa_-_ivana_sajko/ (posljednji posjet: 29.11.2014.).



182

ponovno samostvaranje na pogrešnim osnovama. Tijek predstave prati ga od najranije 
mladosti i usađivanja kompleksa krivnje u još neformiranu svijest, preko adolescentskog 
samoispitivanja, i razumljive samoubojstvene primisli, do rezignacije i cinizma zrelosti, kad 
racionalizirana zakašnjela pobuna žrtvu pretvara u bešćutnog taktičara.23

S druge strane Cvetković u beogradskoj izvedbi Europe iz iste godine prepoznaje 
potencirano političko pitanje cijele regije, kada kaže da je komad uspeo da nas PRIBLIŽI 
i prozove na raspravu i preispitivanje naših sopstvenih stavova o mogim AKTUELNIM 
društvenim enigmama vezanim za EVROPU – bez granica, u Uniji, u raskoraku, u stvaranju, 
suprotstavljenu Americi, ili Rusiji... protiv Srba, ali i protiv SEBE – Evrope… I protiv sopstvene 
MOĆI.24 Istu zamisao razvija Ivica Buljan režirajući crnogorsku izvedbu Europe: Europa je 
pitanje ženskog principa uopće, a s druge strane Europa je danas samo EU. Žudnja za ženom, 
žudnja za ulaskom, za penetracijom u Europino tijelo je motiv ove predstave. Što znači biti u 
Europi, a ne biti EU?25 Nije slučajno da se u crnogorskom i srpskom okružju, kao područjima 
uz teritorij Europske unije, poseže upravo za posljednjim dijelom trilogije, Europom. Goruće 
je pitanje zemalja oko Europske unije njihova orijentacija prema takvome političkom i 
ekonomskom savezu ili suprotno od njega. Pitanja koja se ovdje postavljaju neizmjerno su 
važna, a prepoznatljiva su i u osobnom iskustvu autorice, kroz monologe njenih likova, kao i 
kroz viziju redatelja. Odjek hrvatske izvedbe u daleko manjoj mjeri ističe taj problem, jer je 
pitanje članstva u Europskoj uniji pri postavljanju trilogije već na putu rješavanja. 

Njemački i austrijski odjeci težište polažu na izvedbu Arhetipa: Medeje i Žene 
bombe. Na internetskoj stranici radiopostaje Österreichischer Rundfunk 1 kritičar daje 
osvrt na radiodramu iz 2008. godine prema Ženi-bombi Ivane Sajko, u kojoj prepoznaje 
ideološki povodljiv subjekt: Samoubojstvo služi višem cilju, slijedi političku ideologiju, 
svjetonazor, ideologiju – pritom daje maha svojoj mržnji prema svijetu, prema svemu oko 
sebe, pa i sebi samoj.26 Ludilo tog anđela smrti, kako je naziva kritičar, najupečatljiviji 
je element u monologu. Odabir izraza ludilo i anđeo smrti pokazuje da je takvo stanje za 
publiku nerazumljivo, ali i fascinantno. Samoubilački teroristički napadi, koji su redovito 
i obilno popraćeni globalnom medijskom pažnjom, kulminiraju u metafori neshvatljivoga 
nadnaravnog stvorenja, ukazujući na neprimjerenost i neshvatljivost takvih pothvata u 
okvirima modernoga zapadnjačkog društva, ali ujedno i na njihovu opojnu i tajanstvenu 
prirodu koja prisvaja interes konzumenata masovnih medija.

Kritičarka Martina Wunderer u njemačkoj izvedbi Medeje iz 2010. godine prepoznaje 
ratna iskustva autoričine okoline, učitavajući u tekst povijesno-političke odnose regije: 
Nebrojene su žrtve u bivšoj Jugoslaviji, a samo rijetko prekidaju šutnju i pričaju o svojoj patnji 
i svojem sramu. Sjećanja na zločine napadajuće postrojbe graviraju direktno na žensko tijelo, 

23	 Ibid.
24	 G. Cvetković, Kritika na izvedbu Evrope URL:http://bojandjordjev.blogspot.com/2009/02/evropa-kritika-

gorana-cvetkovica.html (posljednji posjet: 29.11.2014.).
25	 I. Buljan, Riječ režisera URL:http://www.cnp.me/predstave/novazemlja.htm (posljednji posjet: 29.11.2014.).
26	 Bombenfrau von Ivana Sajko URL:http://oe1.orf.at/artikel/219968 (posljednji posjet: 25.11.2014.) (prevela 

autorica).



183

čime ono preuzima funkciju potvrde vlasti.27 Fiona Scott-Norman u kritici izvedbe Žene bombe 
2005. u Melbournu naglašava filozofsku kompleksnost rada, ujedno podsjećajući na autoričino 
iskustvo balkanskih ratova kao moguću povijesnu pozadinu za interpretaciju.28 Natasha Tripney 
u engleskoj izvedbi iz 2011. u Tristan Bates Theatre ponovno prepoznaje feminističku poziciju 
unutar šire slike terorizma: Žena-bomba / Woman Bomb /, hrvatske dramatičarke Ivane Sajko 
bavi se preobrazbom žene u samoubojicu, kao i kreativnim procesom prilikom zamišljanja takve 
preobrazbe.29 Kritičarka, dakle, prepoznaje osoban pristup autorice te smješta radnju unutar 
specifično ženske jedinke, ali istovremeno uočava i apstraktnu razinu značenja tog procesa 
preobrazbe, razaranja i traženja sebe. To traženje Miloš Lazić pri postavljanju francuske 
izvedbe prepoznaje ponajprije kao priču o jednoj ženi i njenoj prilici da odbaci iluziju komforne 
društvene i mentalne sigurnosti i poseže za radikalnim samoubojstvom.30 Takvo fokusiranje 
interpretacije isticanjem pojedinačnih točaka radnje ili prikaza ukazuje na prepoznavanje 
kontekstualno uvjetovanih problema unutar zajednice u kojoj se izvodi predstava. S druge 
strane, unutar multikulturne i višejezične švicarske zajednice ističe se kompleksnost cijelog 
pristupa kao najznačajniji element: RAF i njegovi napadi iz 1968. su tema koliko i Mona Lisa, 
Bog, dvadeset prijatelja autorice, njena majka i ona sama, koji uvijek nanovo uzimaju riječ 
i koji komad pretvaraju u napeti kolaž između dokumentarizma i fikcije, refleksije i izjave u 
izmjenjivom kaleidoskopu, u kojem se lako može izgubiti pregled. Komad je usto i svjedočanstvo 
djela koje nije racionalno objašnjivo, jer je pri istraživanju mogućih uzroka toliko različitih 
faktora – ili upravo zbog toga.31

Sljedeći element na koji treba obratiti pozornost međuigra je forme i poruke, kako je zrcali 
recepcija, to jest pregled nekakve metodologije autorice kako je viđena kroz oči publike. Tu se 
u prvom redu pojavljuje kombinacija već ranije spomenute konkretne i apstraktne razine. Za 
Cvetkovića se u Evropi apstraktno veže uz apartno, što znači da je naznačeno ali neuhvatljivo 
u prikazanim scenskim devijacijama: Potvrđena je ideja autora u samoj suštini projekta 
– da je MOGUĆE, krajnje apartnim i APSTRAKTNIM sredstvima mizanscena, glumačke 
govorne radnje i opštim tretmanom aranžmana, uz veliki oslonac na HOR Abrašević, da je 
moguće doseći ISTINIT i provokativan intelektualni sadržaj poetske drame Ivane Sajko.32 
Osim vizualnih sredstava Ružić prepoznaje i autoričin glas kao nositelja tog produktivnog 

27	 M. Wunderer, Monolog für eine Frau, die manchmal spricht. Rezension URL:http://www.textfeldsuedost.com/
kritiken/dramatik/ivana-sajko-archetyp-medea/ (posljednji posjet: 25.11.2014.) (prevela autorica).

28	 F. Scott-Norman, IVANA Sajko A multi-award-winning-playwright URL:http://www.theaustralian.news.com.
au/common/story_page/0,5744,15708197%255E16947,00.html (posljednji posjet: 25.11.2014.) (prevela 
autorica).

29	 N. Tripney, Woman Bomb at Tristan Bates Theatre URL:http://exeuntmagazine.com/reviews/woman-bomb/ 
(posljednji posjet: 25.11.2014.) (prevela autorica).

30	 J.C. Ameisen, La Femme bombe URL:http://www.theatre-contemporain.net/spectacles/La-Femme-bombe/
ensavoirplus/ (posljednji posjet: 29.11.2014.) (prevela autorica).

31	 J. Heller, Ein Stück zwischen Dokumentation und Reflexion URL:http://www.nahaufnahmen.ch/2011/12/03/
ivana-sajko-womanbomb-theater-winkelwiese-zurich/ (posljednji posjet: 29.11.2014.) (prevela autorica).

32	 G. Cvetković, Kritika na izvedbu Evrope URL:http://bojandjordjev.blogspot.com/2009/02/evropa-kritika-
gorana-cvetkovica.html (posljednji posjet: 29.11.2014.).



184

rascjepa: Ona, međutim, otvara teme o kojima ne želi šutjeti i o kojima ima što reći, a kad to 
kaže koristi glas koji je toliko osoban da je istodobno i općenit.33 Tripney zamjera engleskoj 
izvedbi Žene-bombe što se ta apstrakcija na mjestima očituje kao sasvim nepovezan tekst: 
Neki od zrelijih dijelova Sajkičinog komada ipak lebde, ponekad teško, između apstraktnosti i 
nekoherentnosti.34 Razlog tomu mogla bi biti nedovoljna kontekstualna širina prijevoda, koja 
bi trebala motivirati interpretativnost njenih tekstova. Značaj te interpretativnosti prepoznaje 
i Ivica Buljan prilikom postavljanja Europe: Europa je istovremeno konkretan i metaforički 
pojam (Europa je oteta i silovana grčka božica i naš kontinent).35 Pritom nema konačne, pa ni 
konačnih interpretacija. One nisu cilj već shvaćanje paradoksalne situacije koju u engleskoj 
izvedbi Žene-bombe uočava Butler: Samoubojica stoga predstavlja paradoks: nositelji 
planiraju ubiti sebe i svoju metu i uobičajeno (namjerno ili ne) uključuju one koji se slučajno 
nađu na krivom mjestu u krivo vrijeme.36

U mnogostrukim aspektima iz kojih se pristupa temi Cvetković prepoznaje drugi način 
na koji autorica postiže interpretativnost u Ženi-bombi: Može se reći da je Ivana Sajko 
propustila kroz svoje stvaralačke šake skoro sve aspekte moralnog, psihološkog, sociološkog, 
istoricističkog, pravnog, religioznog, intimističkog, erotskog, racionalnog, intuitivnog… 
koncepta i konteksta akt samožrtvujućeg terorističkog čina političkog UBISTVA.37 Taj 
potencijal prikazanog da bude i ništa i sve shizofreni je iskaz autorice. U pojedincu, koji 
posjeduje tisuću lica i skriva svoje čežnje ispod tisuću maski aktualizirajući se svijetu /.../38 
autorica nalazi plodno tlo za umjetničku i društvenu slobodu, kao i stvaralački trenutak 
oslobođen tradicije i propisa. Sažeta mnogostrukost pristupa za Cvetkovića je jedan od 
aduta kazališne prakse: Priča o pojmu i aspektima ŽENE BOMBE otvara beskrajan niz 
koncentričnih krugova uzroka i posledica koji se nadovezuju i samonastavljaju, vraćaju u 
istoriju i otvaraju nedoumice i bolna pitanja sadašnjosti i budućnosti o kojima bi se moglo 
diskutovati sa neizvesnim ishodom moralnog stava – odavde do večnosti. Moć pozorišta je 
u tome da SAŽME i umnogostruči asocijativnošću višeslojnu diskusiju i postavi je na iste 
tračnice toka jednog vremena trajanja.39 Ali ta je ista višeslojnost na hrvatskog kritičara 
Borisa B. Hrovata ostavila neugodan dojam prilikom izvedbe trilogije u Zagrebačkom 
kazalištu mladih 2007.: A peripatetički odraz koji nudi Žena-bomba, taj niz monologa u 

33	 I. Ružić, Medeja, Žena-bomba, Europa.
	 URL:http://www.dnevnikulturni.info/recenzije/kazaliste/111/medeja/%C5%BDena_bomba/europa_-_ivana_

sajko/ (posljednji posjet: 29.11.2014.).
34	 N. Tripney, Woman Bomb at Tristan Bates Theatre URL:http://exeuntmagazine.com/reviews/woman-bomb/ 

(posljednji posjet: 25.11.2014.) (prevela autorica).
35	 I. Buljan, Riječ režisera URL:http://www.cnp.me/predstave/novazemlja.htm (posljednji posjet: 29.11.2014.).
36	 A. Butler, Woman Bomb URL:http://www.britishtheatreguide.info/reviews/womanbomb-rev (posljednji posjet: 

25.11.2014.) (prevela autorica).
37	 G. Cvetković, Kritika na izvedbu Žena bomba URL:http://bojandjordjev.blogspot.com/2009/02/zena-bomba-

kritika-gorana-cvetkovica.html (posljednji posjet: 29.11.2014.).
38	 I. Sajko, Prema ludilu (i revoluciji).Čitanje, Disput, Zagreb 2006., str. 10.
39	 G. Cvetković, Kritika na izvedbu Žena bomba URL:http://bojandjordjev.blogspot.com/2009/02/zena-bomba-

kritika-gorana-cvetkovica.html (posljednji posjet: 29.11.2014.).



185

šire shvaćenu prostoru kazališta, u kojem protagonistice slijedimo iz podruma do scene, 
upravo je odraz (koliko, zanimljivo, soc-realizma u toj riječi) kaotična bunila koje kao kakav 
underworld egzistira ispod tobože uređena današnjega svijeta: u njemu nema nikakva sidra, 
i ničega što bi, na bilo kojoj razini, nadilazilo trenutak.40 Hrovat nadalje negativno promatra 
problem žanrovske neodređenosti teksta, zaboravljajući moto Ivane Sajko da je GOVOR 
ORUŽJE,41 zbog čega njen govor ni ne treba biti prikladan ni ugodan kako bi ostvario svoj 
cilj. No, nerazumijevanje deformacija iskaza Ivane Sajko nerazumijevanje je njene dramske 
(i općenito književne) poetike. Da usidrenje teksta u mirnu luku političkog ili poetskog 
komfora nije cilj autorice, prepoznaje i Scott-Norman: Monolog o terorizmu mogao bi lako 
biti pojednostavljena polemika, ali Žena bomba / Woman-Bomb / je artikulirano, višeslojno, 
intimno i poetičko propitivanje kreativnosti i moći, s osvježavajuće neobičnim likovima.42 
Za Wunderer tekst Arhetipa: Medeje također otkriva slojevitost koja se temelji na bogatoj 
recepciji motiva. Tu dugu tradiciju recepcije Sajko u svojem tekstu prikazuje kao kulturni 
teret, koji djelomično motivira, a drugim dijelom guši stvaralački čin.43 Za kritičarku je 
Medeja reprezentacija samooslobađajuće snage kroz spontani tvrdoglavi bunt.44

Sajko u svojim komadima obrađuje i samu globalizaciju kao temu. Za tekst Žena bomba 
tvrdi kako se sukob koji pokušava pokazati temelji na nevjerojatno okrutnoj ekonomiji globalnih 
interesa.45 Sukladno tome redateljska vizija Miloša Lazina ističe globalizaciju kao jedno od 
pitanja koja se postavljaju publici: Ovako postavljeno izvedba predstavlja postavljanje pitanja 
i čak nudi publici svijet kao pitanje i pojedinca kao stalni konflikt.46 Dakle, autorica i redatelj 
ukazuju na to da je globalizacija istodobno i proces unutar pojedinca i proces koji je geografski 
globalan. Ružić smatra da autorica konkretna i osobna pitanja smješta u kontekst koji je po 
svojoj neodređenoj prirodi globalno primjenjiv: Ivana Sajko taj izabrani ženski subjekt ne 
promatra izolirano, i u tome je njezina najveća vrijednost, nego svakodnevnu introspekciju, 
navodno intuitivno žensku, stavlja u široki kontekst globalnih političkih procesa. U spoju koji 
istodobno govori o obiteljskom nasilju i ratu, potrošenom braku i političkom pragmatizmu, 
ponekad se i ne može razaznati koji je pravi otponac: jesu li drame nastale svođenjem općenitog 
na posebno, ili obrnuto.47 Ružićeva misao ukazuje na globalizacijsku enigmu, kao pojavu koja 

40	 B. Hrovat, Kamo nas sve to vodi, “Vijenac”, 343 / 26.4.2007., str. 18.
41	 I. Sajko, Na jesen ću virusom napasti hrvatska kazališta, “Tema”, 1 8 / 9 2004., str. 6.
42	 F. Scott-Norman, IVANA Sajko A multi-award-winning-playwright URL:http://www.theaustralian.news.com.au/

common/story_page/0,5744,15708197%255E16947,00.html (posljednji posjet: 25.11.2014.) (prevela autorica).
43	 M. Wunderer, Monolog für eine Frau, die manchmal spricht. Rezension URL:http://www.textfeldsuedost.com/

kritiken/dramatik/ivana-sajko-archetyp-medea/ (posljednji posjet: 25.11.2014.) (prevela autorica).
44	 Ibid. (prevela autorica).
45	 I. Sajko, Na jesen ću virusom napasti hrvatska kazališta, ”Tema“, 1 8 / 9 2004., str. 9.
46	 J.C. Ameisen, La Femme bombe URL:http://www.theatre-contemporain.net/spectacles/La-Femme-bombe/

ensavoirplus/ (posljednji posjet: 29.11.2014.) (prevela autorica).
47	 I. Ružić, Medeja, Žena-bomba, Europa.
	 URL:http://www.dnevnikulturni.info/recenzije/kazaliste/111/medeja/%C5%BDena_bomba/europa_-_ivana_

sajko/ (posljednji posjet: 29.11.2014.).



186

je uz pomoć industrijalizacije i tehnološkog napretka nadrasla bilo kakve ishodišne impulse te 
onemogućila strogo odvajanje ili mjerljivost međusobnih utjecaja. Piše li Sajko pod utjecajem 
globalizacijskog trenda, ili s druge strane koristi globalizaciju kako bi pisala to što želi? Ako 
je pisati pod utjecajem globalizacije isto kao postati objekt globalizacije, to jest nekritički 
reproducirati njenu moć, onda je odgovor na prvi dio pitanja zasigurno negativan. Ako autorica 
koristi globalizaciju, onda je to prije svega u svrhu dekonstruiranja njene neupitne (nad)moći, 
propitkivanja mogućnosti njenog novog / drugog značenjskog određenja i izazivanja publike da 
napusti mjesto pasivnih poslušnih pojedinaca. No, takav stav nije uvijek dobrodošao. Hrovat, 
primjerice, na izvedbu trilogije reagira odbijajući preispitati zadane strukture smatrajući 
autoričino upletanje nepotrebnim i zamornim: Zaista je svijet oko nas takav: neoliberalizam, 
globalizacija, tranzicija, cinizam umotan u ruho humanizma — učinili su sliku svijeta mutnijom 
no prije samo dvadesetak godina. Doista se u njemu svaki čovjek osjeća nesigurnijim nego 
prije: to je, pak, cijena slobode kako je danas shvaćamo; u totalitarnim režimima, za one koji 
slijede pravila nesigurnosti praktički nema.48

Reakcija publike značajan je cilj rada Ivane Sajko, što je vidljivo u svim izvedbama 
kroz intenzivnu komunikaciju s publikom49 i poticaj na vlastito istraživanje svijesti.50 Težinu 
gledanog ne zanemaruje ni Hrovat: Bludnica Europa tu je pred nama u svoj svojoj etičkoj 
bijedi, svedena na golu egzistenciju, tako reći na trend: kao što se prije ratovalo (a danas o 
uzrocima i posljedicama više ne želimo ni čuti), danas je na dnevnome redu unifikacija koja 
briše granice, ali i pradrevne identitete i entitete. Kazališta tu je malo, zapravo tek nominalno 
— ali je, sred poprilična broja parola i općih mjesta, mnogo i istinske zapitanosti nad našom 
sudbinom: ta Europa, koju siluju i koja siluje, kamo će nas sve odvesti? I što će biti sljedeći 
trend? Na to pitanje ne možemo jednoznačno odgovoriti, ali ono nas ne može ni ostaviti 
ravnodušnima.51 Izvedba Žene-bombe stvara toliki pritisak na publiku da Butler osjeća kao 
da ih se prisiljava na zapitivanje što bi sami učinili s tako malo preostalog vremena.52 Heller 
opisuje publiku kao prikovanu za stolice u uzaludnom iščekivanju izbavljenja.53 Cvetković 
odlazi tako daleko da glumački angažman naziva borbom za duše publike: Svaka od njih je 
i kao Prva Violina složenog orkestra, ali i kao poslušna horistkinja istovremeno – donosila 
kontrapunktsku strukturu ovog iskrenog pozorišta koje se bori za našu dušu, za dušu svih 
izgubljenih tragača za istinom najdubljih osećaja i krivice i prava na pobunu.54

48	 B. Hrovat, Kamo nas sve to vodi, “Vijenac”, 343 / 26.4.2007., str. 18.
49	 G. Cvetković, Kritika na izvedbu Žena bomba URL:http://bojandjordjev.blogspot.com/2009/02/zena-bomba-

kritika-gorana-cvetkovica.html (posljednji posjet: 29.11.2014.).
50	 Ibid.
51	 B. Hrovat,Kamo nas sve to vodi, “Vijenac”, 343 / 26.4.2007., str. 18.
52	 A. Butler, Woman Bomb URL:http://www.britishtheatreguide.info/reviews/womanbomb-rev (posljednji posjet: 

25.11.2014.) (prevela autorica).
53	 J. Heller, Ein Stück zwischen Dokumentation und Reflexion URL:http://www.nahaufnahmen.ch/2011/12/03/

ivana-sajko-womanbomb-theater-winkelwiese-zurich/ (posljednji posjet: 29.11.2014.) (prevela autorica).
54	 G. Cvetković, Kritika na izvedbu Žena bomba URL:http://bojandjordjev.blogspot.com/2009/02/zena-bomba-

kritika-gorana-cvetkovica.html (posljednji posjet: 29.11.2014.).



187

Upravo Cvetkovićev izraz iskreno kazalište vodi u posljednje pitanje ovog rada, što je 
i djelomično razrješenje zagonetnog uspjeha globalne turneje Ivane Sajko, a to je takozvana 
autentičnost komada. Ravenhill je smatra preduvjetom za široki spektar primjene. To je u prvom 
redu životnost koju Cvetković prepoznaje u izvedbi Europe: Evo srećne potvrde da pozorište 
može da udahne život sa scene /.../.55 Nadalje je to trenutak prepoznavanja koji se odvija u 
svakom pojedincu pojedinačno, a koji John Romeril spominje u intervjuu s kritičarkom Scott-
Norman: Ivanin prikaz vremena u kojem živimo imao je jak odjek u meni. Velika dubina nalazi 
se u njenim ključnim slikama tradicionalne nositeljice života koja je i nositeljica smrti /.../.56 
To je i prepoznavanje samoga sebe kakvo doživljava Lazin kada izjavljuje: Ivana i /glumica/ 
Aude pomažu mi da se vidim.57 Odvažna kombinacija mašte i iskustva značajan je element 
uspješne i angažirane umjetnosti kakvu zagovara i prakticira Sajko. Cvetković je doživljava 
i u izvedbi Žene-bombe: Ivana Sajko bavi se dubinskim i, nekako posebno PROŽIVLJENIM, 
iskušavanjem mašte i dometa sagledavanja mogućih odrednica komplikovanih dogadjaja 
kao što je i ovaj – čin političkog terorističkog akta ŽENE-samoubice.58 To je kazalište koje se 
oslanja u istoj mjeri na primitivne instinkte koliko i na sofisticirane jezične igrarije. U takvom 
ozračju u izvedbi Medeje Wunderer vidi ispunjenje Aurtaudove vizije kazališta: U toj čistoj 
prisutnosti, u izlaganju golog ženskog tijela, Medeja rješava Artaudov zahtjev za vitalnim 
kazalištem, koje ne koristi jezik kao znak za neprikazano, već preko tijela prikazuje sam život 
na pozornici.59 I upravo taj odmak u tradiciju marginalnog kazališta dokazuje da Sajko ne 
piše za kazalište već svoju viziju kazališta,60 koja je životna ujedno i jer je potpuno njezina, 
ali i jer proizlazi iz širokog globalnog konteksta, čije probleme s jednog odmaknutog gledišta 
zrcali publici. Njezino je kazalište okrutnosti retoričko: Dok čitam, ponavljam tu rečenicu, 
sve više i više ubrzavajući sve dok se ona ne sažme u riječ krv.61

55	 G. Cvetković, Kritika na izvedbu Evrope URL:http://bojandjordjev.blogspot.com/2009/02/evropa-kritika-
gorana-cvetkovica.html (posljednji posjet: 29.11.2014.).

56	 F. Scott-Norman, IVANA Sajko A multi-award-winning-playwright URL:http://www.theaustralian.news.com.au/
common/story_page/0,5744,15708197%255E16947,00.html (posljednji posjet: 25.11.2014.) (prevela autorica).

57	 J. C. Ameisen, La Femme bombe URL:http://www.theatre-contemporain.net/spectacles/La-Femme-bombe/
ensavoirplus/ (posljednji posjet: 29.11.2014.) (prevela autorica).

58	 G. Cvetković, Kritika na izvedbu Žena bomba URL:http://bojandjordjev.blogspot.com/2009/02/zena-bomba-
kritika-gorana-cvetkovica.html (posljednji posjet: 29.11.2014.).

59	 M. Wunderer, Monolog für eine Frau, die manchmal spricht. Rezension URL:http://www.textfeldsuedost.com/
kritiken/dramatik/ivana-sajko-archetyp-medea/ (posljednji posjet: 25.11.2014.) (prevela autorica).

60	 I. Sajko, Na jesen ću virusom napasti hrvatska kazališta, “Tema”, 18 / 9 2004., str. 11.
61	 Ibid., str. 11.



188

4. Kozmopolitizam kao reakcija na globalizaciju

Pregled tekstova globalnog odjeka trilogije Ivane Sajko Arhetip: Medeja, Žena bomba, 
Europa ukazuje na činjenicu da se radi o komadima sa stavom, kako ih definira Rebellato. 
To su dakle komadi koji produbljuju i obogaćuju globalnu zajednicu. Oni to čine na način da 
se bave stvarnim slabostima koji spajaju autoričinu privatnu razinu s problemima na razini 
(globalnog) društva. Za Bharuchu je to jedini ispravni put koji vodi uspješnom dijalogu s 
drugim. Način na koji autorica postiže svoj globalan odjek uključuje pisanje teksta koji ima 
potencijal širokog spektra interpretacije. U slučaju trilogije fokus je interpretacije varirao od 
vlastite kreativnosti, feminizma, preko Balkanskih ratova i Jugoslavije, ili ratova općenito, 
lažne ekonomske sigurnosti, pitanja identiteta Europske unije do općeljudskih stanja i 
sentimenata. Njezina je trilogija također poprište globalnog konflikta u smislu prikazivanja 
njegove višeslojnosti i ukazivanja na problematična aktualna rješenja. Ono što sve te 
tematske točke obogaćuje i čini stvarnima jest poveznica između općih mjesta i osobnih 
mjesta. Globalni se problemi iznose i kao objektivno i kao subjektivno shvaćen proces. 
Publika je pritom p(r)ozvana redefinirati te odnose reakcijom koja izlazi izvan prostora 
izvođenja i zadire u prostor samog života pojedinca. U sukusu tih svih elemenata nastaje 
osjećaj proživljenosti i životnosti, to jest autentičnost viđenog, koja, prema Ravenhillu, 
stvara podlogu za široku primjenu i uspjeh kazališnog komada.

U tom je pogledu trilogija Ivane Sajko doprinos u tendenciji kozmopolitizma, kao 
poziv na uvijek novo definiranje globalnih sadržaja. Globalni odjek proučen u priloženim 
tekstovima pokazuje naznake oslobađanja kreativne energije na globalnoj razini. Ako 
je uspješna, ta motivirajuća stvaralačka energija poprima samosvojnost u obliku raznih 
adaptacija koje pridonose kulturnom transferu, razumijevanju vlastitog položaja u svijetu i 
spoznaji međusobne povezanosti.



189

Sanja Nikčević

PEKEL NA ZEMLI DENISA PERIČIĆA KAO 
SUVREMENO PRIKAZANJE KONTEKST 

ILI O PRIKAZANJIMA

Prikazanja kao autohtone europske dramske vrste 

Povijesno je općepoznato da su prikazanja autohtone europske drame s kršćanskom 
tematikom nastale u srednjem vijeku namijenjene poučavanju zajednice o temeljnim 
stvarima vjere. Vezane uz kršćanske blagdane, vrlo su brzo izašla iz crkve na trgove i igrala 
se po cijelom gradu uz sudjelovanje cijele zajednice. Prikazanja se dijele na tri žanra:1 muke 
ili misterije (prikazi Kristova života), mirakule (svetačke legende) i moralitete (kršćanski 
etički nauk vezan uz posljednje stvari, smrt i spas duše). Važne karakteristike su: religiozne 
(kršćanske) teme, didaktička funkcija (prenošenje istine kazališnim putom i poučavanje 
o tome kako treba živjeti) i ritualna funkcija. Budući da je priča bila poznata a likovi 
nepromjenjivi u shemi dobra i zla, dramska napetost je proizlazila iz emotivnog zajedništva 
s publikom. Kao pravo ritualno kazalište prikazanja su afirmirala svijet u kojem publika 
živi kao smisleni svijet pod budnim okom višnjega Boga i tako ne samo obrazovala nego i 
osnaživala svoju publiku. 

Prikazanja su nastajala u Europi od 11. stoljeća da bi puni procvat doživjela u 14. i 15. 
stoljeću, kad su ih igrali na trgovima uz sudjelovanje cijeloga grada, a od 16. su crkveni 
protesti zbog suviše svjetovnih elemenata pa su zato izgubila poziciju gradske svečanosti. 
Iako su ostala živjeti u kazalištu, pravi kazališni procvat doživjela su još jednom za vrijeme 
baroka (17. i 18. stoljeće) koji je u pokretu katoličke protureformacije želio podsjetiti na 
temelje katoličke vjere u španjolskom i drugim kazalištima. 

Od 19. stoljeća promijenila se paradigma tumačenja svijeta jer je vjeru zamijenila 
znanost, pa su tako i osnovne istine kršćanske vjere prešle iz domene sveopće priznatog 

1	 Adriana Car-Mihec Dnevnik triju žanrova, Hrvatski centar ITI, Zagreb 2003. U knjizi je iznesena i nova 
genološka podjela, pa tako autorica crkvenu dramu smatra vrstom, liturgijske drame i prikazanja podvrstama, a 
misterije, mirakule i moralitete kao žanrove prikazanja. U toj knjizi i knjizi iz fusnote br. 3 pobrojana je i važnija 
literatura o prikazanjima, pa je zato ne citiram u ovom tekstu nego upućujem na te knjige.



190

načina tumačenja svijeta u sferu privatnog vjerovanja. Umjetnost je do realizma imala 
afirmativnu funkciju prema vjeri kao načinu tumačenja svijeta. Realizam je to promijenio, 
jer je osnovna funkcija umjetnosti postala kritika društva koja će promijeniti to društvo na 
bolje, ali kroz individualno čovjekovo djelovanje (znanost, tehnički napredak, političko 
djelovanje). Smatralo se da će publika, kad shvati i osvijesti probleme, i konkretno djelovati 
u društvu. Budući da je službeni društveni svjetonazor ateistički, Boga nema, a čovjek je 
oslonjen na sebe i svoje znanje. Budući da umjetnost u europskom društvu slijedi osnovni 
društveni svjetonazor ne čudi zato da su u 20. stoljeću svi afirmativni žanrovi, a osobito oni 
koji otvoreno afirmiraju vjerske istine, protjerani iz visoke / priznate / cijenjene umjetnosti 
glavne struje. Ali nisu nestali. Afirmativni religiozni žanrovi postoje do dana današnjeg, 
ali žive na rubovima kazališta glavne struje u amaterskom kazalištu prigodnih (župskih, 
bogoslovnih, samostanskih) predstava. U 20. i 21. stoljeću religiozno afirmativno kazalište 
se smatra reliktom srednjeg vijeka i vraćeno je u crkvu. 

Prikazanja u Hrvatskoj 

Hrvatska drama 20. stoljeća slijedila je europske svjetonazorske i umjetničke dominantne 
obrasce. Zato su u moderni afirmativni žanrovi živjeli na rubovima. Većina pisaca glavne 
struje modernizma, od S. S. Kranjčevića do Krleže, uzimala je srednjovjekovne obrasce 
zbog subverzije religiozne ideje ili samog društva.2 Izrazito ateistički svjetonazor društvenog 
uređenja, koji je među vladajućima bio prisutan nakon Drugoga svjetskog rata, tu je tendenciju 
samo pojačao. I to se vidjelo i u kazalištu.3 U više od četrdeset godina (od 1945. do 1989.) na 
profesionalnim scenama u Hrvatskoj je igrano 5 starih, dakle afirmativnih prikazanja, i to u 
sklopu ljetnih festivala, uz ispriku da se radi o istraživanju baštine. S druge strane odigrano 
je 11 izvedbi petoro novonapisanih tekstova religiozne tematike, ali odreda sa subverzivnim 
pristupom temi. Od Glorije Ranka Marinkovića (1955.) o lažnoj Gospi do Legende o sv. 
Muhli Mate Matišića (1988.) o izmišljenom svecu. Ivo Brešan napisao je grotesku Nečastivi 
na Filozofskom fakultetu (1975.) i komediju Viđenja Isusa Krista u kasarni (1973.). Šimun 
Cirenac Ivana Bakmaza (1977.), iako najbliži afirmaciji, pokazuje Šimuna koji preuzima 
Kristov identitet na križu i time poništava Kristovu bit. 

No, u hrvatskom kazalištu druge polovine 20. stoljeća dogodio se neobičan fenomen 
obnove interesa za srednjovjekovne afirmativne žanrove koji su iz crkvenih i amaterskih 
prostora izašli na kazališne scene profesionalne i glavne struje. U 4 (četiri) ratne godine 
(1990.–1994.) u profesionalnom kazalištu igrano je 20 (dvadeset!), isključivo afirmativnih 
naslova, od lutkarskih i dječjih tekstova do opere. Iako se uglavnom radilo o prikazivanju 
starih prikazanja ili njihovih obrada, pisali su se i novi tekstovi, ali ovaj put iz afirmacije 

2	 Više u Adriana Car-Mihec, Žanrovska obilježja Bakmazove drame, u: 2 Riječki filološki dani, Rijeka 1998., str. 
325-344, te Ivica Matičević, Raspeti Juda. Pristup biblijskom predlošku u drami hrvatske avangarde, Matica 
hrvatska, Zagreb 1996. 

3	 Sanja Nikčević, Anđeli na sceni ili religiozno kazalište u Hrvatskoj 1945–2002 U: Sanja Nikčević, Što je nama 
hrvatska drama danas?, Ljevak, Zagreb 2008., str. 44-76.



191

religiozne ideje. Postavljena su tri nova mirakula: dvije žrtve svećenika za vjeru (Ivan 
Bakmaz Stepinac glas u pustinji iz 1992. i Milan Grgić Sv. Roko na brdu 1993.) te jedno čudo 
obraćenja (Hrvoslav Ban Krađa Marijinog kipa 1993.)4 

 Ova kazališna iznimka dogodila se zbog neobičnih društvenih okolnosti. U Hrvatskoj se 
za vrijeme rata ponovila društvena situacija slična srednjem vijeku: ugroženost i izoliranost 
zajednice koja je rezultirala vjerom kao temeljem poimanja svijeta, ali i vjerom kao 
identifikacijom zajednice. Prikazanja i afirmativno religiozno kazalište su u ratno vrijeme 
bili nuždan ritualni teatar koji služi osnaživanju, identifikaciji i zaštiti zajednice. Prestankom 
rata s profesionalnih scena ponovno je nestalo i afirmativno religiozno kazalište. Od 1995. 
do 2002. na velikim kazališnim scenama igrana su 4 (četiri) religiozna afirmativna naslova, 
a nakon toga se religiozne teme uglavnom opet stavljaju u subverzivni kontekst pa je tako 
Legenda o sv. Muhli Mate Matišića postavljena dva puta – 2009. i 2014.5 

Analiza drame Pekel na zemli
Sadržaj ili kako je župnik susreo Lucifera u šumi

Denis Peričić napisao je 1998. na kajkavskom dramu Pekel na zemli o neobičnom 
događaju župnika iz Stupnika (farnika stupničkog)6 Mihalja Mendušića. Priču nam izvodi 
Petrica Kerempuh i njegovi glumci na sajmu. Prva replika koju upućuju publici glasi:

PETRICA KEREMPUH: Štovani publikum,
draga kuma, dragi kum,
posluhnete kaj reči imam
i kaj o vsemu temu štimam!
Petrica sem Kerempuh
z Varaždina sem dobri duh, 
svetski bil sem potepuh
zato iščem vaš posluh!
Honora imete ve
da pripečenje vidite 
 čudnovitu, strašnu priču 
složenu po Peričiću, 
Denisu profešorju, 
ki je neje zmislil nju, 
tu istinitu priliku,
o farniku i Hudeg liku
ki se z Pekla zdigel je

4	 Napisana su i dva afirmativna djela koja nisu igrana: Darko Lukić Čudo Ozane Kotorske koji je 1993. nagrađen 
na Natječaju Marulićevih dana i Željko Hell Zlatna ptica. Legenda o svetom Tarziciju. 

5	 Glumačka družina Histrion, režija Zoran Mužić, 2009., i Kazalište Virovitica / INK Pula, red. Dražen Ferenčina, 2014. 
6	 Svi citati iz drame su iz rukopisa teksta. Drama je i tiskana u nakladi Vall 042, u Varaždinu 1999. godine.



192

da bi ljude požrl vse!
Prisluhnite, polukajte, 
kaj pripetilo bu se, 
kajti takšne gerdosti 
moreju se zopet zbiti!
Na znanje vami i ravnanje 
dajemo to prikazanje 
z podukom ovim, hopa – 
- citjera se pesnik Dante:
Naš put je dolgi, znate
i po njem se teško stupa!

U Prologušu na nebu Papi dolaze znanstvenik astronom Bycho Trache i pročelnik 
papinskog Vupravnega vureda za znanost, kulturu, šport, turizam i informjeranje, kardinal 
Joseph Reisinger, te ga obavještavaju da se na nebu stvorila crna rupa. Ta pojava uvlači sve 
u svemiru oko sebe, čime je uzrokovala eksploziju koja je oslobodila strašnu silu što putuje 
kroz cijeli svemir (Vesmir). Sila je nevidljiva, ali ima magnetski karakter privlačuvanja 
stvari, pa ih je strah da bi mogla napraviti nered na zemlji: spuknuti vun nekaj iz zemle! 
Međutim, na Papino pitanje: se more kaj napraviti?, samo sliježu ramenima. U Prologušu 
na zemlji priča se seli u prošlost, gdje na seoskom sajmu Ciganica proriče sudbinu ljudima i 
u dlanu maloga Mihalja Mendušića vidi nešto tako strašno da se uplaši, pokloni svoj prsten 
najsiromašnijoj ženi na sajmu i pobjegne. 

Zatim krene radnja ispričana u 2 čina (pripečenja!). Mendušić je sad župnik u Stupniku 
i za vrijeme mise, koju drži uz ministriranje malog Ivice, događaju se neobične stvari. Svi 
metalni predmeti lete na strop crkve: od novca iz škrabice preko ključa crkve i kaleža do 
metalnog križa koji se pokuša iščupati iz svog postamenta. Župnik nakon mise krene pisati 
biškupu u Zagreb pismo da ga pita za savjet, ali ga Ivica obavijesti da uznemireni župljani 
očekuju njegovu riječ ispred crkve. Pokuša ih smiriti govoreći o nužnosti postojanosti u vjeri, 
ali kad voda krene teći prema gore, i njemu je jasno da su na snazi neke opasne i čudne sile. 
Odmah odjaše u noć u Zagreb biskupu po upute. Budući da je u međuvremenu snaga crne rupe 
prošla kroz pakao (susrela likove iz Danteovih krugova) i otvorila vrata paklena, Mendušić 
u šumi susreće čudnog konjanika koji prvo pristojno zove Mendušića da se njemu svrati. 
Mendušić to otkloni i, pozdravljajući kaže Bog s vama, na što konjanik poludi, otkrije velika 
krila, kaže Mendušiću da je Ciganica na sajmu vidjela taj susret u njegovom dlanu i stane rigati 
vatru. Mendušić se sakrije iza stabla držeći čvrsto u jednoj ruci ključ crkve, a u drugoj križ koji 
je imao oko vrata, iako obje te željezne stvari žele od njega pobjeći privučene silom. Onda se 
otvori pakao, konjanik propadne u rupu, ali iz nje izađe Lucifer kao troglavo čudovište. Lucifer 
kaže Mendušiću da nije na ljudima da svoju sudbinu doznaju, a zatim ga pozove na svoju stranu 
(postani moj službenik i buš širil moju veru). Župnik ne pristane nego se moli Bogu i predaje 
mu dušu uvjeren da mu je došao zadnji čas. U krajnjem očaju se uspravi i kaže Luciferu:



193

MIHALJ MEDUŠIĆ: Bedak. To ciganica sigurno neje videla. 
LUCIFER: Kaj pak je unda videla? 
MIHALJ MEDUŠIĆ: Videla je da nigdar več ne buš tak lepi kak si bil unda gda si se 

strovalil v podzemle. (Didaskalija opisuje Luciferovo ljutito reagiranje o.p. S. N.) I još nekaj. 
Ako je budučnost takova kakov si ti, unda me opče ne interesjera! 

Lucifer od ljutine rikne i tako razjapi usta da oni najveći grešnici koji trpe muke pod 
njegovim zubima krenu van. Jedan od njih je Juda koji, nori od veselja, govori Idem vun, idem 
vun. Mendušić to ne može podnijeti i uz krik: Ne ideš ti nikam!, baci svoj križ u Luciferova 
usta. Lucifer proguta križ i strovali se nazad u pakleni otvor koji se zatvori. Župnik stoji u 
šumi i od uzbuđenja mu teku suze, ali prema dolje! 

Komad završava s dva epiloga. U Epilogušu na zemli Družina Petrice Kerempuha na 
sajmu pred župljanima u Stupniku, župnikom i Ivicom izvode lutkarsku priču o Faustu. 
U trenutku kada Mefisto nudi Faustu ugovor, župnik ustane, izvadi ključ iz džepa i krene 
otključati crkvu za misu, a lutka Mefištofeleša poleti i zalijepi se za njegovu ruku. Na trenutak 
su svi u strahu da je opet nešto poremećeno, ali im župnik pokaže da lutka visi na ključu, a 
Ivek kaže: Kluč je jošče namagnetizjerani, ali vezda on ima silo štera je jakša od djavolove. 
Komad završava Epilogušom na nebu gdje Glas dopiruči odnikud govori dijelove iz novina 
u kojima se spominje neobičan fenomen gama zračenja u 1998. godini.

Pekel kao mirakul o borbi dobra i zla: autentičnost kroz povijest  
i literaturu

 Denis Peričić je vrlo svjesno odabrao afirmativni religiozni žanr, suvremeno prikazanje, 
i to mirakul.7 Dok misteriji ili muke govore o životu Isusa Krista, mirakuli govore o životima 
svetaca, svećenika ili nekih drugih posvećenih osoba, odnosno osoba koje su direktni nastavljači 
nauka Isusa Krista. Svetac prolazi kroz iskušenje kao nastavak Isusove muke, a djelo završava 
čudom (mirakul latinski znači čudo) kao potvrdom Isusove pobjede i sveopće vlasti na nebu 
i na zemlji. Svako je prikazanje nastojalo biti autentično tvrdeći da kazališnim putom prenosi 
istinu, pa su se pozivali na svete izvore: Bibliju, Zlatne legende8 ili predaje o čudesima. 

I današnja novonapisana afirmativna prikazanja također uzimaju svećenike kao glavne 
likove i sa scene govore istinu koju pokušavaju potvrditi dokumentima.9 U Peklu na zemli 

7	 U prvom obraćanju publici Petrica kaže da je to prikazanje. U ediciji Hrvatskog centra ITI “Hrvatska drama” 
gdje pisci sami formuliraju podatke o dramama, autor je dramu podnaslovio kao suvremeni mirakul / horror-
komediju (na kajkavštini). Vidi u “Hrvatska drama” 6 / 7, Hrvatski centar ITI, Zagreb 2001. str. 37, dostupna i 
na mrežnim stranicama Hrvatskog centra ITI: http://www.hciti.hr/arhiva/index_hr.html.

8	 Zlatne legende (Legenda Aurea) iz 13. stoljeća koje je napisao dominikanac Iacobus de Varagine, nadbiskup iz 
Genove, bile su bestseler srednjeg vijeka i na temelju njih je nastala većina dramskih mirakula.

9	 Ivan Bakmaz u drami Stepinac, glas u pustinji odabire povijesnu ličnost (Alojzija Stepinca) i piše dramu s 
dokumentarnim elementima koristeći se originalnim Stepinčevim rečenicama, a prilikom postavljanja komada 
dodan je i dio s originalnim transkriptom suđenja Stepincu. U Sv. Roku na brdu Milana Grgića svećenik ne želi 
napustiti crkvu pred nadolazećim četnicima koji sve uništavaju. U programu predstave navode se sve doista 
napadnute i oštećene crkve zadarskog zaleđa, čime potvrđuje istinitost prikazanog na sceni. U nekim izvedbama 



194

glavni je lik župnik, a potvrda autentičnosti je zapis iz knjige Petra Berkea Kinč osebujni 
slavnoga orsaga horvatckoga, to jest čudnovita pripečenja i osebujne milošče kotere pri 
čudnovitom kipu Marije Bistričke više vre let se skazuju, s kratkum od kipa ovoga hištorijum 
i hasnovitem navukom pobožnem putnikom Marijanskem.10 Knjiga je objavljena 1765. kao 
prva povijest Svetišta Majke Božje Bistričke, a zbog velike popularnosti i deset godina nakon 
toga. U knjizi je, na temelju usmenih legendi i raznih arhivskih zapisa, bistrički kapelan 
Petar Berke opisao 135 različitih pripečenja (događanja), čuda vezanih uz kip Majke Božje. 
Knjiga je bila pravi hit u 18. stoljeću, neka vrst hrvatskih Zlatnih legendi marijanskog kulta.11 
Svetište u Mariji Bistrici objavilo je reprint izdanja iz 1775. godine 1995.

 	 Epizodu iz knjige o župniku Mihalju Mendušiću i njegovom susretu s nečistim silama 
u šumi Peričić izrijekom navodi u prvoj fusnoti svoje drame koju stavlja unutar citiranog prvog 
obraćanja Petrice publici.12 Osim toga Peričić je autentičnost priče potvrdio i likovima koje 
spominje. Astronom koji dolazi papi, Bycho Trache, anagram je od imena Tycho Brahe, danskog 
astronoma iz 16. stoljeća i jednog od najpoznatijih znanstvenika tog vremena. Kardinal koji 
prati astronoma je Reisigner, očito Ratzinger, a kad je Peričić pisao dramu 1988. nije mogao 
znati da će taj kardinal postati papa 2005., što čitavoj drami daje dodatnu dimenziju.

Druga razina autentičnosti je – citatnost. Od samog početka Peričić spominje Dantea 
u proširenom naslovu,13 a da to nije samo puka literarna referenca nego podloga komada, 
potvrđuje Petrica Kerempuh u citiranom prvom obraćanju publici. U bilješki br. 6 autor je 
pak definirao točno ne samo naslov djela nego i izdanje knjige.14 On na tome inzistira jer 
je njemu Dante potvrda istinitosti i autentičnosti. Naime, ako je Peričić osnovni događaj 
preuzeo od Berkea, teologiju spasa duše i ikonografiju zlih duhova (kako izgledaju i kako 
djeluju na zemlji) u potpunosti preuzima od Dantea i Božanstvene komedije. Lucifer ima tri 
glave i krila, a djeluje i na prirodu: iako je izašao iz paklene jame i riga oganj, lepet njegovih 

predstave prije početka su se nosili dijelovi tih crkava u formi procesije i s pjevanjem crkvenih napjeva. Više u 
Sanja Nikčević, Anđeli na sceni ili religiozno kazalište u Hrvatskoj 1945–2002 U: Sanja Nikčević, Što je nama 
hrvatska drama danas?, Ljevak, Zagreb 2008., str. 44-76.

10	 Prijevod naslova: Ures osebujni slavne zemlje Hrvatske, to jest: čudnovati događaji i osebujne milosti, koje se 
već više godina iskazuju kod čudotvornog kipa Marije Bistričke, s kratkom poviješću kipa i korisnim naukom 
Marijinim putnicima.

11	  Zvonimir Bartolić, Petar Berke .i njegov Kinč osebujni orsaga hrvatskoga, u: Dani hvarskog kazališta, 
Književni krug Split / HAZU, Split 1995., str. 193-199.

12	 Evo kaj o temu istinitu dogodku veli Petar Berke v delu Kinč osebujni slavnoga orsaga horvatckoga: Mihalj 
Mendušić, farnik stupnički, povedal je poleg dušnoga spoznanja pripečenje zaisto čudnovato, koje s njim peti 
dan augustuša leta ovde postavljenoga pripetilo se je. Najmre jeden večer kada bi bil dimov išel iz poljskoga 
delja po Zdrave Marije, došel je k njemu naproti pervič jeden nečisti duh na konju, za ovem dva, za ovemi došla 
je velika vnožina, koji njega z moduši vsakojačkemi strašiti, i napervo postavljenimi peldami vputiti jesu hoteli, 
da peklenska jama za njega je odperta, vu koju njemu prez vsakoga spričavanja bude iti s njimi. Etc.

13	 Petrica Kerempuh ze svojom družbom / vam predstavla / pekel na zemli / iliti / naš put je dolgi i po njemu se 
teško stupa (Poantuš od Dantea, Commedia divina).

14	 Bilješka br. 6: Reč je o knigi: Dante Aliegheri, Pakao (I. dio Božanstvene komedije), prepjevao Mihovil Kombol, 
prepjev priredio i predgovor napisao Dr. Mirko Tomasović, Sysprint, Zagreb 1996.



195

krila ledi okolinu, pa se oko njega sve zamrzava. Pod zubima njegovih glava trpe muke tri 
najgora grešnika, izdajnika (Juda, Brut i Kasije) i otuda u drami Juda koji želi pobjeći. 

Druga važna literarna referenca je Faust, jer na kraju komada Petrica Kerempuh s 
družbom izvodi, kako kaže didaskalija: Lutkovna predstava štera se daje pripoveda o Doktoru 
Faustušu i Mefistofelešu. Tako je cijela priča o Mendušiću smještena u kanon književnosti, 
ali onaj koji nas podučava o tome što se događa s onima koji prodaju dušu đavolu. 

Pekel kao mirakul o dobrom svećeniku: religioznost i svevremenost

U mirakulu svi su likovi zadani kao znakovi u shemi dobra i zla, to je osnovna postavka 
iz koje žanr kreće i nema psihološkog razvoja lika a ni objašnjavanja psihološke motivacije. 
Dobri su dobri a zli su zli, i pitanje je samo kakva će iskušenja zli pripremiti dobrima i kako 
će dobri pobijediti. 

Jedina karakterizacija glavnog lika u Peklu na zemli koju dobijemo jest najava Petrice 
Kerempuha prije scene na sajmu: 

Spoznajte vezda Mihalja 
farnika ze Stupnika
unda gda je bil još mali
al več bil je v Božjem znaku. 

I to ga stavlja u kategoriju odabranih i dobrih te podrazumijeva da će farnik biti pošten 
i dobar jer je svećenik u božjem znaku. Drama to sve podrazumijeva, ali i dokazuje jer 
Mendušić upravo tako kasnije i djeluje. Mendušić doista vjeruje u Boga jer, kad su župljani 
uznemireni, potiče ih da ne izgube vjeru i moli Oče naš unatoč neobičnim događajima. I to 
nije deklarativno jer je Mendušić spreman poginuti za vjeru. Kad mu iz pakla izađe Lucifer, 
Mihalj predaje svoju dušu Bogu uvjeren da će umrijeti. Ne prihvaća Luciferovu ponudu 
(budeš širil moju veru) nego upravo u tom trenutku potpune beznadnosti pronalazi svoju 
snagu. Odbije njegovu ponudu, uvrijedi Lucifera i baci mu u ralje križ. 

Sveti predmeti su u prikazanjima također nositelji Kristove snage, pa je tako i naš 
Mendušić, bacivši križ koji inače nosi oko vrata u Luciferova usta, ovoga strovalio nazad u 
pakao. Njegovo ustrajanje uz Kristovu vjeru spasilo mu je život, ali i cijeli naš svijet. 

Pozitivan lik je i svećenikov pomagač i ministrant Ivica, ali u njihovom odnosu nema 
ništa neprilično, dapače. Župnik cijelu svoju župu smatra svojom (proširenom) obitelji, a 
sebe kao oca obitelji koji ima odgovornost prema njima da ih ne samo poduči nego i zaštiti. 
Takav mu je odnos i prema Ivici: prvo misli poslati Iveka s pismom u Zagreb, ali kad shvati 
kako je velika opasnost, odluči ići sam. I obitelj (župljani) na župnika gledaju kao na figuru 
patera familiasa jer od njega očekuju utjehu i vodstvo. Ivek će doći župniku i reći: Velečasni, 
ja sem... Vsi smo malce pretreseni. /.../ Ali još vam trebam reči da se je pod oblokom skupilo 
skoro celo selo, iščuč vaše obračanje! Kad voda krene teći iz zemlje, i župnik shvati da za 
to što se događa ne obstaja nekakovo razumno, logično rastolnačenje koje on sam može 
dokučiti u svojoj muci ide nadređenom biskupu po pomoć. Ide s potpunim povjerenjem i 



196

ne sumnja u njegovo veće znanje i pružanje pomoći. Svijet u Peklu na zemli je svijet Crkve 
koja širi Kristovu vjeru, dobrih svećenika koji ginu za vjeru i vjernika koji imaju povjerenje 
u svoje duhovne pastire. I to s pravom, kako smo vidjeli iz Mendušićeva primjera.

Zlo je također bez detaljno objašnjene motivacije, ono je naprosto zlo kojemu je cilj 
zadobiti ljudske duše na svoju stranu i tako ih uništiti. Naime, cijela borba dobra i zla je za 
ljudske duše, a zbog čovjekove slobodne volje koja nam omogućuje izbor. Upravo zato su 
prikazanja didaktični komadi, jer zorno pokazuju koji izbor treba napraviti. 

Budući da su likovi u prikazanjima zadani, replike su često upućene publici, a ne 
drugom liku. Replike pripovijedaju, podučavaju, komentiraju, a ne moraju nužno nositi 
dramski sukob, jer znamo da dobri moraju pobijediti (a često je publika znala sadržaj kao i u 
antičkoj drami). Odatle invokacije anđela na početku prikazanja u kojima se publici najčešće 
priča sadržaj priče i poziva na pažljivo slušanje i daje pouka. Ponovnim dolaskom na kraju i 
ponavljanjem pouke anđeo bi potvrdio povezanost zemlje i neba. U Peklu je funkciju anđela 
preuzeo Petrica Kerempuh i njegova družina koji nam govore o toj zgodi, kao što se vidi iz 
citirane prve Petričine replike. I tako je kroz cijeli komad: članovi družine ne samo da igraju 
događaj, oni nam prepričavaju što se događa, najavljuju i komentiraju svaku pojedinu scenu, 
ali nam daju i pouku. Tako će, naprimjer nakon prikaza mise Petrica reći: 

Ono kaj je Trache rekel
človečanstvu preti Pekel!
Kak pak drugač tolnačiti
/da gori kalež hoče iti
a križ se v stropa zapičiti?
Vse je to Hudeg zamotanjka
(kak bi rekel stari mag):
osebno k nami ide - vrag!
Dobro poglečte, joke zbečite,
kaj se nekaj hasnovitega navčite!

Vrijeme u prikazanjima je ahistorično, odnosno mitsko, jer su važni događaji stalno 
prisutni u sadašnjosti, a u ritual su aktivno uključeni i oni koji gledaju. Tako je i u Peklu vrijeme 
i 14. stoljeće kada je živio Till Eulenspiegel, njemački uzor našeg Petrice Kerempuha, 16. 
stoljeće kad je živo astronom Bycho Trache, i 18. stoljeće u kojem je živio Mihalj Mendušić i 
suvremenost. Izrijekom se navodi da ju je Denis Peričić napisao 1998.15 pa se tako predstava 
odigrava za nas danas, jer se taj događaj može dogoditi i danas. Kako kaže Petrica u prvoj 
replici: kajti takšne gerdosti / moreju se zopet zbiti! Upravo se zato u zadnjem prologu, nakon 
što ode Petrica i njegova družina jer su nam rekli sve što su znali, iz novina čitaju dijelovi koji 
govore da se sličan fenomen događa i u vrijeme nastanka teksta (dakle i danas). Činjenica da 
ga potvrđuju i današnji znanstvenici dokazuje da je opasnost otvaranja pakla uvijek prisutna, 

15	 Kako u naslovu piše to je čudovito pripečenje /../ složeno po Denisu Peričiću, profešorju i vitiznancu z Varaždina 
v orsagu horvatskemu, koncem drugega leta predi preobertanja stoletij.



197

pa makar je znanstvenici zvali gama zračenje. Tim miješanjem odnosno uključivanjem 
raznih vremenskih razina dobiva se svevremenost prikazanja koja prikazuju sadržaj koji je 
odvijeka i zavijeka. 

Pekel kao prikazanje – emotivno zajedništvo i katarza

Djelo govori o epskoj borbi dobra i zla, dakle borbi u kojoj je na kocki sudbina cijelog 
svijeta, a ne samo jedan pojedinac. Mendušić svojom hrabrošću i postojanošću spašava cijeli 
svijet, iako nije od početka postavljen kao veliki junak. To je tako u kršćanstvu jer sveci 
mogu biti najrazličitiji ljudi koje Bog odabere za svoje djelovanje. Svetac može biti kralj (sv. 
Luj IX. iz 13. st.), ali i rob (sv. Onezim iz 1. st.), bogataš (sv. Franjo) ali i siromah (sv. Izidor), 
najpametniji ljudi svog vremena (sv. Augustin i sv. Toma) i ne toliko pametni (sv. Ivan Maria 
Vianney, koji je jedva naučio latinski). Ono što je važno je samo da su Bogu predani do kraja, 
jer onda Bog djeluje po njima. 

U prikazanjima dobro pobjeđuje, jer se radi o didaktičnom kazalištu koje nam govori 
što trebamo raditi na zemlji da bismo spasili dušu i stekli vječnu radost / slavu na nebu. 
Zanimljivo je da, unatoč tome što se radi o dominantno srednjovjekovnom obrascu, publika 
i danas (kao u Peklu na zemli) emotivno sudjeluje, proživljavajući intenzivno sadržaj i muke 
glavnih likova te nakraju doživljava katarzu. Naime, u djelu se afirmiraju ne samo pozitivne 
ljudske osobine ili temeljne vrijednosti društva (vjera, prijateljstvo, osjećaj zajedništva, 
odgovornost) nego i svijet kao stabilni poredak pod budnim Božjim okom.

 Katarza je moguća isključivo ako u sistemu vjerovanja publike i kazališta postoji 
neka višnja sila, Bog (grčki bogovi u antici, a kršćanski od srednjeg vijeka do 19. stoljeća). 
Naime, katarza je pročišćavanje negativnih osjećaja koje u publici izaziva sudbina likova 
na sceni, efekt koji bi svaka dobra tragedija, prema Aristotelu, trebala izazvati u publici.16 
No, on ne kaže kako se to događa. Osjećaji publike izazvani događajima koje vide na sceni 
ne mogu se pročistiti u likovima (oni su izvor tih osjećaja), a ne mogu ni u publici (jer su u 
njima nastali i zarobljeni). Budući da je pročišćenje tih osjećaja oslobođenje od njih, kako 
kaže Aristotel, očito je da se osjećaji moraju poslati na neko treće mjesto. Emocije prilikom 
gledanja predstave mogu se pročistiti samo u odnosu na nešto iznad te publike, nešto jače i 
veće što te osjećaje može primiti. Zato je za katarzu nuždan trokut likovi / publika / Boga, 
pa je, logično, s ukidanjem Boga u umjetnosti uskoro izbačena i katarza u 20. stoljeću. Ali 
je ostala živjeti u nižim žanrovima, pa tako danas jasnu borbu dobra i zla u kojoj pobjeđuje 
dobro pri čemu publika osjeća katarzu mogu pokazivati samo niži žanrovi romanse, odnosno 
fantastike, od Gospodara prstenova do raznih svemirskih i zmajevskih saga.17 

16	 Aristotel, O pjesničkom umijeću, Školska knjiga, Zagreb 2005. 
17	 Petra Mrduljaš, Prstenovi koji se šire: junačka potraga u djelima J.R.Tolkiena, Algoritam, Zagreb 2012.



198

Neobični element Pekla ili odmak koji afirmira 

Do sada je analizirano na koji način Pekel na zemli slijedi shemu srednjovjekovnih 
prikazanja. No, očito je i da djelo ima neke neobične odmake, kako na razini sadržaja tako 
i na razini forme. Pri tome koristi sve mehanizme suvremene umjetnosti koji u 20. stoljeću 
inače služe za kritiku i subverziju prikazivanja društva: poremećaj društvene svečanosti, 
teatralizaciju i citatnost te humor, ironiju. A, ta su sredstva kod njega u funkciji afirmacije 
sadržaja i svijeta koji opisuje.

Kao afirmativni žanr prikazanje je ozbiljno i uzvišeno govorilo o važnim stvarima. 
Dramske izvedbe su uvodile odmake. S jedne strane bila je to ironija uglavnom za negativne 
likove (židovske svećenike ili vragove), a s druge su se ubacivale obične scene u kojima su 
se mogli poigravati humorom. Naprimjer kupovanje hrane za posljednju večeru ili Marija 
Magdalena koja se cjenka sa spicijarom prilikom kupovanja masti kojom će pomazati 
Isusu noge. Kako sam ranije spomenula, u 20. stoljeću autori su kroz poremećaj religioznih 
žanrova postizali subverziju slike svijeta, osim nekoliko spomenutih iznimaka za vrijeme 
Domovinskog rata. 

Peričić prikazuje poremećaj sadržaja kao poremećaj svečanosti. Misa kao centralna 
religiozna svečanost kršćanskog nauka ovdje je poremećena neobičnim događajima. Kad 
krenu letjeti novci na strop, pa kalež, a nakraju i križ, svi se uznemire, jer svečanosti, a 
naročito religiozni rituali, zahtijevaju ustaljeno odvijanje. Svaki poremećaj strukture u 
njima, donosi strah od poremećaja smisla svijeta. I to i jest slučaj u drami: svečanost mise 
se poremetila jer je svemirska sila otvorila pakao. Zato se ne poremeti samo društveni ritual 
nego i priroda jer voda počne teći iz zemlje. No, kraj dovodi stvari na svoje mjesto i ponovno 
uvodi red i na svjetovnoj i na religioznoj razini (gleda se predstava kao društveni događaj, a 
župnik ide pripremiti crkvu za misu kao religiozni događaj), pa su ti poremećaji privremeni.18 

Odmak forme je i poremećaj jezika. Peričić nije samo uzeo crticu iz knjige iz 18. 
stoljeća kao osnovu za priču nego je cijelu dramu napisao u tom stilu. Citirajući jednu staru 
formu (dugi naslov) 19 i s originalnim kajkavskim jezikom iz tog vremena, dobio je od prvog 
retka drame zanimljiv i duhovit odmak. To više što se tim starim jezikom i još dijalektom 
govori o temama znanosti (svemirsko događanje) i književnosti (nabrajanja stanovnika pakla 
ili citiranje Dantea) za koje smo navikli da se govore jezikom norme pa iz te distance i 
diskrepancije također proizlazi humor.20 

Teatralizacija komada odvija se na četiri nivoa, a spomenuti Petrica Kerempuh kao 
odraz renesansnih družina komedije dell arte i njegova družina zaduženi su za tri. Prvi je kad 
družina dolazi i igra pred publikom (nama) priču o Mendušiću iz 18. stoljeća koju pri tome 

18	 Za razliku od subverzivne drame glavne struje s religioznim elementima i temama (od Krleže do Marinkovićeve 
Glorije ili Matišićeve Legende o Muhli i sl.) koji također uspostavljaju poremećaj u vjeri / svijetu, ali ga 
ostavljaju kao dominantnu sliku svijeta. Vidi više u literaturi navedenoj u fusnoti br. 2.

19	 Slično je Ivan Kušan u pisanju drame Čaruga koristio odnosno parodirao sadržaj i formu Ardena od Fevershama, 
engleske drame iz 18. stoljeća.

20	 Henri Bergson, Smijeh. O značenju komičnoga, Znanje, Zagreb 1987. 



199

komentiraju i objašnjavaju poput anđela iz prikazanja, odnosno sveznajućeg pripovjedača 
koji obuhvaća sva vremena. Cijelo se vrijeme daje do znanja da je to kazališna igra, pa tako 
imamo likove poput Puce noseče natpisa koja za svaku promjenu scene doista prolazi noseći 
natpis: Prologuš na zemli, Pripečenje pervo i sl. kao u boks-meču kada atraktivne djevojke 
na taj način najavljuju početak nove runde. Ne samo da nam članovi družine igraju nego i 
publiku uvlače u igru (napomena autora koja kaže da se publika može pomiješati u klupama 
zajedno s glumcima ako se igra u crkvi) ili se od nje traže reakcije (kad se pojavi lepa puca, 
Petrica traži pljesak). Drugi je kad nakraju Mendušiću i njegovim župljanima družina izvodi 
priču o Faustu. A treći je Petričin pokušaj osobnog sudjelovanja u događajima drame: kad 
se u šumi susretnu Lucifer i župnik, Petrica se, kao on sam a ne glumeći neki lik, pokuša 
uključiti, ali se Lucifer izdere na njega: Marš, tu ti neje mesto, i Petrica se povuče u strhu. 
Četvrti nivo teatralizacije je kad Petrica i njegova družba odu jer su završili priču, ali se još 
odigra Prologuš na nebu gdje Glas dopirući odnikud govori dijelove iz novina iz 1998. Time 
nas teatralizacija uvodi u svevremenost i samim tim ritualnost. 

Osim igre s teatralizacijom autor ima izrazitu dozu autoreferencijalnosti, svijesti o 
vlastitom autorstvu i neprestanoj prisutnosti koju zorno ističe u drami. Autor neprestano 
daje upute u bilješkama kako i gdje bi se scena mogla odigrati21 ili kako riješiti tehnički 
zahtjevnije situacije (riganje vatre, voda koja teče iz zemlje) te daje komentare o suvremenoj 
umjetnosti.22 

Svi ti postupci, i teatralizacija i citatnost, služe za postizanje komičnih efekata i 
autoironije. Ovo je primjer gdje nakon događaja s poremećajem mise Petrica donosi skicu 
pakla i po njoj pokazuje kako Vestmirska sila prolazi kroz krugove pakla: 

PETRICA KEREMPUH (zeme ščapa, kažuč na deklo): Ovu škicu z Danteovog Pekla
po predložeku z moderneg izdanja
narisala je Frfulekoveg Štefa Janja
a to je ova verlo lepa dekla! (Tu se malo postane kaj bi publikum z aplavzom pozdravil puco.)

Svi ti postupci služe za afirmaciju sadržaja. Već sam spomenula da citatnost daje 
legitimitet djelu ali i događaju, a teatralizacija nas uvodi u ritualnost i svevremenost. 
Duhovitost nas približava djelu kao da olakšava ozbiljnu temu (pakao koji želi uništiti 
svijet), ali ni ona ne ruši smisao nego ga potvrđuje i pojačava. I to sve zbog kraja djela, koji 
dozvoljava pobjedu dobra i time uspostavlja i svijet kao dobro i logično mjesto. 

Budući da su postupci odmaka u 20. stoljeću uglavnom služili kritici i subverziji, 
izgledalo je da su oni kritici i subverziji imanentni. Međutim, ova drama dokazuje da je 
postupak sam po sebi praznog značenja i da je važna poetika autora, njegov svjetonazor 
(slika svijeta koju zagovara) te poruka koju želi poslati. Nema, dakle, objektivne umjetnosti, 

21	 Bilješka br. 7: Publikum se more preseliti z cirkve vu farnega dvora. Za takovu soluciju farnika treba posebej 
lepo prositi, a morti mu i nekaj dati (šunkico etc.).

22	 Bilješka br. 10: Ak je teoretično moguče, unda se i ova scena more vprizoriti vu autentičnemu ambientu. Prejdi 
se publikum mora preseliti vun z farnega dvora, kak v nekojim fejst modernim predstavami (sam kaj se, za 
razliku od teh, vu našemu showu nekaj i dogaja!).



200

ni imanentnih postupaka koji u sebi nose smisao – sve što pisac radi i upotrijebi u djelu je 
u funkciji poetike / svjetonazora / poruke pisca, odnosno ona daje značenje svemu što se u 
djelu nalazi.

Pekel na sceni ili i dalje na rubu

Tranzicija i globalizacija u hrvatskom kazalištu nametnule su slijeđenje trendova koji 
traže kritiku društva kao visoku umjetnost, negiranje afirmativnih religioznih žanrova, ali 
i poništenje identiteta. Suvremeno dramsko pismo prepuno je likova za koje je nemoguće 
odrediti odakle su, zbog čega je vrlo često bezlično i prazno. Peričić je napravio potpuno 
suprotno. Ne samo da je afirmirao religiozni svjetonazor, nego je njegovo djelo – lokalno. 
Od jasnog lociranja u prostor kako jezikom (kajkavski) tako i jasnim određivanjem prostorne 
pripadnosti likova (župnik je iz Stupnika), glumačke družine23 i samog autora24 koji su iz 
Varaždina. Zanimljivo je da je upravo ta lokalnost otvorila i prostor onom općem – puno 
jače nego u spomenutim dramama bezličnih likova. I to ne samo zato jer je Petrica skitao po 
svijetu!

Upravo zato što je tematski i svjetonazorski izvan glavne struje, i Pekel na zemli i Denis 
Peričić nalaze se na rubu naše književnosti, iako je on izuzetno plodan25 i nagrađivan pisac.26 
Uz to, djela su mu izuzetno kvalitetna prema umjetničkim standardima. Unatoč tome, on 
je rubni pisac u našoj sredini i to ne samo zato što živi u Varaždinu (iako je i to jedan od 
razloga). Peričić ne pripada moćnoj gomilici onih pisaca čiji svaki pokret prenose glavni 

23	 PETRICA KEREMPUH: /.../ Petrica sem Kerempuh,/z Vraždina sem dobri duh / svetski bil sem potepuh/ zato 
iščem vaš posluh!

24	 Vidi fusnotu br. 15.
25	 Denis Peričić (Varaždin, 1968.) nagrađivani je hrvatski pjesnik te prozni, dramski i znanstveno-stručni pisac, 

prevoditelj, esejist, kolumnist, kritičar, antologičar, medijski stručnjak, novinar i publicist, urednik, redaktor, 
lektor i nakladnik. Radovi su mu uvršteni u desetak antologija te prevođeni na engleski, njemački, slovenski, 
talijanski, španjolski, poljski, makedonski i gradišćanskohrvatski jezik. U opusu većem od 20 knjiga ističu se 
romani Hrvatski psycho (AGM 2003.), Netopir (VBZ 2009.) i Travanj (Sirius B, Hangar 7) zbirke pjesama 
Nakraj svijeta (1995., Nagrada Goranovo proljeće), Tetoverani čovek (2000., Nagrada Katarina Patačić), 
Četiri godišnja doba i Artificijelna mujna! (obje s pjesmama nagrađenima na Recitalu Dragutin Domjanić) te 
Nordijski čvor (posebna pohvala žirija Nagrade Drago Gervais), zbirke priča Krvavo (Disput 2004.) te Ljubav, 
zlo i naopako (Hena Com, s 9 prethodno nagrađenih priča 2014.). Osim drame Pekel na zemli napisao je i dramu 
Netopir, dobitnicu nagrade Sfera, izvedenu na Hrvatskom radiju, objavljenu u časopisu “Plima” (15 / 1998), 
a zatim i u posebnoj knjizi (Vall 042, 1998). Autor je studije Zavičajnost Miroslava Krleže (s. I. Grabarom, 
Zavod HAZU Varaždin) i Petrica Kerempuh u europskom kontekstu, monografije o misionaru i istraživaču 
Ferdinandu Konšćaku (s C. Lazcanom, objavljena samo u Meksiku, na španjolskom jeziku), zbirku kolumni i 
eseja Hrvatski san, kao i antologije tekstova o Varaždinu, Kerempuhu te suvremenoga hrvatskoga duhovnog 
pjesništva. Priredio je knjigu Provokativne misli Miroslava Krleže.

26	 Denis Peričić za svoj je rad do početka 2015. godine primio 50 književnih nagrada i priznanja, a samo u 12 
mjeseci od jeseni 2014. i jeseni 2015. godine primio je osam nagrada, među kojima i međunarodnu nagradu za 
kratku priču Lapis Histriae Foruma Tomizza u Umagu, nagradu na Natječaju Stjepan Kranjčić i Medalju grada 
Varaždina za zasluge u kulturi i osobite uspjehe u književnom radu.



201

mediji i nije poznat najširem krugu teoretičara. Većina nagrada koje je dobio također su 
rubne, izvan Zagreba ili izvan glavne struje.27 

Pekel na zemli je čak dobio i uglednu nagradu glavne struje, Nagradu za dramsko djelo 
Marin Držić Ministarstva kulture Republike Hrvatske 1998. godine. Osim časti ova nagrada 
donosi i dodana sredstva kazalištu koje ga postavi, no Pekel nije igran u kazalištu. Hrvatski 
radio igrao ga je 17. lipnja 2000. u režiji Dragutina Klobučara, a trebao je čekati do 2013. 
da ga se postavi na scenu. I to su učinili kazalištarci s ruba – studenti osječke Umjetničke 
akademije (UAOS) Filip Eldan, Nikša Eldan i Nino Pavleković odabravši taj tekst za završni 
ispit iz animacije na Preddiplomskome studiju Glume i lutkarstva.28 Predstava je postala hit. 
U 2013. godini odigrana je dvadesetak puta, od toga na više od deset festivala, 2014. je igrana 
na Gumbekovim danima, a i u 2015. živi i dalje i pozvana je na festivale. O predstavi je 
pisano,29 a postoji i odličan prilog u ARTOS-u, internetskom časopisu Umjetničke akademije 
u Osijeku.30 Predstava je i profesionalno snimljena (redatelj TV adaptacije Davor Šarić, 
organizator snimanja Vjekoslav Janković) te je izvedena na 3. programu HRT-a u emisiji 
Međučin 20. prosinca 2013.31 o čemu je pisala Zvjezdana Timet.32 

Izuzetno je zanimljivo kako je predstava napravljena upravo iz poremećaja – iz 
duhovitosti, ironije, citata, teatralizacije. Sve je to u igri potencirano do krajnjih granica. 
U predstavi su dodani i suvremeni citati (u Prologušu na nebu glumci hodaju u krug kao 
redovnici iz Montyja Pythona, a Petrica pokušava zaustaviti svemirsku silu s replikom 
čarobnjaka Gandalfa iz Gospodara prstenova – You shall not pass). Teatralizacija je otišla i u 
lutkarstvo, pa tako ima scena na sajmu kad Ciganica gleda ljudima u dlan, ili su razni likovi 
iz pakla izvedeni kroz animaciju dijelova tijela (noge, ruke, trbuh koljeno... koji glume). 
Poremećaj svečanosti mise je pak bio povod za bravuroznu glumačku igru koju su nastavili i 
u scenama pisanja pisma u župnom uredu u kojem su svojim tijelima gradili poludjele stvari. 
Čak su i figure autoriteta stavljene u duhovit glumački kontekst koji ne postoji u tekstu: 
papa na svom tronu spava, a njegov šef protokola je jedna ruka koja mu iznad glave živčano 
najavljuje goste i nikako da izgovori svoju rečenicu jer papa uporno zaspi na pola pa se 
ruka ljuti i pokušava ga probuditi. No, ni ti izvedbeni odmaci nisu poremetili odnos prema 
sadržaju. Predstava također afirmira svjetonazor koji tekst nosi. 

27	 Naprimjer dvostruki je dobitnik Nagrade Stjepan Kranjčić koja se dodjeljuje već 6 godina u Križevcima, a 
potiče duhovno stvaralaštvo! Nije čudo da se o njoj ne zna puno i da nije u glavnoj medijskoj struji. 

28	 Mentorice su bile Ljudmila Fedorova i Tamara Kučinović, suradnica Ria Trdin. 
29	 Sanja Nikčević, Pekel na zemli, iznimna predstava “Hrvatsko slovo”, 28.03.2014.; Nikola Leskovar, Pekel 

na zemli – varaždinski Monthy Phyton, “Varaždinske vijesti”, 24.11.2013., Tomislav Kureleć, Raznovrsnost 
današnjeg kabarea, “kazaliste.hr” 14.05.2014. http://www.kazaliste.hr/index.php?p=article&id=1926.

30	 http://www.uaos.unios.hr/artos/index.php/hr/studentska-scena/pericic-denis-pekel-na-zemli-mentori-tamara-
kucinovic-i-ljudmila-fedorova-diplomski-ispit-iz-lutkarstva-iii-godine/kucinovic-tamara-pekel-na-zemli-ili-
sve-je-moguce.

31	 Tu je snimku, kao i prilog o tome kako je nastala predstava, koji je također pušten u emisiji, moguće vidjeti na 
internetu: https://www.youtube.com/watch?v=DP_gtB7bsf0

32	 Zvjezdana Timet Jesi ti srečen? ”Republika“, godište LXX, br 10, listopad 2014. str 80.-84.



202

U predstavi se dogodila i dodatna metafizička dimenzija, jer su susret Mihalja Mendušića 
i Lucifera odigrali – blizanci Eldan. Razgovorom dvoje istih lica u ovom slučaju su pokazali 
zlo koje te toliko poznaje da ima tvoje lice, pa tako točno zna tvoje slabe točke i traži ih. 
Odupiranje najvećem predstavniku zla, Luciferu, zapravo je odupiranje onom svakodnevnom 
zlu koje nas neprestano navodi na grijeh.33 

Zaključak ili važnost svjetonazora i osnovne ideje 

Denis Peričić napisao je 1998. godine na kajkavskom dramu Pekel na zemli kao 
suvremeno prikazanje (mirakul). To je priča o dobrom svećeniku koji u iskušenju (susretu 
s demonskim silama) ne gubi vjeru nego je spreman žrtvovati život. Ustrajnošću u vjeri 
pobijedi Lucifera i spasi svijet. 

Djelo govori o otvorenoj borbi dobra i zla u kojoj dobro pobjeđuje, dakle afirmira se 
dobro i dobri likovi, a publika emotivno sudjeluje, proživljavajući intenzivno sadržaj i muke 
glavnih likova te na kraju doživljava katarzu. Time se afirmiraju ne samo pozitivne ljudske 
osobine ili temeljne vrijednosti društva (vjera, prijateljstvo, osjećaj zajedništva, odgovornost) 
nego i svijet kao stabilni poredak pod budnim Božjim okom.

Za kraj 20. stoljeća ovo je vrlo netipičan autorski odabir zato što su afirmativni 
religiozni žanrovi kao što su prikazanja protjerani iz visoke umjetnosti u 20. stoljeću. Takvu 
jasnu pobjedu dobra i zla u kojoj pobjeđuje dobro danas mogu pokazivati samo niži žanrovi 
romanse ili rubno kazalište poput amaterskog.

Druga zanimljivost ove drame je da se kao afirmativni religiozni žanr koristi s nekoliko 
sredstava odmaka od priče, kojima se inače suvremena umjetnost koristi kao sredstvima 
subverzije i kritike. Npr: teatralizacija (priču izvodi družina Petrice Kerempuha), citiranje 
drugih djela (Danteov Pakao kao svjetonazorska i ikonografska podloga te Faust), iz čega 
proizlazi humor, a često i ironija (od poremećene svečanosti mise do formalnih stvari poput 
puce koja nosi natpise). Ta drama dokazuje da su sva umjetnička sredstva doista tek sredstva 
koja se mogu koristiti za afirmaciju ili subverziju sadržaja, a da način njihova korištenja ne 
određuje umjetnost sama (ni žanr, ni one same) nego svjetonazor autora, njegova poetika i 
poruka koju želi djelom poslati.

Upravo zbog tih neobičnih svojstava ove drame i njezine neuklopljenosti u suvremene 
trendove ona, iako izvrsno napisana, nije igrana na profesionalnoj sceni. Unatoč tome što je 
dobila Nagradu Marin Držić 1998., igrana je na radiju 2000. U kazalište je ušla tek 2013. 
i to preko ruba – kao diplomska predstava studenata glume na Umjetničkoj akademiji u 
Osijeku. Kasniji život i uspjeh te studentske predstave pokazuje da je potreba za afirmativnim 
religioznim žanrovima koji će biti izvedeni na suvremeni način itekako snažna i danas. 

33	 Što je istaknula i Zvjezdana Timet, navedena u fusnoti br. 32.



203

Višnja Rogošić

OBITELJ IZVOĐAČA U PREDSTAVAMA  
BOBE JELČIĆA I NATAŠE RAJKOVIĆ

I.

Off-pregledom hrvatske kazališne scene, a posebno njezine redateljske komponente, 
u prvoj polovici devedesetih godina Goran Sergej Pristaš analizira korijene i pravac rasta 
novostasale nezavisne kazališne produkcije čiji se predvodnici zbog nemogućnosti razvoja 
radikalnijega pristupa kazalištu, nedostatka formalne edukacije, nezadovoljstva proizvodnim 
okolnostima u repertoarnim kazalištima ili ograničenja vlastitih kreativnih pozicija sve 
češće pomiču od centra do margine. Ime Bobe Jelčića, međutim, spominje među onima 
čiji projekti nisu u potpunosti uspjeli (primjer je predstava Wojzeck ostvarena u Hrvatskom 
narodnom kazalištu u Varaždinu 1995.), iako je, sluti Pristaš, njihov potencijal trenutno možda 
najvažniji u hrvatskom kazalištu (Pristaš 1996: 61), što implicira i ocjenu kreativnoga uloga 
dramaturginje spomenutoga ostvarenja – Nataše Rajković. Dvoje umjetnika koji od 1993. do 
2013. godine većinu dramskih i skupno osmišljenih kazališnih projekata realiziraju zajednički 
od druge će polovice dekade potvrditi Pristaševu slutnju nagradama učvršćenim obrtanjem 
trenda, odnosno dovođenjem marginalizirane metodologije (skupno osmišljenoga kazališta), 
izvedbe (neglume i jednostavne glume), izvođača (izvaninstitucionalnih suradnika), tematike 
(nespektakularne svakodnevice) iz prostorno izmještenoga Hrvatskoga narodnog kazališta 
u Varaždinu (gdje će 1997. ostvariti prvi skupno osmišljeni projekt Promatranja) u estetski 
izmješteni Teatar &TD (gdje će 1998. i 1999. ostvariti predstave Usporavanja i Nesigurna 
priča), a potom dalje na repertoare većih kazališnih kuća (poput Zagrebačkoga kazališta 
mladih, gdje su 2006. godine ostvarili uspješnicu S druge strane, koja je do danas obišla 
tridesetak europskih festivala) i festivala (poput Dubrovačkih ljetnih igara, gdje su s projektom 
Radionica za šetanje, pričanje i izmišljanje1 2003. godine osvojili nagradu Orlando). 
Istovremeno i sami će se autori vezati trajnim institucionalnim sponama – Jelčić docenta na 
Odsjeku glume zagrebačke Akademije dramske umjetnosti, a Rajković voditeljice programa 
Kulture promjene u zagrebačkome Studentskom centru. Devedesetih rašireni produkcijski 

1	 U nastavku teksta ovu ću predstavu navoditi kao Radionica...



204

i ideološki nonkonformizam među kazališnim redateljima koji dominiraju glumištem2 
zamijenit će – u njihovu slučaju – uporna i održiva transformacija različitih institucija koja će 
se učestalo percipirati kao inovativni razvoj kanonskih mjesta hrvatskoga glumišta. Redatelj 
Božidar Violić, primjerice, u razgovoru s teatrologom Marinom Blaževićem 2001. godine 
izdvaja Jelčića kao jedinoga od mlađih redatelja koji je problem režiranja glume riješio na 
Gavellinu tragu. Naime, i praktičar takozvane tonske metode je sličnom vrstom improvizacija 
pokušavao studente prve godine glume osvijestiti u procesu razgraničavanja privatnosti od 
uloge, premda nije došao na Jelčićevu logičnu ideju da /.../ uključi literarnog suradnika / 
dramaturga koji bi osobne iskaze glumaca literarno-dramaturški uobličio i osmislio (Violić 
2008: 76-77).3 Teatrolog Hrvoje Ivanković u njihovu djelovanju na Dubrovačkim ljetnim 
igrama 2003. godine prepoznaje novo poglavlje festivalskoga odnosa prema izvedbenome 
prostoru, pa nakon prvobitno vladajućega načela adekvacije, Gavellinih nevidljivih 
prostornih intervencija, Spaićeve sinkronije između interpretacije teksta i života grada te 
Parove neoavangardne ambijentalnosti koja još uvijek proizlazi iz dovršene drame, prostor 
postaje taj koji proizvodi sudbine, što ga čini nukleusom igre i ispreplitanja fikcije i stvarnosti 
(Ivanković 2003: 8-9). Ovim se primjerima može pridružiti i produkcijska revitalizacija 
kulturne proizvodnje Studentskoga centra u Zagrebu pod vodstvom Nataše Rajković, koja je 
na tragu nekadašnjih propulzivnih kulturnih programa, primjerice Galerije SC i Muzičkoga 
salona, ali i dosljedno vlastitoj kazališnoj estetici, u svega desetak godina djelovanja pomogla 
uspostaviti protočni i inkluzivni produkcijski sustav koji, među ostalim, ne diskriminira 
suradnike na temelju institucionalne pozadine, zainteresiranima omogućuje kontinuirano i 
brzo povezivanje te potiče kreativno korištenje postojećih resursa. U sadržajnom smislu, 
međutim, zanimljivo je kako opisano dinamično integriranje otkrivenoga u baštinjeno Jelčić 
i Rajković najčešće ostvaruju sidrenjem eksperimentalnih postupaka u sigurnu luku još 
jedne od temeljnih tradicionalnih vrijednosti – metaforičke izvođačke i doslovne fikcionalne 
obitelji. Iako se kao tema javlja i u ranim dramskim predstavama na kojima surađuju (npr. 
u već spomenutome Woyzecku prema tekstu Georga Büchnera), čini se da obrisi obitelji 
posebno prianjaju uz specifični kreativni proces koji razvijaju od kraja 1990-ih godina, pa ću 
upravo tome razdoblju i načinu njihova rada posvetiti ostatak teksta. 

2	 Teatrologinja Ana Lederer u 1990-im godinama detektira krizu redateljske profesije, a kao njezine simptome, 
među ostalim, navodi primjere redatelja koji su zauzeli redateljski prostor onkraj estetskih kriterija (Lederer 
2004: 92), koristili intendantsku poziciju kao pokriće za ostvarenje radnoga kontinuiteta, politikom i estradom 
uništili /.../ vlastitu redateljsku supstanciju (Lederer 2004: 93), kao i oni koji su političku moć koristili za 
postavljanje vlastite estetike kao vrh baze i kriterij glavne struje (Lederer 2004: 94).

3	 Violićevu interpretaciju Jelčić i Rajković ipak smatraju pretjeranim pojednostavnjenjem nekih podudarnosti 
između njihova i Gavellinog rada te izdvajaju nekoliko površno ili pogrešno viđenih elemenata: odnos između 
glumčeva iskaza i teksta predstave koji je daleko složeniji, zanemareno pitanje osobnoga govora i demistifikacije 
pisanoga teksta, neprihvatljivost svakodnevnih sadržaja za redatelja s klasičnim obrazovanjem poput Gavelle, 
nepodudarnost teorije i prakse (Blažević 2007: 243-244).



205

II.

Slijedom autoanalize Nataše Rajković proces skupnoga osmišljavanja ovoga 
koredateljskoga para otvara otpor prema poetičkim dominantama kazališta s početka 1990-ih: 
neuvjerljivosti izvedbe, predvidivoj linearnoj dramaturgiji i pretencioznosti suvremenih tema 
(Rajković 2013: 46), koje pregledom estetski neinventivnih i politički oportunih ostvarenja 
niza tada utjecajnih redatelja potvrđuju i glavnostrujaška stručna analiza npr. Ane Lederer 
(Lederer 2004: 88-99) i frakcijske opservacije npr. Marina Blaževića (Blažević 1999: 40-44). 
Stoga Jelčić i Rajković razvijaju vlastitu metodologiju temeljenu na kvaliteti koju nazivaju 
autentičnost, a odnosi se kako na pronađeni materijal predstave (koji se razvija iz razgovora i 
improvizacija), tako i na dugotrajni stvaralački proces (koji se prilagođava izvođačima, zbog 
čega likovi simbolično dobivaju njihova imena) (Rogošić 2014: 412-431). Skupina suradnika 
– njihovi glasovi, tijela, raspoloženja, navike, interesi i odnosi – postaje izvedbena sirovina 
manje ili više obrađena do razine koja zahvaća veći izvedbeni raspon na skali matričnosti, 
pa impresionira navodnom običnošću, prirodnošću, toplinom, iskrenošću, odnosno nešto 
novijom paletom izvedbenih konvencija. Složeni kreativni proces, dakle, potvrdu pronalazi na 
pozornici, gdje izvođač, kako primjećuje Blažević, može održavati ravnotežu među čak trima 
ulogama: ulozi predstavljanja sebe kao glumca /.../, ulozi predstavljanja lika /.../ i implicitnoj 
ulozi distanciranog samopromatrača /.../ sebe kao glumca i sebe kao lika (Blažević 2000: 
46), a kao rezultat specifične višemjesečne interakcije, lista suradnika Nataše Rajković i Bobe 
Jelčića srasta u izvedbenu zajednicu ojačanu svojom dokumentarno-fikcionalnom refleksijom 
u predstavi (Rogošić 2012b: 139 -155). U potrazi za adekvatnim scenskim modelom u koji 
bi se mogle ugnijezditi takve unaprijed nepredvidive i kompleksne varijante zajedništva, 
slika obitelji pruža im fleksibilnost naizmjenično korištenih simboličkih i realnih vrijednosti 
kojima opisuje vlastite granice i identitet. Fluidnost toga koncepta vidljiva je već prilikom 
pokušaja njegove definicije, pa čak i opisa, jer se obitelj u modernoj varijanti nastaloj u 18. 
stoljeću obično temelji na određenim biološkim, ekonomskim i pravnim temeljima, odnosno 
vezuje se uz brak, roditeljstvo i suživot, o čemu svjedoči i etimološki uvid u istoznačnice riječi 
obitelj, koja dolazi od glagola obitavati, stanovati, dakle označava grupu sa permanentnim 
staništem, i porodica, koja jasno implicira grupu koja nastaje rađanjem, odnosno krvno 
srodstvo (Milić 2007: 41). Od kraja 20. stoljeća, međutim, javlja se niz novih životnih 
oblika (poput nevjenčanih parova, obitelji bez djece ili supružnika koji putuju na posao i 
samo vikende provode zajedno) koji ne uključuju nužno nijednu od najčešće spominjanih 
odrednica obitelji, dok se pojam istovremeno počinje preklapati sa sličnim domenama poput 
kućanstva i doma. Štoviše, s obzirom na recentne društvene promjene, postavlja se pitanje 
konzervativnosti, pa i iskoristivosti pojma obitelji te mu se pronalaze manje ograničavajuće 
primjene, primjerice u svojstvu pridjeva, odnosno kvalitete koja se pridružuje nekoj pojavi 
(npr. obiteljske obaveze), a ne imenice, odnosno pojave same (Morgan 1996: 186 -187). Uz 
opisanu rastezljivost, obitelj i uobičajenim dobnim rasponom od više generacija odgovara 
suradničkim skupinama Jelčića i Rajković koje nerijetko uključuju raznodobne naturščike (od 
beba do staraca), a po svojoj sveprisutnosti (s obiteljskim situacijama se kroz osobno iskustvo 



206

može povezati većina gledatelja) omogućuje i širenje scenskih spona prema gledalištu. 
Nadalje, na izvedbenoj razini skokove od utjelovljenja drugoga prema predstavljanju sebe, 
a povremeno prema još ranjivijemu nematričnome bivanju na sceni idealno je rasvijetliti 
upravo unutar obiteljskoga doma koji se obično vezuje uz privatnost i intimnost, odnosno 
zakulisje gofmanovske pozornice4. U obiteljskome okruženju najčešće se omogućava 
priprema ili dopušta odmor od pažljivo konstruiranoga predstavljanja u javnosti, gdje se 
očekuje izvrsnost, no i ono može biti podijeljeno u niz pretapajućih proscenija i zakulisja 
s jasnim granicama npr. između dnevne i spavaće sobe ili kuhinje (Morgan 1996: 118-119) 
i dinamikom koja predstavlja odgovarajuću prostornu analogiju glumačkim amplitudama. 
Konačno, obiteljske situacije omogućavaju ravnotežu naizgled neatraktivnoga sadržaja (npr. 
organizacije vremena i prostora u obiteljskome stanu) i odnosa među članovima obitelji koji 
obično odjekuju velikim emocionalnim intenzitetom izgrađenim tijekom zajedničkoga života 
te se kroz njih izuzetno lako uočava iznenađujuća svakodnevna važnost stvari i situacija koje 
su atomatiziranim užurbanim pogledima nevidljive. 

Toliko raznolika da bi se o njoj trebalo razmišljati u množini (Milić 2007: 39), obitelj već 
od predstave Promatranja ulazi u skupno osmišljene projekte Nataše Rajković i Bobe Jelčića 
kao motiv koji se postupno razvija u stalni tematski kalup kojim će umjetnički par oblikovati i 
zajednički film Ono sve što znaš o meni, 2005. i koji se nadalje javlja u Jelčićevim samostalnim 
redateljskim ostvarenjima Galeb, 2013. i K’o rukom odneseno, 2014. te u njegovu filmu 
Obrana i zaštita, 2013. Uz očekivane obiteljske veze temeljene na krvnome srodstvu (npr. 
majke Ane i djece Katarine, Dražena i Tvrtka u trilogiji Usporavanja, Nesigurna priča, Ono sve 
što znaš o meni) i društveno-pravnim normama (među supružnicima i osobama u tazbinskome 
srodstvu iz Izloga, 2010.) predstave im nerijetko afirmiraju i različite oblike sekundarnoga 
zajedništva, odnosno proširene ili metaforički shvaćene obitelji definirane mjestom – poput 
žitelja staračkoga doma Domus Christi (Radionica...) i dobnom skupinom – poput grupe 
dubrovačke djece koja dijele igru i probleme u istome dijelu grada (Radionica...), ili mrežu 
širih društvenih odnosa koji se dalje pružaju iz centralno postavljenih obiteljskih spona – poput 
skupine trešnjevačkih susjeda kao pozadine obiteljske drame (Izlog). Niz tu ne zastaje jer se 
slijedom preplitanja više fikcionalnih razina predstave i izvedbenih razina glume zamišljene 
obiteljske zajednice nadalje udvajaju u na sceni prikazanoj zajednici likova Glumaca5 koji, 
primjerice, predstavu Nesigurna priča otpočinju žestokom metateatralnom diskusijom, kao 
i zajednici glumaca čija privatna tijela, vještine, emocije, iskustva i imena proviruju između 
razina raslojene izvedbe. Preduvjet je to pojave posebne vrste hibrida u kojemu se obiteljska 
slika lomi preko uljeza iz druge realnosti i ponovo uspostavlja primjenom dvostrukih kriterija 
srodnosti, odnosno širenjem obitelji i po horizontali zamišljenoga svijeta i po okomici 

4	 Analizirajući kako se predstavljamo u svakodnevici, sociolog Erving Goffman zonom naziva bilo koje mesto 
koje je zbog postavljenih barijera do izvesnih granica nedostupno za opažanje (Goffman 2000: 114) te razlikuje 
prednju i pozadinsku zonu, odnosno proscenij i zakulisje. Zakulisje u odnosu na dati nastup opisuje kao mesto 
za koje je uobičajeno da se na njemu utisak koji nastup neguje svesno negira (Goffman 2000: 120).

5	 Kad je u pitanju glumac kao lik, u nastavku teksta pisat ću ga velikim slovom kako bi se pojam razlikovao od 
glumca kao kreativne funkcije u kazališnoj skupini.



207

glumčeva približavanja tome svijetu. Tako fikcionalne obiteljske scene nerijetko opsjedaju 
likovi Glumaca pozivajući se na specifičnu vrstu kazališne intertekstualnosti koja se, prema 
teatrologu Marvinu Carlsonu, slijedom djelovanja pamćenja javlja u recepciji. Gledateljevo 
prepoznavanje, ne sličnosti /.../ nego identičnosti (Carlson 2004: 7) predstavljenoga sadržaja 
– u ovom slučaju glumaca koji su gledateljima poznati kao javne osobe ili iz drugih predstava 
– Jelčić i Rajković vraćaju na pozornicu kao dio sadržaja kazališne predstave. Stalno prisutni 
likovi Glumaca kontroliraju razvoj obiteljskih odnosa (npr. u predstavi S druge strane 
tijekom rasprave sina Kreše i majke Ksenije Glumac Krešo provjerava pripada li izrečena 
tvrdnja Glumice Ksenije izgovorenome ili unutarnjem dijalogu) ili ga osvještavaju (npr. u 
Nesigurnoj priči Glumci Tvrtko i Dražen Glumici Nataši ukazuju na tjelesnu nelagodu koju 
je pokazala u razgovoru majke Ane i Tvrtkove djevojke Nataše), ali i uzmiču pred njihovim 
opresivnim karakteristikama odustajući od utjelovljenja (npr. u S druge strane Glumica 
Ksenija ograđuje se od ponašanja lika Ksenije tvrdeći kako tu ženu uopće ne poznaje). I 
samo se opsjedanje ponekad uvišestručuje, kao u slučaju Nesigurne priče kao nastavka / 
naličja Usporavanja gdje se pojavljuju glumci, Glumci i fikcionalni likovi priče poznati iz 
prethodne predstave. Obitelj, dakle, kako je vide Bobo Jelčić i Nataša Rajković, uvijek ima 
sjenu (ponekad i dvostruku) te se i doslovno prikazuje kao kaleidoskopski socijalni fenomen 
čije su različite (biološke, organizacijske, emocionalne i druge) slike ne samo drugačije iz 
perspektive svakoga od njezinih članova, susjeda ili prolaznika, nego i slijedom Brechtova 
ne-nego postupka6 koji se ovdje širi scenom, upisane u onu koja je prikazana. 

III.

Na tragu suvremene suzdržanosti oko uspostavljanja novih mogućnosti kreativnoga 
zajedništva nakon kraha neoavangardnih izvedbenih kolektiva Jelčić i Rajković odustaju od 
ma kako rahloga i protočnoga zajedničkoga nazivnika ili grupe koja bi zajednički krenula 
u ispitivanje njoj pristajućih identiteta te su ujedinjeni samo u nastojanju da realiziraju 
radikalnu demokratičnost okupljanja / stvaranja po onom principu koji sintagmi pridružuju 
teoretičari E. Laclau i Ch. Mouffe (Laclau i Mouffe, 2001.). Kreativno suočavanje suautora u 
službi filtriranja ponuđenih ideja počinje već u odnosu između redatelja i dramaturginje, kao 
dopunjavanje prakse redateljsko-dramaturških rasprava s ciljem brušenja eksperimentalnih 
vizija, koju su krajem 18. i početkom 19. stoljeća u weimarskom kraljevskom kazalištu 
uspostavili J. W. Goethe i F. Schiller (Turner i Behrndt 2008: 23-24). Slijedom redefiniranja 
opsega kreativnih funkcija u okviru polja skupnoga osmišljavanja predstave Rajković 
svome kreativnome identitetu isprva daje karakter kazalištu izvanjskoga oka (nužnoga za 
strukturiranje stvorenoga materijala) te za rad na ranim predstavama s Jelčićem tvrdi (m)
oja struka bitna je njegovoj zato što se od nje odmiče. Kazalište nije moj život, ja kazalište 
ne obožavam. Moja prednost u kazališnom radu je moja distanca od kazališta. (Rajković u 

6	 Teoretičar i praktičar epskoga kazališta Bertolt Brecht ne-nego postupak sugerira glumcu kao jedan od načina 
postizanja efekta začudnosti. To znači da on glumi tako da se što jasnije vidi alternativa, tako da njegova gluma 
daje da se naslute još i druge mogućnosti, a prikazuje samo jednu od mogućih varijanata. (Brecht 1979: 130). 



208

Blažević 1998: 26). Antagoniziranu dvojnost Jelčić i Rajković, međutim, zadržavaju i nakon 
preraspoređivanja i izjednačavanja svojih uloga temeljeći je na osobnim razlikama, što 
rezultira zahvaćanjem širega spektra ideja i njihovom krajnjom održivošću jer ono što čovjek 
ne može sam, uvijek može s nekim tko je na nekoj suprotnoj strani (Jelčić u Rogošić 2012c). 
Umnažajući uvježbani princip kreativnoga povezivanja kroz supostavljanje različitosti, 
redatelji suradnju nude izvođačima s kojima nužno dijele jedino konsenzus oko autorskoga 
pristupa radu i prvenstva totaliteta umjetničkoga djela pred njegovim pojedinačnim 
elementima, poput osobnih preferencija ili zanimljivoga materijala koji se ne može uklopiti 
u cjelinu. No u radu s grupama suautora različitih razina izvedbene spreme (npr. glumaca, 
studenata glume, kazališnih amatera, naturščika) prvobitni konflikt raslojava se u svojevrsno 
kumulativno suočavanje. Prvi stadij predstavlja rad s pojedinačnim izvođačima koji zbog 
individualizacije pristupa, za razliku od redateljā, nemaju uvid u cjelinu materijala u 
svakom trenutku, što omogućuje drugu razinu susreta – postupno grupiranje glumaca kroz 
provociranje improviziranih situacija iz djelomično profiliranih likova, pri čemu (slijedom 
prethodnoga dogovora) izvođači ponekad nisu ni svjesni da se radi o konstruiranim 
okolnostima. Prema tvrdnjama Nataše Rajković, pri suočavanju različitih osobnosti i 
mišljenja vrlo često je riječ o kreiranju radikalnih i konfliktnih situacija koje se neće nužno 
koristiti u predstavi, ali izvođačima predstavljaju vježbu iznenađenja s ciljem izbjegavanja 
automatizma izvedbe na pozornici i reagiranja na neposredno stanje i djelovanje izvođača-
partnera iz kojega i proizlazi materijal predstave. U okviru njihove estetike takvo slušanje je 
u konačnici jednako važno, ako ne i važnije od govorenja jer oprirođuje izvedbu (Rajković 
2013: 48). Stoga ja dam jednom podatak, Bobo drugom, da oni međusobno ne znaju zadatke 
i onda se konfrontiraju i između njih se nešto dogodi. /.../ nije im ugodna situacija jer ih 
izaziva na nekakav šok, ali taj šok zapravo /.../ tijelo zapamti. (Rajković u Rogošić 2012a). 
Postupak rezultira formiranjem kreativne zajednice izvođača podcrtanih različitosti što 
će je preuzeti likovi Glumaca. Tako već spomenuta uvodna scena Nesigurne priče donosi 
raspravu petero Glumaca o mogućnostima i uvjetima započinjanja predstave kao i o značenju 
početka uopće, pri čemu raskorak u ponuđenim stavovima (početak je odluka, za početak je 
bitna svijest o početku, važno je pitanje unutarnjega i vanjskog poticaja ili pitanje doživljaja 
početka) umalo završava odustajanjem od predstave. Heterogena priroda glumačke zajednice 
kao metateatralne refleksije fikcionalne scenske obitelji omogućuje transfer dvaju klasičnih 
dramskih elemenata – dramskoga konflikta i dramske napetosti – s teatralne na metateatralnu 
razinu uz odgovarajuću prilagodbu preduvjeta njihova pojavljivanja i daljnjega razvoja. 
Napetost proizlazi ne samo iz djelomične informiranosti likova i / ili recipijenata o narednim 
sekvencama radnje (Pfister 1998: 157) nego i iz brehtijanskoga dokidanja četvrtoga zida 
putem neskrivenoga izvođenja za publiku koje daje vjerodostojnost uobičajenim parametrima 
intenziteta napetosti (Pfister 1998: 158 -161) poput identifikacije s likom Glumca kojega 
kolege ne razumiju ili rizika otkazivanja eksperimentalne produkcije. Klasični sukob likova, 
pak, koji se zrcali u obratima u radnji i manifestira se kroz njih ovdje prerasta u dijalektičku 
izgradnju predstave koja, ovisno o scenskoj prisutnosti likova Glumaca, može zahvatiti 
pojedine scene ili cjelinu. U slučaju Nesigurne priče uvodna rasprava glumaca rezultira 



209

izgradnjom cirkularne vremenske dramaturgije predstave (nekoliko se puta ponavlja prikaz 
istih desetak-petnaestak minuta u obiteljskome stanu nakon ručka) i izmjenjive prostorne 
dramaturgije predstave (pozornica u svakoj od scena predstavlja drugu prostoriju stana s 
drugim akterima). Pri tome se pokazivanje pokazivanja svaki put odvija iz perspektive onih 
Glumaca koji utjelovljuju likove u pojedinoj sceni, što je i naglašeno njihovim kontinuiranim 
pojedinačnim dopunjavanjem sheme čitave predstave na pozadinskome zidu u obliku kredom 
nacrtanoga tlocrta stana. 

Iskorak iz fikcije kojim se i gledatelja vodi kroz svojevrsnu vježbu iznenađenja ponekad 
proizlazi upravo iz prikazanih fikcionalnih obiteljskih odnosa ili se razvija kao njihovo naličje. 
Rastuća agresija svatova u Izlogu postupno se okreće prema publici koju se povicima i lupanjem 
o staklo pokušava otjerati iz njihovoga prostora. Predstava S druge strane o majci uhvaćenoj 
u začarani krug apatije i autodestruktivnih misli gradi se oko pitanja Je li moguće u kazalištu, 
u mediju jakih i tradicionalnih konvencija prema kojima svi očekuju da je sve pripremljeno, 
glumljeno, režirano i čvrsto strukturirano, izazvati u publici istinsku nevjericu, spontani 
trzaj, iznenađenje? (Rajković 2013: 48), pa uključuje provokacije poput neočekivanoga pada 
reflektora na scenu i nagloga trzaja stolca koji nitko ne dodiruje. Naime, među članovima 
neuniformirane fikcionalne obitelji koja se kreira u neraspletivome klupku slojeva različite 
razine zbiljnosti / fikcionalnosti (gotovo očekivano) razvija se ne samo strukturirani dramski 
sukob koji traži (premda nužno ne nalazi) svoj rasplet, nego kroz njihove odnose nerijetko 
raste i konvencionalno pojmljena dramatičnost – napetost, uzbuđenje i neizvjesnost. S druge 
strane, između ostaloga, izlaže problematični odnos majke i sina ispod čije otuđenosti vrije 
iritacija onim drugim, jedan od prizora Radionice... okupira slika nesretnoga braka u kojemu 
dominiraju nasilje, ljubomora i žrtvovanje, a u Izlogu raste nervoza oko okupljanja svatova na 
trešnjavačkome križanju koja je možebitno potaknuta i nacionalnim pitanjem nastupajućega 
braka između Hrvatice i Srbina. Jelčić i Rajković ipak slijede svoga važnog učitelja Bertolta 
Brechta,7 pa nikada ne dopuštaju da dojmljiva fikcija nadvlada metateatralni mehanizam i 
reducira elastičnost recepcije njihovih predstava. Stoga se prikazani obiteljski sukobi obično 
održavaju efemernima (npr. na razini majčina prigovaranja djeci jer nisu promijenila papir 
u WC-u u Usporavanjima), omekšavaju humorom (npr. Nataše koja u Nesigurnoj priči 
zapanjenome mladiću Tvrtku objavljuje neplaniranu trudnoću, ali potom priznaje da je u 
pitanju samo šala) ili jednostavno prestaju prikazivati (npr. odlukom Glumice Ksenije da 
napusti svoj lik iz S druge strane). U suprotnom (b)ilo bi to previše tragično!, kaže Bobo 
Jelčić, Nastala bi drama. (Jelčić u Blažević 1998: 26) 

7	 Nataša Rajković ističe kako se teorijski poziva jedino na Brechta (Rajković u Rogošić 2012a). 



210

IV.

Programska knjižica Usporavanja o temi predstave kaže sljedeće: Priča na kraju samu 
sebe nenametljivo ispriča, ostavljajući pritom prostor atmosferi, koju se ionako najčešće pamti. 
Pa, ako se predstava ipak treba tematski odrediti, neka tema bude atmosfera. (URL: http://
itd.sczg.hr/events/Usporavanja/). I fikcionalnim i realnim obiteljima potreban je kontekst 
koji ih prije svega čini vidljivima i koji se u predstavama Bobe Jelčića i Nataše Rajković 
najvećim dijelom performativno razvija iz interakcije likova, ali ga uvelike podržavaju 
njihova rješenja prostorne dramaturgije. Scenskim mjestom nastoje sugerirati posebnosti 
pojedinoga obiteljskoga okruženja ili mijene u međuodnosima, pa obitelji očekivano 
smještaju u interijere i privatne prostore poput kuhinje, dnevnoga boravka ili blagovaonica 
koji su – kao mjesta svakodnevne interakcije – i kontejneri i odrazi skupnoga identiteta. Uz 
njih se najčešće povezuju osjećaji topline, intime, utjehe i sigurnosti funkcionalnih obitelji 
(npr. korištenjem toplih boja, tepiha i hrane u Usporavanjima), a nešto rjeđe osjećaji tjeskobe, 
hladnoće, usamljenosti ili straha nefunkcionalnih (npr. upotrebom agresivnoga bijelog svjetla 
ili prazninom prostora u Promatranjima ili S druge strane). Eksterijeri i javni prostori, pak, 
i ovdje ostaju izvor nereda i kontaminacije koji okupiraju siromašni, bolesni ili beskućnici 
(Sibley u Atkinson et al 2008: 207-208), prljava, zaboravljena, stresna i nesigurna okruženja 
poput siromašnoga i oronuloga Dubrovnika gdje gledatelji Radionice... pronalaze stare i 
nemoćne, /.../ djecu koja – lišena minimuma suvremenih urbanih standarda – već sanjaju 
kako će otići u Zagreb, /.../ parove koji žive na rubu socijale i u vječitom sukobu koji to stanje 
potencira, /.../ čudake, usamljenike, marginalce (Ivanković 2003: 10). Jelčić i Rajković, 
međutim, pronalaze način da i u negostoljubivome okružju održe čvrste obiteljske veze. 
Vlažni hladni krov varaždinskoga Hrvatskoga narodno kazalište postaje mjesto zagrljaja 
muškarca i žene kojim završava dugo gledateljsko lutanje zgradom tijekom Promatranja, 
prazna scena Nesigurne priče idealna je za projekciju zaključne sretne obiteljske fotografije, 
Radionica... gospođu Maru koja živi sama na dubrovačkome Mrtvom zvonu seli u okružje 
obitelji staračkoga doma, dok Izlog unezvijerene svatove polako okuplja na ulici i sa 
zajedničkom pjesmom uvodi u obećani prostor.

***

U razgovoru sa studentima komparativne književnosti o predstavi K’o rukom odneseno 
u zimu 2014. godine Bobo Jelčić izjavio je kako se model obitelji kao okvir njegovih 
samostalnih predstava i predstava koje je napravio s Natašom Rajković uvijek javljao 
slučajno ili je bio predodređen predloškom koji je inspirirao predstavu. No kroz strukturne, 
procesne i tematske analogije, od kojih sam neke pokušala pokazati u ovome radu, s njihovim 
se radom prepleo do neodvojivosti. U ranoj fazi omogućio im je tihi revolt protiv dominantne 
scenske grandioznosti u glumačkome izričaju koja je u ratnome periodu bila ojačana i velikim 
prohrvatskim temama, dok je kasnijemu radu osigurao vječnu metodološku nesigurnost, 
savitljivost i rizičnost. Zbog toga je teško zaključiti na koju se od nekoliko scenskih zajednica 



211

odnosi opis predstave Usporavanja koji je 2008. godine ponudila teatrologinja Mani Gotovac: 
u predstavi nema priče. Ona počinje i onda se istopi, nestaje. Pa ipak, iz tih fragmenata 
uspijeva se na kraju proniknuti u život jedne obitelji (Gotovac 2009: 247). 

ARHIVSKI VIDEO I FILMSKI MATERIJAL

Promatranja, red. Bobo Jelčić i Nataša Rajković, Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, 
premijera: 17. travnja 1997.

Usporavanja, red. Bobo Jelčić i Nataša Rajković, Teatar &TD, premijera: 17. siječnja 1998.
Nesigurna priča, red. Bobo Jelčić i Nataša Rajković, Teatar &TD, premijera: 24. veljače 

1999.
Ono sve što znaš o meni, red. Bobo Jelčić i Nataša Rajković, Hrvatska televizija, 2005.
S druge strane, red. Bobo Jelčić i Nataša Rajković, Zagrebačko kazalište mladih, premijera: 

21. lipnja 2006. 
Izlog, red. Bobo Jelčić i Nataša Rajković, Zagrebačko kazalište mladih, premijera: 8. lipnja 

2010.
Galeb, red. Bobo Jelčić, Zagrebačko kazalište mladih, premijera: 26. siječnja 2013.

LITERATURA

Atkinson, D., Jackson, P., Sibley, D., Washbourne, N. Kulturna geografija, Disput, Zagreb 
2008.

Blažević, Marin, Promatranja. Usporavanja. Razgovor s Natašom Rajković i Bobom 
Jelčićem, “Frakcija, magazin za izvedbene umjetnosti”, 8, Zagreb 1998., str. 24-28.

Blažević, Marin, Kako početi? Možda prekoračiti!, “Frakcija, magazin za izvedbene 
umjetnosti”, 12 / 13, Zagreb 1999., str. 24-29. 

Blažević, Marin, Pomaci – odmaci – uzmaci. O hrvatskom kazalištu na izmaku devedesetih: 
1. dio, “Frakcija, magazin za izvedbene umjetnosti”, 12-13, Zagreb 1999., str. 40-45.

Blažević, Marin, Pomaci – odmaci – uzmaci. O hrvatskom kazalištu na izmaku devedesetih: 
2. dio, “Frakcija, magazin za izvedbene umjetnosti”, 17-18, Zagreb 2000., str. 40-49. 

Blažević, Marin, Razgovori o novom kazalištu 2, CDU, Zagreb 2007.
Brecht, Bertolt, Dijalektika u teatru, Nolit, Beograd 1979.
Carlson, Marvin, The Haunted Stage: The Theatre as Memory Machine, University of 

Michigan Press, Ann Arbor 2004.
Goffman, Erving, Kako se predstavljamo u svakodnevnom životu, Geopoetika, Beograd 2000.



212

Gotovac, Mani, Nesigurne priče. U: Krežini dani u Osijeku 2008. Tekst, podtekst i intertekst 
u hrvatskoj drami i kazalištu, Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i 
glazbe HAZU / Odsjek za povijest hrvatskog kazališta, Hrvatsko narodno kazalište 
u Osijeku, Filozofski fakultet, Osijek. Zagreb – Osijek 2009., str. 245-251.

Ivanković, Hrvoje, Kazališna tura po zasjenjenim dijelovima grada, “Kazalište, časopis za 
kazališnu umjetnost”, 15-16, Zagreb 2003., str. 8-15.

Laclau, Ernesto i Mouffe, Chantal, Hegemony and Socialist Strategy, Verso, New York 2001.
Lederer, Ana, Vrijeme osobne povijesti, Naklada Ljevak, Zagreb 2004
Milić, Anđelka, Sociologija porodice. Kritika i izazovi, Čigoja štampa, Beograd 2007.
Morgan, David H. J., Family Connections. An Introduction to Family Studies, Polity Press, 

Cambridge 1996
Pfister, Manfred, Drama. Teorija i analiza, Hrvatski centar ITI, Zagreb 1998
Pristaš, Goran Sergej, Od centra do margine, “Frakcija, magazin za izvedbene umjetnosti”, 

3, Zagreb 1996., str. 58-61.
Rajković, Nataša, Zavodljivost teatra, “Kazalište, časopis za kazališnu umjetnost”, 53-54, 

Zagreb 2013., str. 46-49.
Rogošić, Višnja. 2012. “Razgovor s Natašom Rajković”. 2. veljače. Neobjavljeno (a)
Rogošić, Višnja, Prema nezamjenjivosti: od autentičnoga materijala predstave do nultoga 

receptivnog tijela kroz Izlog Bobe Jelčića i Nataše Rajković, “Narodna umjetnost: 
hrvatski časopis za etnologiju i folkloristiku” 49:2, Zagreb 2012., str. 139-155. (b)

Rogošić, Višnja. 2012. “Razgovor s Bobom Jelčićem”. 23. veljače. Neobjavljeno (c)
Rogošić, Višnja, Skupno osmišljavanje u dramskome kazalištu: Galeb ansambla 

Zagrebačkoga kazališta mladih, Bobe Jelčića i Antona Pavloviča Čehova. U: Dani 
Hvarskoga kazališta. Četiri desetljeća Dana Hvarskoga kazališta – dosezi i propusti u 
istraživanju hrvatske književnosti i hrvatskoga kazališta. Hrvatska akademija znanosti i 
umjetnosti, Književni krug Split. Zagreb – Split 2014., str. 412-431.

Turner, Cathy i Bernhdt, Synne K., Dramaturgy and Performance, Palgrave Macmillan, 
Hampshire i New York 2008.

URL: http://itd.sczg.hr/events/Usporavanja/ (posjećeno 16. svibnja 2015.)
Violić, Božidar, Isprika. Ogledi i pamćenja, Naklada Ljevak, Zagreb 2008.



213

Darko Gašparović

KOMPLEKS OBITELJI U REDATELJSKOME OPUSU 
OLIVERA FRLJIĆA

Slovo uvodno ili obitelj u europskoj drami i kazalištu

Povijest i sudbina roda upisane su u sam čin rođenja europske drame i kazališta koji se 
dogodio u 5. stoljeću pr. K. u drevnoj Heladi. Jedina sačuvana tragična trilogija od mnogih 
stvorenih tijekom višestoljetnih Dionizijevih natjecanja u Ateni jest Eshilova Orestija. U toj 
jedinoj sačuvanoj organskoj trilogiji rodonačelnik starogrčke tragedije u dramskome obliku 
pripovijeda završnu epizodu roda Atrida iz grada Arga, na Peloponezu. Sam Peloponez nosi 
ime po Tantalovu sinu Pelopu, začetniku roda Pelopida, koji je svoju kraljevsku vladavinu 
započeo ubojstvom. Od njega preko sina mu Atreja nastade rod Atrida. A u mitsku strukturu 
ugrađen je najprije arhetip prokletstva roda prema kojemu potomci ispaštaju za grijehe 
predaka, potom i drugi, prvome jednakopravan, u kojemu je kraljevska vlast u pravilu stečena 
zločinom. 

Na razini fabule Orestija se ukazuje kao slijed samih, kauzalno povezanih, nesreća. Pa 
kad, dva i po tisućljeća kasnije, veliki Tolstoj u glasovitome početku romana Ana Karenjina 
ustvrdi da su sve sretne obitelji sretne na jednak način, a da su sve nesretne nesretne na 
drukčiji način, samo je potvrdio ono što su znali i djelom pokazali helenski tragični pjesnici. 
Spoznali su iznimnost i veličinu pojave čovjeka u svijetu:

Mnogo je silno, al’ ništa / Nije od čovjeka silnije 

zbori Zbor u Sofoklovoj Antigoni te u sugestivnome nizu nabraja znanja i vještine 
kojima čovjek kroti prirodu, a onda ipak na kraju izriče relativnost moralnoga ponašanja, 
čime od istoga tog čovjeka u društvo ulazi zlo: 

Vještinu ima, na zlo sad, / Sad opet k dobru naginje. 

Upravo iz toga zloga dijela ljudske naravi, što kulminira u zločinu prema drugome 
zbog pohlepe, vlastoljublja i požude, proizlazi neizbježiva kob usuda, kako pojedinca tako 
i ljudskoga roda, koju pjesnici nazvaše tragičnom krivnjom (hamartía). Premda postavljena 



214

kao pozadina prema velikim svjetskim povijesnim zbivanjima, među kojima apsolutno 
glavnu ulogu ima trajno prisutan rat (stoga ga Herodot i nazva majkom svih stvari), istinska 
tragična pozornica čovjekove sudbine spuštena je u obitelj. U Homerovu svijetu heroja i 
bogova u Ilijadi, doduše, malo mjesta ostaje za intimu obiteljskoga doma, ali je u Odiseji 
glavni pokretač radnje čežnja za povratkom domu i obitelji. Ona je toliko jaka da svladava 
sve prepreke, ne samo ljudske nego i božanske, na tome putovanju koje traje, baš kao i 
Trojanski rat, cijelo desetljeće. 

Rečeno je da su tragični pjesnici, uza svu svoju veličinu, samo pokupili mrvice s bogata 
Homerova stola, što je djelomice točno. Homer je, naime, kao zaglavni kamen narativne 
konstrukcije uveo minuciozan prikaz obiteljskoga, odnosno rodnoga stabla. U klasičnome 
obrascu epskoga narativa, junaci jedan drugome uoči boja do najmanjih detalja ispričaju 
povijest svoga roda. U epu je obitelj, kao i sve ostalo, stamena nepromjenjiva kategorija 
u kojoj ne može biti pojedinačnoga narušavanja sklada. Kad se tu nešto ruši, ruši se cijeli 
etnos. Iz trojanske se apokalipse ipak izbavi Eneja sa šačicom Trojanaca noseći na plećima 
staroga oca i vodeći sa sobom ženu i sina Jula, od kojega će izrasti vladarska rimska loza 
Julijevaca, a što je opjevao Vergilije u Eneidi. Nasuprot epu koji u propasti roda vazda iznađe 
novi početak, tragedija u neumoljivome slijedu prati konačnu propast roda, što je osobito 
dosljedno izvedeno u Sofokla i, potom, u Euripida, koji tragedijsku uzvišenost već spušta u 
ljudsku, obiteljsku, dramu.

Uzoran obrazac aktantskoga odnosa muž vs. žena i roditelji vs. djeca postavio je u 
Orestiji Eshil, a potom ga je nastavio Sofoklo u tragedijskome nizu o sudbi Edipova roda. U 
oba tragična pjesnika, rekosmo, u korijenu radnje počiva tragična krivnja zbog koje ispaštaju 
svi pripadnici roda, sve do njegova neumitna zatora. Pra-zločin, taj antički pandan Kainovu 
ubojstvu brata Abela, stalno se perpetuira, bilo svjesnom odlukom (Klitemnestra ubije muža 
Agamemnona, Orest za osvetu majku), bilo nesvjesno (Edip), bilo logikom vlasti (Eteoklo 
i Polinik, Kreont). Kulminaciju pak užasa u obitelji dosegao je Euripid. U Bakhama Agava 
u bezumnoj ekstazi na čelu bakhantica raskomada sina, tebanskoga kralja Penteja, u Medeji 
pak teško uvrijeđena i od muža napuštena supruga ubije djecu. Time se krug zločina i nasilja 
u rodu i obitelji zatvorio.

U daljnjemu dva i po tisućljetnome tijeku ta se i takva zadana matrica sveudilj obnavljala 
u raznim varijacijama. Bez pretenzija da dalje razlažemo pojedinosti, napomenut ćemo samo 
posve kratko dva primjera, no uzorna. 

Obnovitelj tragedije u doba renesanse, Shakespeare, u Hamletu gotovo doslovce 
preuzima matricu iz Orestije. Umorstvo kralja i oca te osveta sina, koji, međutim, na 
izravan nalog onostranosti ne ubije majku kao Orest – i baš se u tome očituje ethos novoga, 
kršćanskoga, doba – ključna su okosnica radnje. A Kralj Lear jest potresno izvedena, i to 
dvostruka, tragedija oca. O složenoj mreži muško-ženskih odnosa koju je u svekoliku opusu 
istkao taj dramski genij da se ne govori. Henrik Ibsen, pak, dramatik koji je svojim društveno 
angažiranim teatrom istodobno označio vrhunac građanske drame i podvrgao najžešćoj kritici 
licemjerni građanski moral, nesmiljeno dramaturškim skalpelom secira izvanjski idealan a 



215

dubinski zatrovan građanski dom. Kao i u Grka, i u Ibsena pojedinac trpi zbog grijeha svojih 
predaka, za što je najbolji primjer Osvald u Sablastima. 

Ibsenovski je model poslužio kao obrazac mnogim obiteljskim dramama u 20. stoljeću. 
Vjerojatno je najdublje u psihopatologiju obiteljskih odnosa uronila američka drama, kojoj je 
u tome žanru najveći predstavnik bio i ostao Tennessee Williams. Hrvatska pak novija drama 
s genealoškom temom započinje Krležinim Glembajevima, a zasad završava recentnom 
obiteljskom dramom Tene Štivičić, izvorno napisanom na engleskome jeziku, Three Winters 
(Tri zime). 

Frljićeva inicijacija u problem aktualizacije – Bakhe 
(Splitsko ljeto, srpnja 2008.)

Frljić je Euripidovoj tragediji, koja od svekolika nasljeđa u novijoj kazališnoj praksi 
ima jedno od kultnih mjesta, pristupio danas već uvriježenim postupkom radikalne 
dekonstrukcije dramskoga predloška. Bakhe je premijerno postavio na Splitskome ljetu i 
opet izazvao žestoke reakcije i kontroverzne prosudbe. Namjera mu je, kao i u svim njegovim 
režijama, tvorba čina, više društveno značajna negoli estetski utemeljena, koji u punome 
smislu korespondira s neuralgičnim problemima konkretne političke zbilje. U tome značajnu 
ulogu ima dramaturška suradnja Marina Blaževića, jednoga od najupućenijih naših teatrologa 
u teoriju suvremene izvedbene umjetnosti, a ujedno politički i estetski bliska Frljićevu 
ekstremno ljevičarskom svjetonazoru i kazališnoj poetici permanentne provokacije. U 
pristupu Bakhama taj redateljsko-dramaturški dvojac polazi od nekih temeljnih pretpostavki, 
iz kojih onda tkaju tipično postdramsku scensku mrežu. 

Prvo, od primarnoga dramskog teksta u kazališnome se tekstu uzima samo ono što čini 
esenciju priče koja se (po)kazuje. U slučaju Bakhi to su izvješća dvaju glasnika, prvo u 
sredini, a drugo pri kraju tragedije. 

a) �Bakhe vidjeh dvije – iz ovog su kraja / kao podbodene letjele, bosonoge.  
Dolazim u želji da tebi i gradu kažem / kakve čine strahote, čuda neviđena. 

b) �A glavu je bijednu majka u ruke / uzela, na vršak je trsa nabila 
i posred je Kiterona nosi, ko glavu lava gorskoga. 
Sestre je s menadama / u kolu ostavila. U grad sad hita, 
Zbog zlosretne lovine ohola, Bakha 
Zazivajući, u lovu druga i pomagača, 
Što joj je pobjedu dao i, kao nagradu, suze. 

Prevela Lada Kaštelan.

Drugo, između toga okvira u pomno odabranim ulomcima razvija se ekstatično-tragična 
priča o fanatičnim sljedbenicama kulta boga Dionisa, Bakhama, i strašnoj smrti Pentejevoj 
od majčine ruke. Tu priču iznosi kvartet Dionis / Bakho (ne-kanonski helenski bog) – Pentej 



216

(unuk Kadmov, kralj tebanski) – Agava (majka Pentejeva, kći Kadmova) – Kadmo (osnivač 
grada Tebe). 

I treće, najvažnije. Grčki kontekst euripidovskoga prijelaza iz klasičnoga u post-klasično 
doba na poetičkome je planu preveden iz dramskoga u postdramsko pismo, a na društveno-
političkome planu u kritičko preispitivanje aktualne hrvatske suvremenosti. 

U strogo strukturalno i semantički promišljenoj i provedenoj strategiji autorski dvojac 
raspoređuje govor četirima akterima, koji u pojedinim sekvencama preuzmu uloge Dionisa, 
Penteja, Agave i Kadma, a u drugim sekvencama nose funkciju glasnika, i to tako da prvi 
glasnikov govor na početku kazuju sukcesivno različitom ekspresijom govorenoga jezika, 
frontalno prema gledatelju; drugi pak u samome finalu simultano raspršeni među publikom. 
Najvažnije je, međutim, scensko izlaganje neposredne aktualnosti preko drevnoga pra-teksta. 
Kao i uvijek, Frljić aktualnost pronalazi u neuralgičnim mjestima hrvatske političke zbilje, i to 
redovito onima gdje su počinjeni zločini uime hrvatske države. U Bakhama se usredotočuje na 
zločine počinjene 1992. prema Srbima u splitskoj Lori, a potom se obrušava na licemjerstvo 
HDZ-a iz toga doba, za što kao paradigmatičan događaj uzima glasoviti govor Ive Sanadera, 
tad još vođe oporbenoga HDZ-a, kasnije premijera, na splitskoj rivi. Kako pak spaja drevnost i 
suvremenost, pokazat će se analizom uvodnih prizora predstave.

Četvoro glumaca stoji ispred četiriju crnih vreća, bočno, preko razglasa čuje se potresna 
partizanska pjesma Konjuh planinom, a na velikom panou u pozadini čita se poruka Branka 
Gavelle koja će tu stajati tijekom cijele predstave:

Bit će potrebno taj pojam kazališne odgovornosti centralizirati jednom na ono mjesto, 
gdje je on zaista motor kazališnog djelovanja, a to je umjetnička odgovornost glumca.

To je početak. Frljić uvijek traži suodgovornost glumca, ali uvijek unutar vlastita čvrsto 
postavljena koncepta. Zato su potrebni glumci istomišljenici, u svakome pogledu podvrgnuti 
njegovu vodstvu. On je nedvojbeno najveći manipulator glumcima i publikom u suvremenome 
glumištu. Odmah je jasno da je težište postavljeno u društveno-politički, a ne obiteljski 
kompleks. Obitelj je prikazana isključivo kao mikroslika širokoga društvenog okvira koji je 
u svemu određuje. U Euripida je to tako da je obitelj, u odnosu prema Eshilu i Sofoklu, već 
posve destabilizirana, zato jer i helenski politički ustroj poslije peloponeskih ratova pokazuje 
znakove slabosti koji će ga na kraju stajati sudbinskoga poraza od makedonskoga i, kasnije, 
rimskoga osvajača. Zapravo, u Bakhama obitelji kao široke rodovske ćelije više ni nema. Tu 
je Kadmo kao osnivač grada Tebe, pa njegova kći Agava i unuk Pentej, koji, međutim, nema 
ni žene, ni braće, ni djece (oni se uopće se spominju), napokon sam bog Dionis, kojega sa 
Zeusom porodi Kadmova kći Semela. U odnosu prema rodu Atrejevića i Pelopida, koji se 
granaju u cijela rodoslovna stabla, ovdje ostadoše tek osamljene grane bez izdanaka. Uza 
sve ostalo, i po tome je Euripid izrazito moderan. Današnja europska demografska katastrofa 
očito nalazi svoj prvi povijesni pandan u dobu zalaza zlatnoga doba helenske uljudbe i 
kulture. Dioniz, pak, odnosno Bakho, jest kasni azijski uljez među olimpskim bogovima. 
Kamo god prispije, on unosi strast, ekstatičnu opijenost, ruši društveni red i poredak polisa. 
Sa sobom vodi raspojasanu i mahnitu žensku družbu: 



217

�A vi sa Tmola, sa branika lidijskog,  
Vi, družbo ženska, pratnjo, društvo puta mog  
Iz barbarije vas dovedoh sa sobom.

Zato Dionis jest blizak Frljiću, koji je i sam strastven buntovnik protiv poretka, 
radikalan rušitelj tradicionalnih vrijednosti i osporavatelj kanona. Dionisova krvoločna 
osveta Penteju zbog njegova odbijanja da mu se pokori te ga čak dade uhititi naznačena je 
odmah u početku padanjem komada sirovoga mesa u osvijetljeni krug koji asocira orkestru. 
Postupak paralelizma vizualnih, akustičkih i tvarnih elemenata stalno je prisutan, tako se 
projiciraju snimke s proslave Tuđmanova rođendana u zagrebačkome Hrvatskom narodnom 
kazalištu i emitiraju ulomci govora. Glumac koji tumači Penteja odjeven je u halju od 
sašivenih sirovih šnicli. Frljićeva (anti)poetika građena je na drastičnim i krajnje brutalnim 
scenskim znakovima i oksimoronskim konotacijama, primjerice u ulomke iz Mozartova 
Requiema upleće se klapska pjesma Ćale moj, dok se prikazuje i verbalno dokumentira 
zločin u Lori. Ritam čina uvjetovan je akustičkim ritmom (govor, krik, glazba) prema kojemu 
se ravna gestualni ritam i mimička ekspresija. Kako vrijeme odmiče, tako se suvisli govor 
sve više pretvara u urlik – O, Pentejuuuu! – ili pak u scensku provokaciju. Nakon što je 
izvršio dekonstrukciju tragedijskoga kanona Frljić pristupa jakoj znakovnoj provokaciji: 
ritualnome spaljivanju Hrvatskoga narodnog kazališta in effigie. Pa i tu je nekako u dosluhu 
s antikom, asocirajući na Herostratov čin paleža Artemidina hrama u Efezu. Moglo bi se, 
dakle, zaključiti da je Frljić istodobno u jednoj osobi Dionis i Herostrat. 

Sad se valja upitati o odnosu između obiteljskoga i političkoga u ovim Bakhama, jer se 
taj odnos pojavljuje i u ostalim Frljićevim predstavama koje su u fokusu ove pretrage. 

Iz načina na koji Frljić slaže scensku radnju i postavlja odnose među akterima kao i 
uporabe scenskih znakova jasno je da je u njega teatar prvenstveno u funkciji radikalnoga 
političkog angažmana. Ne zanima ga obitelj kao obitelj, njena intima, psihologija i moral, nego 
što se u njoj događa, zapleće i raspleće po nalogu politike. Akteri Bakhi svi su u rodbinskim 
odnosima, ali to nije bitno, bitne su njihove funkcije u rasporedu ideja i moći. Samo će se 
u jednome času, u finalu, pokazati intimni odnos majke i sina, i to s jasnom aluzijom na 
incestuoznu vezu. Tu se vidi izravna aplikacija Edipova kompleksa, koji je inače u Frljića 
jako izražen. I Pentejev predsmrtni krik – Ja sam to, Pentej, majko, sin tvoj, smiluj mi se! – 
izlazi u duboko intimnu sferu nad kojom političko više nema vlasti. To su, dakako, iznimke 
koje potvrđuju pravilo. Ima u Frljićevu teatru puno artoovskoga kazališta okrutnosti, no u 
svojoj biti on je kao radikalna kritika društva eminentno politički, te kao takav na Brechtovu 
tragu. Završnim ulaskom aktera u publiku logično je potvrđena prethodno utvrđena istina. 

Izgovarajući u finalu simultano rečenice iz završnoga glasnikova izvješća o krvavome 
raspletu, kvartet će s nijemim krikom utonuti u mrak. Kao ni mnoga djela suvremene 
umjetnosti, ni Frljićev teatar ne nudi nikakvu iluziju o mogućnosti spasa niti daje makar 
tračak nade u opstanak. Svijet nestaje u krvi, a zajedno s njime i obitelj.



218

Drukčija aktualizacija klasike – Hamlet  
(Zagrebačko kazalište mladih, ožujka 2014.)

Uprizorenje Hamleta dogodilo se šest godina poslije Bakhi. U međuvremenu je Frljić, 
koji radi brzo i puno, nanizao respektabilan broj predstava po svim državama izniklim iz 
propale Jugoslavije, pa i drugdje u inozemstvu, te je dobio dvadesetak nagrada na raznim 
festivalima. Većina tih izvedbi, zbog izrazite političke provokativnosti, izazvala je burne 
reakcije javnoga mnijenja u tim zemljama. Zato je bilo prilično iznenađenje njegovo viđenje 
najslavnije svjetske tragedije o danskome kraljeviću iz kojega je proizašao kazališni čin bez 
ikakvih ubacivanja vlastitih aktualizacija koje uglavnom nemaju nikakve veze s izvornim 
dramskim tekstom i provokativnih političkih, gdjekad i politikantskih, konotacija. U 
Hamletu se Frljić koncentrirao na scensko oblikovanje općepoznate priče zadovoljivši se, 
istinabog vrlo smjelim, pak time i ponekad upitnim, dramaturškim intervencijama u pogledu 
prizornoga rasporeda i karakterizacije likova. 

Akteri su u prostoru igre odmah raspoređeni oko pravokutnoga dugoga stola. Model 
stola kao stožerne scenske točke prvi je u modernoj dramaturgiji scenskoga prostora postavio 
Bertolt Brecht u Piru malograđana još 20-ih godina 20. stoljeća i otada je jako često korišten 
kako u teatru tako i u filmu. Upada u oči izostanak Ofelije, jer je jedina glumica u inače posve 
muškom postavu mjestom kraj kralja označena kao kraljica. Uputno je tu izostaviti imena 
Klaudije i Gertruda, jer su – kao uvijek u Frljića – glumci više funkcije nego likovi s imenom. 
Epsko je pravilo poštovano: radnja kreće in medias res Horacijevim uvodnim govorom o 
nemiru u državi zbog pretenzija mladoga norveškoga kraljevića Fortinbrasa da vrati teritorij 
koji je u ratu izgubio njegov otac.

A to je, mislim, glavni razlog za svu tu vrevu i taj metež diljem zemlje. 

Bitan je motiv, dakle, postavljen na politiku i shodno tome će se razvijati sva buduća 
radnja. Ali ipak, sporadično, ton začudno skrene u lirsko. U prvome dijalogu između Hamleta 
i Horacija zvučna je podloga sjetni Chopinov nokturno. Potom riječ preuzme Kralj: 

Premda je spomen na mrtvoga našeg dragog brata Hamleta još zelen, /…/ Udovicu smo 
te zemlje ratničke za ženu uzeli. 

Time je postavljen trokut stari kralj – kraljica – novi kralj u koji je i protiv svoje volje 
uvučen kraljević. Aktantski je to trigram u kojemu svi djeluju protiv svih, a Hamlet je tu uljez 
koji svima smeta, akter koji je tu upao zato da u sklad vrati izglobljeni svijet, što je dakako 
unaprijed nemoguća misija. U Frljićevoj postavi problema Hamlet to savršeno dobro zna 
od samoga početka i zato mu nije potrebna glumačka družina da preko nje postavi stupicu 
Kralju. Čak ga na djelovanje ne potiče ni osveta umorenoga oca, jer je on spojen u jednome 
akteru sa svojim ubojicom. Ako bi se baš tražilo motivaciju ovako postavljena Hamleta, 
vjerojatno bi je se našlo u fatalističkome odgovoru kojim otklanja Horacijev prijedlog da 
izbjegne dvoboj, a time i vjerojatnu smrt:



219

Postoji osobita promisao u padu jednoga vrapca. Ako bude sada, ne će biti poslije; ako 
nema da bude poslije, bit će sada; ako ne bude sada, ipak će jednom doći. 

Frljićeva sklonost sažimanju podjednako dolazi do izražaja u slobodnome rasporedu 
prizora, pri čemu su mnogi posve izbačeni, drugi postupkom kontaminacije presloženi, a 
također i u odnosu prema dramskim likovima. Dva primjera u uvodnome dijelu to zorno 
pokazuju. Klaudije se u oštrome rezu bez prijelaza u obraćanju Hamletu preobrazi u 
duh Hamletova oca, a isto tako Gertruda u Ofeliju. Što nam to kazuje? Da se standardne 
obiteljske relacije posve ukidaju, a time i obitelj kao takva više ne postoji. Osam figura 
raspoređenih oko stola sve su u funkciji složena političkog nadigravanja, u kojemu svi, pa 
čak i Hamlet, igraju s figom u džepu. Pri tome se stalno otvaraju novi rasporedi, tako Klaudije 
– Laert – Polonije, pa Ofelija – Hamlet, Rosenkrantz – Guildenstern – Hamlet, dok nad 
svime bdije pomno oko nijemoga svjedoka s nožem koji će tek u konačnici izravno stupiti na 
scenu. Takva premještanja i redukcije uobičajeni su u modernoj teatarskoj praksi, pa koliko 
potenciraju i zaoštravaju ubrzani tijek radnje, toliko osiromašuju i simplificiraju složenost 
mitske dimenzije i dubinske psihologije koje rese velika djela klasičnoga dramskog pisma. 

Ta dramaturgija odustaje od zrcalnoga fenomena koji je bitno utkan u Shakespeareovu 
tragediju. Sve je tu strašno tvarno, doslovno opipljivo. Horacije, a ne Hamlet, upuca iz pištolja 
Polonija, Hamlet svoj čuveni monolog Biti ili ne biti govori unesen u lice Ofeliji, koju će, 
poput Otela, ugušiti, a govor o Jorikovoj lubanji izreći će nad njenim mrtvim tijelom, Hamleta 
u istrazi o Polonijevu ubojstvu muče potapanjem glave u vodu, itd. Riječ je o gomilanju 
proizvoljnosti što, međutim, od raspada spašava, paradoksalno, to da je postmoderna režija 
proizvoljnost postavila kao okosnicu svoje metode. Sve je dopušteno i sve je moguće, a 
koliko dalje od smisla dramskoga predloška, utoliko bolje. No, gle vraga, sve je to predvidio 
veliki dramski genij, kad kroz usta vještica iz Macbetha, reče:

�Lijepo je ružno, a ružno je lijepo, 
Plovimo kroz maglu i okružje kužno. 

U takvome je izokrenutom postavu onda moguće i da Ofelija kroči u povorci na 
vlastitome pogrebu gdje njen leš predstavlja sićušan kostur. A nakon toga nema nikakva 
dvoboja između Hamleta i Laerta, ne pojavi se nikakav Fortinbras, jer se u međuvremenu 
posve izgubio motiv presizanja Norvežana prema Danskoj, a Hamleta svi zgrabe, polegnu na 
stol koji postaje žrtvenikom na kojemu ga Ofelija doslovce zakolje. Kralj koji je, naravno, 
sve to mirno preživio uzme riječ i nad Hamletovim lešom zatvori krug: 

Premda je spomen na mrtvoga našeg, dragog sinovca Hamleta, još zelen…

Dakle, dok u Bakhama po Frljiću, kako rekosmo, svijet nestaje u krvi, a s njime i obitelj, 
u Hamletu po Frljiću obitelji više nema. Ostale su samo formalne odrednice kao podsjetnik 
da je nekoć postojala: sin, kći, otac, majka, brat… 



220

Frljić kao mrzitelj istine – Mrzim istinu 
(Teatar &td, siječnja 2013.)

Između Bakhi i Hamleta dogodila se u psihoanalitičkome smislu zasigurno najvažnija 
Frljićeva predstava, Mrzim istinu. Podastrla je cjelovit i autentičan psihogram osobe s imenom 
Oliver Frljić. Četiri lika su sam Frljić u doba prelaska iz dječaštva u mladost, njegova majka, 
otac i sestra pod svojim pravim imenima. Scena predstavlja jednostavan i bezličan interijer 
jednoga obiteljskog doma s omanjim stolom u sredini. Godina je 1990. u Travniku, gdje je 
Frljić rođen 1976., obitelj je okupljena oko nedjeljnoga ručka. Odmah u početku zadan je 
ton koji će dominirati kroz jedan sat, koliko traje predstava: svađa, sukob, verbalno i potom 
fizičko nasilje unutar obitelji koje započne majka nad sinom, a kasnije se prenosi na sve 
aktere. Pri tome će se Oliver postupno razotkriti kao pubertetlija koji se žestokim psihičkim 
nasiljem i verbalnim suprotstavljanjem prema roditeljima brani od njihova fizičkoga i 
psihičkoga nasilja. 

To je osnovni nacrt dramskoga sukoba, u koji su utkani i detalji koji tu pojednostavnjenu 
shemu usložnjavaju, te izmiču redukcionizmu i simplifikaciji koji u sadašnjemu stadiju 
karakteriziraju Frljićevu teatarsku poetiku. 

Oliver je postavljen u trostruku funkciju: aktera, promatrača i režisera događanja. On po 
svojoj volji miješa vrijeme, vraća ga unatrag do prvoga susreta roditelja, potom i unaprijed u 
doba neposredno pred početak rata u Bosni. Ta je tehnika, naravno, dobro poznata u novijoj 
dramaturgiji, a ovdje je uporabljena pametno, uvjerljivo i motivirano iz same priče. Ponešto 
je tu Frljić zasigurno naučio i od Pirandella, začetnika dramskoga i teatarskog relativizma, 
u kojega je autor režiser i manipulator radnjom i dramskim osobama, a također postavlja 
temeljno pitanje na koje nema jednoznačna odgovora: Što je istina? Pitamo se, dakle, što je 
istina u slučaju Frljićeve obitelji i zašto on mrzi istinu. No prije toga valja razložiti i raščlaniti 
postav priče i scenske radnje.

Sindrom moderne obitelji u raspadu opće je mjesto svjetske dramaturgije od Ibsenove 
Nore preko Krležinih Glembajevih pa do američke drame poslije Drugoga svjetskog rata 
(Eugene O’Neill, Tennessee Williams i drugi) – spomenimo samo najvažnije točke jedva 
pregledne crte što se proteže punih stoljeće i po. Frljić u biti tome ne pridonosi ništa nova. 
Tu je posesivna i jaka majka, pomalo izgubljen i slab otac, pa sestra i brat, svako sa svojim 
problemima i u latentnu sukobu. Kad otac intervenira i sinu koji režira stvarnost kaže: 
Nije tako bilo!, opet smo u temi relativnosti istine i manipuliranja autora koja je, rekosmo, 
nazočna već u Pirandella. Ima li, onda, u Frljića, uopće bilo što inovativna ili se sve svodi na 
prežvakavanje dobro poznate teme i njena oblikovanja? Odgovor je: da, ima, i to u domeni 
značajnih detalja.

Kazališni je čin jedinstven, no ipak jasno razdvojen. Prvi dio zauzima dvije trećine 
trajanja i završava majčinim nizanjem Oliverovih fotki iz djetinjstva i ponovljenom izjavom 
oca o kazalištu kao manipulacijom istine: To je kazalište! Mi znamo da to nije istina! Drugi, 
znatno kraći, dio započinje postavljanjem Frljićeva opsesivnog problema nacionalnosti, a 
potom seksualnosti. Na primjeru koji polazi od statističkih podataka o nacionalnome sastavu 



221

Bosne i Hercegovine godine 1991., dakle manje od godina dana prije izbijanja krvavog rata 
u kojemu se bile angažirane sve tri strane – Srbi, Hrvati i Muslimani, odnosno Bošnjaci – 
pokazuje se sva težina nacionalnoga pitanja u zemlji koja je to za komunističke vlasti samo 
prividno bila riješila. Društvena mikrostanica kakva jest obitelj to zorno i precizno označuje 
i prenosi. Majka Srpkinja izjašnjava se kao Jugoslavenka jer je zbog svoga nacionalnog 
opredjeljenja izgubila posao, a otac se izjašnjava Hrvatom. Mladi Oliver na to reagira 
zaprepaštenjem da mu se otac tako izjašnjava a živi u Bosni, jer da valjda Hrvati žive u 
Hrvatskoj. Potom slijedi dijalog u kojemu otac vrlo razložno objašnjava da u Bosni uz Srbe 
i Bošnjake žive i Hrvati, pa da je valjda posve prirodno da se takvima izjasne, što međutim 
nikako ne ide u Oliverovu glavu, jer mu je to nacionalizam. A jugoslavenstvo i srpstvo mu, 
začudo, to nisu. Moglo bi se pomisliti da je to rezultat zbrke u mladoj glavi, ali ne. Otada 
pa do danas Frljić je takvo u najmanju ruku čudnovato stajalište ustrajno zastupao i čak 
radikalizirao do nevjerojatnoga negiranja hrvatske nacije kao takve i veličanja Jugoslavije i 
komunizma. Ipak se, koliko je poznato, nikad i nigdje nije otvoreno deklarirao Jugoslavenom 
niti pak – što je odavna poznato i pomalo i pomodno – Europejcem i građaninom svijeta. U 
pitanju seksualnosti također izbjegava odgovor. Mogao bi biti homoseksualac, prvenstveno 
iz otpora prema tradicionalnome moralu što ga inkarnira otac, ali nije.

I eto nas izravno pred fundamentalnim pitanjem: tko je i što je uopće čovjek i kazališni 
redatelj koji nosi ime Oliver Frljić?

Prva bi pomisao bila – čovjek bez nacionalnosti, domovine, identiteta. Dakle, apatrid, a 
taj je fenomen lutalica svijetom bez domovine, kuće i kućišta, univerzalan, posebno naglašen 
u 20. stoljeću i početku 21. stoljeća. Robert Musil u svome epohalnom romanu, napisanu 
neposredno prije Prvoga svjetskog rata, naziva ga čovjekom bez svojstava. No Frljić to 
zasigurno nije. On je preosjetljiva, u vremenu i prostoru izgubljena, ali talentirana jedinka 
koja svoj identitet pronalazi jedino u kazalištu. Zašto? Zato, jer mu jedino teatar, i to baš 
današnji s uspostavom neograničene redateljske diktature, kao biću u biti slabom, pruža 
mogućnost bezgranične manipulacije i provokacije, a time i neprestana po / do / kazivanja 
jakosti i moći. Ta je moć tolika da odlučuje bez ikakve prizivne instance doslovce o svemu 
što tvori teatarski svijet. Apsolutni je vladar toga svijeta. Dano mu je manipulirati ne samo 
ponašanjem aktera i publike nego i samim počelima – svjetlošću i tamom. On začinje taj 
svijet, on ga okončava. Evo primjera. U finalnome prizoru kojim savršenom dramaturškom 
tehnikom zatvara krug – nedjeljni obiteljski ručak kojim je sve započelo – Frljić ustane, ode 
i isključi svjetlo. Iz potpunoga mraka čuje se očev glas: 

A što si to sad izrežirao kraj, sine?! 

Mrzim istinu uistinu je velika predstava jer nam s jedne strane daje umjetnički snažan i 
autentičan prikaz rasapa obitelji u današnjemu svijetu, u konkretnome vremenu i prostoru, a 
s druge strane pruža odgovor na intrigantno i stalno aktualno pitanje: 

Tko je Oliver Frljić?



222

Hrvatske Antigone – Aleksandra Zec  
(HKD teatar Rijeka, travnja 2014.)

Frljiću kazalište u prvome redu predstavlja sredstvo u svrhu provođenja osobne istrage 
o savjesti (točnije: manjku savjesti) društva koje još nije spremno otvoreno se suočiti s 
traumatičnim istinama iz prošlosti i sadašnjosti. Stalno se bavi fenomenom fašizma, ne toliko 
u povijesnome vidu koliko u latentnoj prisutnosti u ljudskome mentalitetu i, posljedično, 
ponašanju. Kazalište u svome kanonskom izdanju u njegovu isključivu viđenju vazda je 
ovako ili onako jedan od izdanaka fašistoidne svijesti. 

Cjelovita faktografija slučaja Zec, od čina ubojstva djevojčice Aleksandre Zec i njene 
majke Marije 7. prosinca 1991., godine koje su na Sljemenu počinili pripadnici pričuvne 
postrojbe hrvatskoga MUP-a do isplate milijun i po kuna bratu i sestri Aleksandre rješenjem 
hrvatske Vlade u travnju 2004., akribično je iznesena u knjizi koja je tiskana uz predstavu. U 
uvodnoj riječi Frljić je pod naslovom In dubio pro reo proveo vlastitu viktimološku analizu 
slučaja utvrdivši odgovornost hrvatske države za počinjeni zločin, hrvatskoga pravosuđa za 
loš i površan sudbeni postupak te hrvatske javnosti za šutnju. Ujedno se brani od optužbi da 
zlorabi pojedinačni slučaj u svrhu ideološke promidžbe koja cilja ocrniti i oklevetati cijeli 
Domovinski rat i prikazati projekt stvaranja hrvatske države zločinačkim.

U toj predstavi ime Aleksandre Zec stoji za svako dijete u bilo kojem dijelu svijeta, koje 
je ubijeno u ime bilo kakvog državnog projekta.

To bi imalo značiti: pojedinačni slučaj uzet je za paradigmu općega fenomena. Potom 
kaže:

Kao i Antigona, mi se još uvijek spotičemo o previše leševa koji nisu dobili pravo da 
budu ukopani.

Sve je to lijepo i točno rečeno, no ima tu jedno ali. Dok se ustrajno i pasionirano bavi 
hrvatskim zločinima u davnim i nedavnim ratovima, nikad i nigdje, osim kad citira svoje 
protivnike, nije se Frljić spomenuo hrvatskih žrtava srpske agresije koja je svojom bezumnom 
mržnjom prouzročila brojne žrtve u hrvatskome narodu, i to u vlastitoj domovini. Ne radi 
se o traženju ekvidistance nego istine, jer bez toga ostaje nepotpunom, dakle poluistinom. 
Iza bezbrojnih ratova od početka ljudskoga roda ostaje neizmjerno mnoštvo nepokopanih 
mrtvaca (tako je Jean-Paul Sartre naslovio jednu svoju drama, među mnogim varijacijama na 
antigonski motiv), te je Antigona kao prototip vječna. Tko su, međutim, hrvatske Antigone? 
Gdje je katarza, ima li je uopće, točnije rečeno: je li katarza ikako moguća u današnjemu 
svijetu bez empatije?

Vratimo se samoj izvedbi.
Posred pozornice, zastrte u pozadini golemom crnom zavjesom, nalazi se rasklopni 

stolić. Za stolićem sjede otac, majka i troje djece. Stol je bitno mjesto okupljanja obitelji, 
ranije svakodnevno a danas sve rjeđe, uglavnom samo o blagdanima. Na stoliću su položeni 
pijuk i lopata. Time je postavljen okvir za grob. Nakon kraće ukočene šutnje glumica koja 



223

igra kćer furiozno se obrati gledateljima, koristeći citate Frljićevih protivnika, pri čemu svoj 
govor, kako je to već uobičajeno u suvremenome teatru, začinje sočnim psovkama. 

Što ste došli gledati? Aleksandru Zec? Je li? A što je s četiri stotine hrvatske djece koje 
su pobili srpski agresori? Tko će o njima napraviti predstavu?Mi smo svi hrvatska govna, 
jer šutimo!

Onda se u obiteljskome prizoru uvečer prije zločina zbiva uprizorenje teze Hannah Arendt 
o banalnosti zla. Djeca pišu školsku zadaću, a istodobno s roditeljima mirno razgovaraju o 
tome da će ih te noći ubiti. Sve je prigušeno, skoro do tihosti. Paralelno se čuje skladba 
suvremenoga poljskog skladatelja Krzysztofa Pendereckog za 52 gudača instrumenta, 
posvećena žrtvama Hirošime, Ofiarom Hiroszimy. Ta glazba uznemiruje, prodire u sluh i 
duh potresnom brutalnošću, svečanim katastrofičnim ugođajem. Potom, tipično frljićevski, 
naglim rezom se usijeku kratki udari akustičke i vizualne groze. Time započinje ključni 
trenutak: crni ritual zločina. Sam čin egzekucije pokazuje i prikazuje strahotno djelovanje 
Zla. Otac i sinovi preuzmu funkcije ubojica Aleksandre Zec i njene majke. Uprizoruje se 
stara teza da smo u biti svi i žrtve i krvnici, već prema konkretnoj situaciji. Za vrijeme 
duge i krajnje mučne pripreme zločina s cuga se spuste goleme fotografije izmrcvarenih 
žrtava. U dugoj, nestvarnoj tišini tijelo ubijene djevojčice prekriva se zemljom koja gradi 
grobni humak na koji pada snijeg. Toliko puta korišten, pa i zlouporabljen, kazališni znak 
korespondira s činjenicom da je u noći 7. prosinca 1991. nad Sljemenom doista sniježilo. 
Scenski efekt i stvarna činjenica stapaju se u nerazlučivo jedinstvo. 

Pisali smo dosad o činjenici kao polazištu projekta, o svijesti, savjesti i katarzi, o istini. 
Filozof Martin Heidegger ustvrdio je da ono što ostaje ispisuju pjesnici. Tako dolazimo do 
pojma poetske istine. Ona, za razliku od faktografske, jest drukčija i posebna. Umjetnička 
istina po / kazuje ono moguće, a ne ono što se dogodilo. 

Dok Sofoklova Antigona, i sve druge koje slijede, pokapa brata Polinika, mrtvu 
Aleksandru otkopaju i ožive četiri njene vršnjakinje, riječke djevojčice s velikim zečjim ušima. 
Sjednu zajedno za stolić i otpočnu razgovor. Poslije scenskih znakova i teatarskih efekata sve 
se vraća na početak svega – raz / govor, dia / logos. Najprije sve upućuje na još jednu uporabu 
faktografije. Aleksandra ih pita pojedinačno za ime i prezime, godine, nacionalnost, školu. 
Potom traži da se djevojčice užive u njenu situaciju i da izraze svoje misli i osjećaje. One sad 
postaju Frljićev medij, jer on je u svemu čega se dotakne veliki Manipulator, pak mu ni djeca 
nisu u tome iznimka. Govoreći o svojim interesima i željama, o svome doživljaju svijeta i 
društva, o vlastitu odnosu prema Aleksandri Zec, one to čine djetinje slobodno i spontano, 
a opet začuđujuće zrelo. Ipak, tu valja staviti mali znak sumnje. Ne znamo i nećemo znati 
koliko u svemu tome ima suptilne redateljeve intervencije, no to u krajnjoj liniji nije ni bitno. U 
samome finalu iza svake djevojčice stane po jedan akter drame. Mrak i tišina.

Taj i takav završni prizor atipičan je za Frljića, koji najčešće svoje predstave poentira 
krajnjim pesimizmom i beznađem. Ovdje poslije gotovo nepodnošljiva obilja crnila, gadosti i 
zla dolazi, neočekivano, olakšanje, smirenost, čak, možda – a to je već za Frljića nevjerojatno 
– vedrina. A što je to drugo negoli katarza?



224

Slovo zaključno

Što se napokon pokazuje poslije ove raščlambe i rasudbe kompleksa obitelji u 
redateljskome opusu Olivera Frljića? Pratili smo slijed od postdramskih izvedbi prema 
predlošku velikih klasičnih tragedija, preko autopsihoanalitičke scenske vivisekcije vlastite 
obitelji i samoga sebe unutar nje, do dokumentarnog teatarskoga prikazanja konkretnoga 
zločina nad jednom djevojčicom kao žrtvom rata. Na temelju svih uvida i analiza može 
se zaključiti da je obitelj Frljiću samo okvir za scensko izlaganje njegovih provokativnih 
teatarskih vizija. Toga nije posve lišena ni najosobnija predstava, Mrzim istinu. Frljićev 
teatar, dakle, bez obzira na to koji okvir postavlja, uvijek je u biti bio i ostao podij za političku 
provokaciju, a potom i za potpunu manipulaciju pozornicom, gledalištem i javnošću. Da je 
tome tako, dokazalo je njegovo djelovanje kao intendanta Hrvatskoga narodnog kazališta 
Ivana pl. Zajca u Rijeci. Ali to je već druga priča, koja izlazi izvan okvira ovoga teksta. 

  



225

Ivan Bošković

RECEPCIJA SPLITSKIH PISACA NA  
SPLITSKOJ POZORNICI

Prilog hrvatskom dramskom pismu na razmeđu stoljeća

Devedesetih godina u hrvatskom se kazalištu pojavila nova generacija dramskih autora. 
Riječ je o imenima koja u kazalište dolaze iz samog kazališta, bilo da je riječ o dramaturzima 
bilo pak glumcima. Pokazat će se ubrzo kako su posrijedi ponajistaknutiji akteri kazališnih 
događanja (Gavran, Lukšić, Marinković, Nola, Vidić, Kaštelan, Matišić, Mihanović, 
Šovagović, Štivičić, Anočić, Srnec Todorović i dr.). Njima se, kada je riječ o splitskom 
prilogu hrvatskome kazalištu, uz starije autore, Zovka (Oprosti mi Stipe; Francuzica) i 
Vlatka Perkovića (Deus et machina), kao autori pridružuju i Boko, Bošnjak, Jurkić, dvojac 
Tomić – Ivanišević, Baretić i dr. 

Prije nego što se osvrnemo na njihov doprinos hrvatskome kazalištu, vrijedi naglasiti da je 
splitska pozornica bila mjesto na kojem su spomenuti autori igrani, bilo da je riječ o domaćim 
predstavama bilo pak o gostovanjima. Posebno vrijedi istaknuti Marulićeve dane, festival 
hrvatske dramske riječi i (autorskog) kazališta te ustanovljenu nagradu za najbolji dramski tekst. 
Pa iako se Festival s vremenom sve više pretvarao u lokalnu smotru koja je malo čime mogla 
opravdati svoje postojanje (Boko), neki od navedenih autora i njihovih predstava predstavljali 
su svojevrsni govor razlike spram etabliranoga kazališta. Na splitskoj pozornici su tako izvođeni 
i Mate Matišić (Cinco i Marinko; Svećenikova djeca; Bljesak zlatnog zuba), Pavo Marinković 
(Solumov kraj; Žaba), Dubravko Mihanović (Bijelo), Filip Šovagović (Cigla; Ptičice), Bobo 
Jelčić – Nataša Rajković (Radionica za šetanje, pričanje i izmišljanje), Ivan Vidić (Groznica; 
Život u sjeni banane), Miro Gavran (Kako ubiti predsjednika), Matko Sršen (Cvijeta Zuzorić), 
Asja Srnec Todorović (Dodir), Tena Štivičić (Krijesnice), Ivana Sajko (Arhetip: Medeja / Žena 
Bambi / Europa), Nina Mitrović (Kad se mi mrtvi pokoljemo; Komšiluk naglavačke), Rene 
Medvešek, Vlatka Vorkapić, Saša Anočić, Oliver Frljić i dr. 

Skupini ovih autora pripadaju i ‘mlađi’ splitski autori, Elvis Bošnjak, Trpimir Jurkić, 
autorski dvojac Ante Tomić – Ivica Ivanišević, Renato Baretić i drugi. Neke od njihovih 
predstava, ako je suditi po kritičkoj recepciji, umnogome su prerasle okvire splitskoga 
kazališta i visokim su se standardima scenske izvedbe nametnule kao vrijednosni orijentiri 



226

hrvatskoga kazališta općenito. Kako sam o nekima pisao prije,1 u radu ću se osvrnuti na one 
predstave koje su privukle veću pozornost i kritičke javnosti i publike. 

1.

Glumac Elvis Bošnjak kao dramski pisac na splitskoj je pozornici debitirao komadom 
Otac. Drama praizvedena 8. prosinca 2000. – u režiji Nenni Delmestre i s Josipom Gendom 
u glavnoj ulozi – žanrovski je opisana kao zatvorski triler, a govori o četvorici zatvorenika 
među kojima je i Otac kao glavni lik. On se, kako se doznaje iz teksta, noć uoči otpuštanja iz 
zatvora vraća u zajedničku ćeliju, a zaplet nastaje kad shvaća da je njegova glava ucijenjena 
na 10.000 dolara, pri čemu nije poznato ni tko je naručitelj ubojstva ni tko je mogući izvršitelj. 
Da zagonetka drame bude veća, zapravo se ne zna ni tko je prava meta ucjene: je li to Otac 
ili tko drugi od ostale trojice zatvorenika? 

Dramska napetost Bošnjakova teksta koncentrirana je oko nekoliko s hrvatskom 
društvenom zbiljom korespondentnih pitanja: pitanja zločina, žrtve, kazne i oprosta. Tema 
koja u todobnoj hrvatskoj društvenoj zbilji, ali ne manje i danas, izaziva brojne kontroverze, 
u Bošnjakovoj je drami progovorila zadivljujućom spisateljskom zrelošću. Navodeći da je 
u drami vidljivo da je autor dobro iščitavao djela američkih autore, Mameta ili Sheparda, i 
učio njihovu strukturu, Boko spominje da je struktura trilera autoru (i glumcu u predstavi) 
poslužila kako bi se zadržala pozornost gledatelja te kako bi se dramom promišljala duboka 
pitanja dobra i zla, kazne i oprosta, grijeha i pokajanja. U svijetu glavnoga dramskoga lika 
on vidi mnoge nijanse crnoga koje dramski tekst pretvaraju u nepretenciozno djelo ozbiljnih 
razloga, pri čemu posebno izdvaja dobru kazališnu kreaciju kojoj ne trebaju nikakvi vanjski 
efekti kojima bi se prikrilo nedostatak značenja. A upravo su to razlozi koji su predstavu 
izdvojili u scensku činjenicu puno širu od splitskih okvira.2 

Da je riječ o predstavi koja je iskočila izvan splitskih okvira, sugerira i osvrt pod 
naslovom Konačno: pravi mali teatar.3 Ističe se da je Bošnjak dramaturški iskusno, domišljato 
i na misaono visokoj razini sastavio napetu priču, premjestivši zbivanja u Hrvatsku. I dok 
je korespondentnost teksta s aktualnim pitanjima hrvatske društvene zbilje ključni motiv 
recepcije drame, kritičar “Vjesnika” žali što se nije dublje ušlo u prostor oprosta i grijeha 
te što je od brojnih postavljenih pitanja gledatelj ostao uskraćen za odgovor.4 Unatoč tomu 
navodi se da ovom skladnom predstavom splitsko kazalište propituje svoje mjesto među 
nacionalnim kućama, po čemu se uklapa u dominantnu liniju hrvatske dramatike.

1	 Usp. moj članak Što je mlado u Gradskom kazalištu mladih Split, u: Krležini dani u Osijeku 2013., Supostojanja 
i suprotstavljanja u hrvatskoj drami i kazalištu. Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe 
HAZU / Odsjek za povijest hrvatskog kazališta Zagreb – Hrvatsko narodno kazališta u Osijeku – Filozofski 
fakultet u Osijeku. Zagreb – Osijek, 2013., str. 299-309. 

2	 Jasen Boko, Sve nijanse crnog, “Slobodna Dalmacija”, 10.12.2000.
3	 Nila Svete Kuzmanić, Konačno:pravi mali teatar, u: “Republika” 11-12 / 2000.
4	 Zvonimir Dobrović, Između morala i stvarnosti, “Vjesnik”, 12.12.2000.



227

Na predstavu se osvrnuo i Vlatko Perković, također apostrofirajući mogućnost iskupljenja 
grijeha kao temu oko koje se koncentrira dramski govor predstave u kojoj je Genda, u liku 
Oca, ostvario jednu od svojih zapaženijih uloga.5 

Teško je reći je li uspjeh dramskoga prvijenca bio akceleracija novom dramskom komadu 
istoga autora na splitskoj pozornici. Kako bilo, 1. ožujka 2002. na pozornici je praizvedena 
njegova drama Nosi nas rijeka koja će se već prvom izvedbom nametnuti jednom od najboljih 
predstava splitskoga kazališta, ali i vrhuncem dramske sezone u hrvatskome kazalištu 
općenito. Umjesto zatvorske teme koja aktualnom primišlju korespondira s hrvatskom 
društvenom zbiljom, Bošnjakov je dramski tekst situiran u prostor Dalmatinske zagore. Tema 
koja bremenitim literarni kontekstom podsjeća na šimunovićevski, kalebovski i kurlanski 
svijet progovara o životu ljudi nepredvidivih i burnih reakcija ispod kojih se – nasuprot 
brojnim stereotipima – krije drama života teških i nikada do kraja ispričanih sudbina. Radnju 
drame, za koju je odmah istaknuto da je neuobičajena u suvremenoj hrvatskoj kazališnoj 
praksi, Bošnjak je smjestio u prostor sinjske okolice tematizirajući njome put što su ga 
posljednjih pola stoljeća proživjele, i preživjele, mnoge obitelji nepoznate zemlje. Kao dobar 
poznavatelj života tih ljudi, Bošnjak je – zacijelo i s osloncem i na svoje zavičajno porijeklo – 
pokušao izraziti dubinu promjena i u svijetu i u svijesti njegovih ljudi, otkrivajući u njihovim 
životima one univerzalne sudbinske odjeke što ih život nosi, a koji su u predstavi odjeknuli 
visokim rezonancijama kazališnoga čina.

Već je prvo scensko čitanje Bošnjakova teksta naznačilo da glumac-autor nema razloga 
biti nezadovoljan. Pače, i redateljica i glumci učinili su ga sretnikom među domaćim piscima6 
zahvaljujući neorealističkom scenskom minimalizmu dramske izvedbe te glumačkim 
kreacijama među kojima nezaboravna, ona Milke Podrug Kokotović, s ulogom strine, nosi 
nesvakidašnju scensku uvjerljivost.

Kritičari koji su se trudili tko će biranijim riječima popratiti izvedbu Bošnjakove drame – 
kako na splitskoj pozornici, tako i na njezinu zagrebačkom gostovanju – u njoj su prepoznali ne 
samo dramu naše suvremenosti,7 nego i kazališni čin od kojeg bi i današnji veliki hrvatski pisci 
mogli dosta naučiti.8 Dok Relja ističe kako su strahovita zatvorenost i škrtost u izražavanju 
emocija stvorili na sceni neuobičajenu, ali vrlo složenu i zanimljivu dramsku strukturu u kojoj 
caruje neizgovorena riječ, odnosno u kojoj se važno događa između i ispod izgovorenih rečenica 
(Relja, isto), drama arhetipskih situacija i zatomljenih strasti za Vrgoč govori pomoću onog 
neizgovorenog, pri čemu dramska zbivanja pokreće tišine između rečenica o trivijalnostima 
koje se dramskim karakterima čine najbitnijima. (Vrgoč, isto) 

U poplavi svakovrsnih, a ponajmanje kazališnim razlozima motiviranih, scenskih 
naplavina posljednjih godina, Boki9 ova predstava zaslužuje atribuciju izuzetnog kazališnog 

5	 Vlatko Perković, Primijenjena teologija, “Hrvatsko slovo”, 15.12.2000.
6	 Ana Lederer, Drama mentaliteta, “Vijenac”, 21.3.2002.
7	 Dubravka Vrgoč, Zavodljivost zavičajnog pisma, “Vjesnik”, 4.3.2002.
8	 Slaven Relja, Najbolja predstava u mandatu Mani Gotovac, “Jutarnji list”, 4.3.2002.
9	 Jasen Boko, Povratak kazalištu, “Slobodna Dalmacija”, 4.3.2002.



228

događaja. Po njemu, za to su tri razloga: prvi, jer razbija predrasudu o podjeli na ruralno i 
urbano, koja je u splitskom životu duboko ukorijenjena na stereotipu o primitivnim Vlajima 
kao nositeljima retrogradnoga; drugi je razlog korištenje jezičnog idioma Dalmatinske 
zagore koji se vraća u dramsku književnost i zauzima mjesto gotovo do jučer rezervirano za 
književni jezik, a treći je i glavni razlog činjenica da je forma Bošnjakove drame lekcija iz 
dobre dramaturgije i prava pljuska raznim novokomponiranim dramskim genijalcima koje 
smo u posljednjoj godini gledali na našim scenama, a koji nisu bili u stanju napisati suvislu 
dramsku rečenicu koja bi scenski funkcionirala. (Boko, isto) Ne propuštajući istaknuti 
kako Bošnjakova drama spada u jednu od najznačajnijih drama napisanih u posljednjih 
pet godina, isti kritičar i dramaturg naglašava da se drama o obitelji podijeljenoj između 
sela i grada, lišena jeftinih trikova i banalne dosjetke, u domišljenoj režiji i s majstorskim 
glumcima pretvara u skladnu scensku sliku i prostor univerzalne najdublje ljudske drame, u 
kojoj je antologijsku ulogu ostvarila Milka Podrug Kokotović, ali i drugi majstorski odabrani 
glumci (Josip Genda, Trpimir Jurkić, Bruna Bebić Tudor te sam autor, ujedno i glumac). Ne 
čudi stoga da ju je kritičar uvrstio u sam vrh prošlogodišnje sveukupne hrvatske produkcije.10 

Bokinu ocjenu dijeli i Perković,11 ali i drugi. Pod naslovom Izvrsno, precizno, potresno 
Želimir Ciglar piše da je predstava oduševila Zagrepčane, izdvajajući u izvrsnoj i skladnoj 
glumi Milku Podrug Kokotović, koja je u liku strine utjelovila sve žene Zagore, i ostalih 
hrvatskih zagorja i koje – izgubivši sina, muža – zavijene u crno, žive i traju nastojeći ne 
smetati drugima.12 Isti će kritičar13 i nešto kasnije apostrofirati vrhunske glumačke kreacije i 
predstavu uvrstiti među najbolje godišnje ostvaraje. 

Predstava snažne atmosfere, razarajuće suspregnutosti i odličnih glumačkih kreacija 
za Ivankovića je jedna od najvrednijih ovogodišnjih uradaka hrvatskoga kazališta,14 a 
zagrebačkim je gostovanjem – spojem izvrsno napisanog teksta i rijetko nadahnute glume 
i režije – priuštila gledateljima nesvakidašnju scensku poslasticu.15 Slično navodi i Govedić 
apostrofirajući u osvrtu vrsnoću splitske predstave koja se, uz ostalo, manifestirala prekidima 
i dugačkim pljeskom gledatelja.16 

Da je doista riječ o prvorazrednom kazališnom i kulturnom događaju koji nadilazi 
okvire splitske sredine, zacijelo govori i anketa o kulturnom događaju u Splitu 2002. godine 
gdje je predstava prepoznata i izdvojena kao najpamtljiviji kulturni datum.17

Oba Bošnjakova teksta na svoj su način uklopljena u svijet aktualne hrvatske zbilje. 
Ne libeći se neprikrivenih aluzija na pitanja njezine tranzicije, i u jednom i u drugom autor 

10	 Jasen Boko, Hrvatsko kazalište u protekloj sezoni, “Slobodna Dalmacija”, 2.1.2003.
11	 Vlatko Perković, Kako zadržati vodostaj rijeke, “Hrvatsko slovo”, 8.3.2002. 
12	 Želimir Ciglar, Izvrsno, precizno, potresno, “Večernji list”, 26.11.2002.
13	 Želimir Ciglar, Jedna od najboljih predstava sezone, “Večernji list”, 29.12.2002. 
14	 Hrvoje Ivanković, Predstava koja spada u sam vrh ovogodišnje produkcije, “Jutarnji list”, 27.11.2002.
15	 Hrvoje Ivanković, Događaj godine…,”Jutarnji list”, 28.12.2002.
16	 Nataša Govedić, Mjerna jedinica zajedništva, “Novi list”, 10.12.2002.
17	 Nek’ nas nosi rijeka, “Slobodna Dalmacija”, 24.12.2002.



229

je izbjegao zamkama nuđenja gotovih rješenja ostavivši gledatelju da ih traži sukladno 
svojem životnom svjetonazoru i opredjeljenju. Oslobodivši tako kazališni znak moguće 
ideologizacije, Bošnjak je pozornicu pretvorio u mjesto na kojem se u kazališnom činu 
razrješuju napetosti i pitanja koja dramski tekst nosi kao svoju najdublju mogućnost, bilo da je 
riječ o pitanjima grijeha i kazne (u Ocu) ili pak o demistifikaciji stereotipa koji žive u splitskoj 
sredini i mentalitetu prema svijetu iza brda. U todobnoj (splitskoj, ali i hrvatskoj) društvenoj 
zbilji, u kojoj su stereotipi prema pojedinim skupinama (Vlajima, Hercegovcima…) bili 
posebno naglašeni, Bošnjak je nastojao, i uspijevao, pokazati kako se ispod maski njegovih 
lica krije univerzalna čovjekova drama, pri čemu je prepoznatljivi jezični idiom Dalmatinske 
zagore samo vanjski izraz univerzalne ljudske drame koja uvjerljivom čini dubina i težina 
egzistencijalnih pitanja koje oni nose kao svoj usud. 

Da je posrijedi pisac koji duboko osluškuje i prepoznaje znakove vremena, Bošnjak je 
pokazao i tekstom Hajdemo skakati po tim oblacima. Praizveden 20. travnja 2004., tekst u 
režiji Nenni Delmestre tematizira ljudske odnose i propituje granice, svejedno je li stvarne 
ili zamišljene, što ih oni determiniraju. U predstavi komornog tipa, izvedenoj na Sceni 55 
matične kuće, dvoje protagonista (Sem i Rita) u 36 skica igraju scene, prizore i slike iz svojih 
života.18 U toj igri, u kojoj gledatelj prepoznaje i vlastiti život, u različitim se amplitudama 
dramske ekspresije izmjenjuju – pod vještom redateljskom rukom – prizori sreće, ljubavi, 
klonuća, svađa, pomirenja i svega drugoga pokazujući kako nesporazumi, strahovi i zablude 
u čovjekovu životu imaju nerijetko veću ulogu od velikih i krupnih stvari ili neupitnih istina. 

Ovaj Bošnjakov omnibus kritika je prepoznala kao ulog za budućnost apostrofirajući 
jednostavnost i logičnost koju je redatelj povezao u jedinstvenu vizualnost i slušanost.19

Na 60. splitskom ljetu godine 2014. odigran je i autorski projekt Rebro istoga autora u 
režiji Saše Božića. Riječ je o predstavi u kojoj sudjeluju samo tri glumca, a u podlozi joj je 
glumačka improvizacija u kojoj se glumci Ana Karić, Elvis Bošnjak i Anastasija Jankovska 
preobražavaju u scenska lica (Sonje, Astrova i Jelene Andrijevne) iz Čehovljeva Ujaka 
Vanje. Kritika je zapisala da je riječ o autoreferencijalnom tekstu temeljenu na ideji deziluzije 
kazališne predstave na način da se pred publikom ožive mračne kazališne prostorije u kojima 
glumac uvježbava svoju rolu, životno važnu ulogu nekoga kanonskog djela. Bošnjak podiže 
zastor zaboravljenih kazališnih prostora, uklanja koprenu vlastitih profesionalnih uspjeha 
i autoironično ogoljava vlastiti glumački i redateljski portret. Temeljena na vrlo solidnu 
dramskom tekstu, drama je, po kritici, svedena na seminarsku vježbu dramske akademije.20 

18	 Alen Biskupović, u: “Kazalište.hr”, 23.5.2013.
19	 Vlatko Perković, Ulog za budućnost, “Vijenac”, br. 265, 29.4.2004.
20	 Viktoria Franić Tomić, Dramatična degradacija dramskog, u: “Vijenac”, god. XXII, br. 534-535, str. 23, 4.9. 2014.



230

2.

Osim kao glumac i redatelj splitskoga kazališta, Trpimir se Jurkić ogledao i kao 
(nagrađivani) dramski pisac. I to, što je istakla i kazališna kritika, s dosta uspjeha! Da 
podsjetimo: tri su njegova komada igrana na splitskim pozornicama: Kajin & Abel, 2000., 
Nevažne priče, 2003. i Zapisi iz nevremena, 2007.

Premijerno izvedena u Gradskom kazalištu mladih 4. ožujka 2003. predstava Kajin & 
Abel privukla je značajnu pozornost i zavrijedila naročitu pažnju domaće kulturne javnosti.21 
U režiji Želimira Oreškovića, atribuiranom i podvigom, biblijska je tema u Jurkićevoj zamisli 
dosezala univerzalne odjeke i primisli, pri čemu je misaona mreža pitanja i dilema, s konkretnim 
znakovima i kontekstima, pred gledatelja postavila brojne izazove i nukala na sizifovsko 
sudioništvo. Jurkićeva dramska pustolovina, kako ističe navedeni kritičar, spoj je značajne 
upućenosti u književnost i njezine kamijevske, beketovske, joneskovske i njima srodne poticaje 
koji u dosluhu s društvenom suvremenošću otvaraju aktualna pitanja i traže na njih odgovore 
pozivajući na odustajanje od banalnosti sadašnjice. Naglašavajući da Jurkić u sebi sluti i 
ćuti onu izazovnu stvaralačku ponornicu i posjeduju pribor potreban za duhovnu plovidbu, 
navodi se i do krajnjih mjera precizna režija te uloge dvojice glumaca koji su podražaje teksta 
pretvarali u emocionalna stanja oblikujući rafiniranu predstavu koja, unatoč visokom scenskom 
i misaonom dometu, neće podjednako komunicirati sa svim slojevima publike. Posebno se pri 
tome izdvajaju mladi za koje se konstatira da u predstavi neće pronaći ono što korespondira s 
njihovim ukusima, ali i udio redatelja Oreškovića, za kojeg se ističe da je majstorski izbjegavao 
opasne jednoznačnosti te gluma čija je izražajnost uzdignuta u mitske sfere.22 

Slično naglašava i Kuzmanić Svete, apostrofirajući da je Jurkić svoje misaono i 
intelektualno promišljanje na biblijsku temu o dvojici Evinih sinova nadahnuto pretočio u 
pitki scenski izričaj te vjeruje da će predstavi, s dvojicom glumaca, jamačno biti upućeni 
pozivi za brojna gostovanja.23 

Jurkićeve Nevažne priče, u režiji Gorana Golovka, praizvedene su 10. siječnja 2003. 
Naoko jednostavan komad o sudbini malih ljudi koji na željezničkoj stanici nekoga mjesta 
iščekuju vlakove, razvojem radnje pretvaraju se u beznađe tako korespondentno vremenu u 
kojem se drama odigrava. Slika perona na kojem Jurkićevi neimenovani junaci, a zapravo 
žrtve, čekaju novi vlak i novo, bolje sutra, album je, kako je istaknula i kritika, teških i 
tegobnih ljudskih sudbina kojima su uzaludnost i beznađe najdublje egzistencijalno određenje. 
Objašnjavajući razloge i motivaciju pisanja, sam autor će reći da prostor turobne čekaonice 
u malom mjestu, gdje nisi siguran hoće li vlak uopće doći, a čekaš ga, prostor je gdje se 
događaju duboke, intimne ljudske drame,24 a one su u kazalištu pravi poticaj. U komadu koji 
je sadržajno mjera stilizacije i dokumentarnoga, za Boku se odvija drama naše suvremenosti 

21	 Anatolij Kudrjavcev, Pozivnica na misaonost, “Slobodna Dalmacija”, 6.3.2000.
22	 Isto.
23	 Nila Kuzmanić Svete, Teatar inspiriran riječju, “Novi list”, 6.3.2000.
24	 U razgovoru sa Zdenkom Mišurom (programska knjižica uz predstavu) 



231

u kojoj je besmisao jedina izvjesnost. Stoga akterima Jurkićeve drame ne preostaje ništa do 
li mučno istrajavanje koje svaki novi dolazak vlaka samo uvećava i čini još težim, a kod 
gledatelja – u širokim emocionalnim registrima – izaziva empatiju.

U scenografiji Mije Adžića koja je suvereno odigrala svoju ulogu zornoga svjedoka i 
presuditelja i kostimografiji s odjećom zadanih robova apsurda koja tijela pretvaraju u izlike, 
kritika25 je istaknula glumačku ekipu (Zovko, Beader, D. Vukić, Sardelić…) koja je iznijela 
predstavu, koja bi za najveći dio publike mogla značiti neposredan poziv na štrajk duhovno-
emocionalnom glađu protiv moderne piromansko-mobitelske bezosjećajnosti što dominira 
hrvatskim dekoriranim tržištem. Suzdržaniji u ocjeni predstave bio je Vlatko Perković. Pod 
naslovom Male priče ubogih čekača vlaka26 on apostrofira da je ova dramska priča važna i 
po tome što asocira na potvrđene literarne projekcije naglašavajući kako u tekstu Beckettova 
metafizička skepsa o nedolasku Godota koketira sa stvarnošću, pri čemu sudbine njegovih 
junaka / čekača govore o životima zaboravljenih ljudi koji protitravaju pred očima gospode 
zavaljene u udobnim spavaćim kolima uz svoj jutarnji kapucino. Perković ne krije kako 
je dramski i asocijativni potencijal Jurkićeva komada veći nego njegov scenski izražaj i 
ostvaraj. Štoviše, njegova dramska realizacija ostala je na razini misaonog dometa jer, navodi, 
umjetnost kazališta neposredno sučeljena sa stvarnim čovjekom gledateljem zahtijeva znatno 
više, a ponajprije – konkretno činjenje. Budući da je ono izostalo, nastavlja dalje Perković, 
sama predstava služi za podsjećanje na tekst / radnju koju je čitatelj / gledatelj već upoznao 
na drugom mjestu i u drugim oblicima. 

Za Jasena Boku,27 međutim, Jurkićeva je priča vrijedan i dosljedan repertoarni prinos. 
U kontekstu domaće kazališne produkcije taj je prinos i nužan i nezaobilaziv, a utoliko i 
veći jer je redatelj, Golovko – izbjegavajući bilo kakve metafore – sredstvima minimalizma 
i jednostavnosti napravio predstavu koja sudbinama svojih gubitnika ipak, u sveopćem 
okružujućem rasulu i beznađu, ostavlja nadu i zraku optimizma. (Boko, isto) 

U osvrtu Boko posebno izdvaja junake Jurkićeve drame ističući njihovu nesreću, gubitak 
djece i prijatelja, iskustvo rata i nezaposlenosti, njihovo gubitništvo – otpadništvo od društva 
te izgubljeni ljudski smisao, po čemu se drama uklapa u dominantne tematske komplekse 
koje hrvatsko kazalište tematizira.

Na predstavu se osvrnula i Nila Kuzmanić Svete;28 navodeći da je nepravedno zakinuta za 
nagradu Marul, izdvaja da unatoč jakoj dozi pesimizma i sveopćem besmislu – izbjegavajući 
doslovnosti – pruža nadu kao jedino utočište i utjehu. 

Nema nikakve sumnje i da Jurkićeve Nevažne priče i Kajin & Abel duboko korespondiraju 
s pitanjima (naše) društvene zbilje. Tematizirajući naime krupne sadržaje hrvatske tranzicije, 
besperspektivnost i izgubljenost s jedne te pitanja vjere i skepse, grijeha i kazne s druge 
strane, Jurkić – unatoč različitim scenskim izražajnim izborima i redateljskim zamislima 

25	 Anatolij Kudrjavcev, Antidrama o čekanju, “Slobodna Dalmacija”, 12.1.2003.
26	 Vlatko Perković, Male priče ubogih čekača vlaka, “Hrvatsko slovo”, 17.1.2003.
27	 Jasen Boko, Minimalizam i skromnost, “Vijenac” br. 232, 23.1.2003.
28	 Nila Kuzmanić Svete, Marul postapokaliptičnog Splita, “Zarez”, br. 6 / 2003., 5.6.2003.	



232

– pokazuje da je duboko osjetljiv na ljudsku nesreću, neovisno o tome posreduje li temu 
literarnim, biblijskim ili aktualnim društvenim intonacijama. Težina drame njegovih junaka / 
antijunaka je obvezujuća i potiče na zapitanost. Odustajanje od nje zapravo je pristajanje na 
nevrijeme i uzaludnost, na besmisao. 

A upravo je ljudsko nevrijeme okosnica i Zapisa iz nevremena don Branke Zbutege koje 
je Trpimir Jurkić izabrao i u dramaturgiji Lade Martinac-Kralj izveo na pozornici Scene 55. 
Praizvedba komada 1. prosinca 2007. – sastavljena od priča, eseja i kolumni što ih je ovaj 
svećenik i intelektualac pisao na svoj neponovljiv način govori o drami koju je proživljavao u 
(ne)vremenu koje je živio. Svaki od tih zapisa u Jurkićevoj je dramskoj interpretaciji zapravo 
povod i poziv na dramsku igru; njegove zapise, po Jurkićevim riječima, uvijek je doživljavao 
kao štivo koje se ne čita u sebi, za sebe, pa se negdje ostavi i pohrani u zaborav, već ih se čita 
na glas, u društvu, za sebe i druge, pa se o njima razgovara, pa se zbog njih ne spava, pa ih 
se pohranjuje u nezaborav srca. Jer: oni su zapisi jedne druge istine života, koja je mnogo 
trajnija od svakog našeg užasa.29

U ovoj predstavi kazališna je kritika prepoznala oazu mudrosti u vremenu banalnosti.30 
Štoviše, posrijedi je kulturološki šok kojim kazalište iskonskom mudrosti uzvraća banalnosti 
i jeftinom spektaklu. Umjesto potrošačkih zanosa na koje ni kazalište nije imuno, ova 
predstava podsjetila je na temeljne vrijednosti ljudskosti i riječima smrtnika bila je upozorenje 
civilizaciji koja se opasno nagnula i tone, ali čiji orkestar i dalje veselo svira.31 Štoviše, one 
su subverzivni poziv čovjeku da zastane, suprotstavi se diktatu vremena i zamisli se nad 
samim sobom, i predstava koju bi trebao pogledati svatko tko još razmišlja svojom glavom.32

Za Vlatka Perkovića pak bila je to svojevrsna duhovna vježba u kojoj je Jurkić ispovjedio 
sam sebe, a time i svećeničku razapetost don Branka Sbutege između gravitacijskih zahtjeva 
tjelesnog i posvećenosti idealima čistoće u velikoj Tajni Stvaranja te da kroz to posvjedoči 
sebe kao ljudsko misaono i emocionalno biće, pri čemu je gluma bila tek sretno sredstvo 
iskaza istine njihovih srdaca.33 

3.

Jedan od komada koji je izazvao više političke nego teatrološke reakcije svakako je 
Krovna udruga splitskog novinarskog i scenarističkog dvojca Ante Tomića i Ivice Ivaniševića. 
Praizvedena 14. studenoga 2001. u redateljskoj, scenografskoj i kostimografskoj obradi te 
izboru glazbe Marija Kovača, predstava atribuirana crnom komedijom bez prethodnika u 
domaćem kazalištu, medijski je najavljivana kao prvi, briljantan susret s kazalištem. Riječ 
je naime o tekstu koji, istaknuto je u promotivnim materijalima, politički lucidno a teatarski 

29	 Jurkićev zapis u programskoj knjižici predstave, HNK Split 2007 / 2008.	
30	 Jasen Boko, Oaza mudrosti u vremenu banalnosti, “Slobodna Dalmacija”, 3.12.2007.
31	 Isto.
32	 Isto.
33	 Vlatko Perković, Posvjedočeni identitet, “Vijenac”, 6.12.2007.



233

svježe konstituira događaje iz nedavne prošlosti o uzurpaciji tuđih stanova. Radnjom 
smještenom u današnji Split – mješavinu različitih doseljenika, temperamenata, /…/, 
nacionalnih, socijalnih i generacijskih konflikata iz kojih mjestimice izranjaju nadrealistički 
prizori – komad je, istaknuto je, nastao na podlozi nevesele stvarnosti i nadilazi je koristeći 
različite obrasce filmske i pop kulture….34

Zvučne najave međutim kazališna realizacija nije ničim opravdala. Kritika je naime s 
velikom rezervom dočekala izvedbu ocijenivši je kao nemušti partizanski skeč.35 Navodeći da 
su nedostatak afiniteta i brzina pisanja bili više nego očiti, isti kritičar ističe da bi taj ideološki 
i partizanski skeč i igrokaz, s nizom plošnih karaktera koji klize u karikaturu, mogao za dio 
publike biti uvredljiv i nimalo smiješan. Pri tome misli na one koji rat u Splitu i njegovoj okolici 
nisu osjetili kao zabavni skeč i koji se tog vremena sjećaju u malo drukčijem svjetlu nego što 
im ga servira ova komedija, ali i na dugogodišnje kazališne posjetitelje nezainteresirane za 
politiku koji afiniteta prema kazalištu ipak imaju, pa ih ovako banalan i početnički nevješt 
dramski tekst može naprosto zgroziti na sceni nacionalne kuće, čak i kad je ona izmeštena. 

Uz autorski dvojac, u predstavi se, navodi isti kritičar, poskliznuo i Mario Kovač, kultno 
ime hrvatske scenske umjetnosti te jedna od najzanimljivijih domaćih kazališnih pojava, 
uvjereni alternativac, duhoviti oponent svemu konzervativnom u kazalištu i kreator nekoliko 
iznimnih i kontroverznih kazališnih projekata. U njegovoj dramaturgiji teško je razotkriti 
ključne elemente izraza, pa je glumcima, nastavlja se, preostalo snalaziti se u tekstu i 
karakterima koji ne nude ništa, pa su se najčešće razbježali u karikaturu koja u ovakvom 
kontekstu prolazi ne samo nekažnjeno već postaje sasvim legitimna. 

U osvrtu na igrokaz, koji će dio publike zabaviti, a dio temeljito isprovocirati, kritičar 
nije propustio istaknuti i društveni kontekst u kojem se predstava igrala. Apostrofirajući da se 
predstava odvija taman u predvečerje desetogodišnjice pada Vukovara i pokolja u Škabrnji, 
te samo dan kasnije od obilježavanja desetljeća bombardiranja Splita, s ironijom podastire 
da bi predstava bila vrlo prigodna kao kulturni program u prigodi isprike srpskom narodu 
koje bi neka službena državna delegacija mogla prirediti uskoro u Beogradu. Naravno, zbog 
svih počinjenih zločina Hrvata nad Srbima u onom što se donedavno zvalo Domovinski 
rat, a sad je razobličeno kao puki progon nad nevinom jugovojskom i srdačnim oficirima, 
stanovnicima Splita. Zanimljiva je stvar ta politička korektnost...36

Na kraju kritičkog osvrta autor neće propustiti naglasiti da spada u one koje predstava 
vrijeđa, ali prije svega zbog nedopustivo niskih kazališnih standarda uratka, poentirajući na 
kraju: Jadno nam je kazalište ako mu je ovo alternativa.37 

U ideološki, ali i kulturološki podijeljenoj hrvatskoj zbilji, nije dugo trebalo čekati 
odgovor. I autori teksta, ali i intendantica kazališta, koja se umjela pohvaliti velikim 
kazališnim uspjesima, proglasili su se žrtvama političkog linča. Uzvraćajući na orkestrirane 

34	 Promotivni materijal na web stranicama splitskoga Kazališta.
35	 Jasen Boko, Nemušti partizanski skeč, “Slobodna Dalmacija”, 18.11. 2001.
36	 Isto.
37	 Isto.



234

objede, kritičar (Jasen Boko) u razgovoru će ponoviti kako je priča Krovne udruge politički 
beznačajna a teatrološki nedopustivo loša. Štoviše, istaknut će kako tekst jednostavno nije 
dramski, nego crno-bijeli skeč od kojeg nikada nije trebalo napraviti dramsku predstavu, 
a neće propustiti istaknuti da to nije radi njegovih eventualno političkih konotacija, nego 
isključivo zbog nepostojanja bilo kakvih teatroloških vrijednosti.38 

Za Ivicu Buljana pak, koji je u mandatu Mani Gotovac u splitskom kazalištu bio 
dramaturg, Krovna udruga, u Kovačevoj režiji, etički je odgovor na moralnu katastrofu 
zemlje i nespremnost da se suoči s posljedicama neodgovornosti, šovinizma koji je dugi 
niz godina divljački i diskretno nametan kao vrijednost novog društva.39 Neke atribucije o 
predstavi pojavljivat će se i kasnije u lokalnim ideološkim prijeporima i razračunavanjima.40 

Kako bilo, nakon nekoliko izvedbi predstava se više nije igrala. Zapamćena je tek kao 
neuspio pokušaj angažiranja kazališta u rješavanju društvenih pitanja, nakon kojega nije 
profitiralo ni kazalište niti su pak njime postavljena pitanja riješena! 

Na predstavu se kasnije, u članku Vrste i svojstva hrvatske dramatike u Domovinskom ratu 
i poraću, osvrnuo Vlatko Perković.41 Pod naslovom O jednom naručenom izrugivanju slobo-
darskom naboju autor s ironijom i dozom sarkazma opisuje okolnosti narudžbe teksta od autora 
koji do tada nisu imali nikakvoga dramskoga / dramaturškoga iskustva i bizarne odluke uprave 
kazališta da taj tekst postavi na pozornicu. Posebno apostrofirajući riječi autorskog dvojca 
da su otišli u kafić igrati ping pong i da su nakon toga napisali komad koji, navodi Perković, 
počinje sentimentalnom evokacijom dvaju oficira JNA, Milutina i Ljubomira, o lepotama 
armijskog života, i to pred njihov bijeg iz Splita na početku Domovinskog rata. U sljedećoj 
sceni njihovu odlasku se naslađuje i izruguje beskrupulozni Hrvat, neurastenik Zdenko. On 
navija za zengovce, a simpatična punica kaže ustaše i prezire ga. No, odlaskom Milutinove 
obitelji, Zdenkova bremenita kćer će ostati bez oca svog budućeg djeteta, Slobodana, sina 
Milutinova, Srbina. Onda autori gradiraju nemoralnost Hrvata iskazanu već kroz lik Zdenka: 
vrata Zdenkova stana rafalom iz kalašnjikova razvaljuje zengovac kodnog imena Kristijan. 
On uzurpira stan i obitelj tjera iz njega. Tada pravdoljubivi Milutin, da bi sačuvao stan 
obitelji trudne djevojke svog sina dolazi k Zdenku u uniformi zastavnika JNA i predstavlja se 
kao obaveštajac spreman raditi za Hrvatsku i potkazuje Kristijana kao špijuna JNA. Pridošli 
policajci tada stanu na stranu ugrožene obitelji. Brak između Srbina Slobodana i Hrvatice 
Anamarije postaje realnost zahvaljujući časnoj Milutinovoj intervenciji. U završnom prizoru 
svi zajedno, izmiješani, skrupulozni i beskrupulozni, imitirajući pjevače s televizijske snimke, 
pjevaju domoljubnu pjesmu Moja domovina. Pitajući se, nakraju, koja je funkcija navedene 

38	 Jasen Boko, Mani Gotovac zasipa javnost lažnim podacima, u: “Nacional”, br. 321, 1.VIII. 2002.
39	 Za teatar različitosti i tolerancije. Razgovor s Ivicom Buljanom, u: “Vijenac” br. 219, 25.7.2002.
40	 Joško Čelan primjerice spominje predstavu kao protuhrvatski kazališni igrokaz i lošiju vrstu onoga što je 

partizanija prikazivala po šumama, kao agitprop, usp. razgovor s Joškom Čelanom – Ništa se u Hrvatskoj ne 
razumije ako se ne uzme u obzir podzemna vlast, u: Portal HKV, objavljeno 9. 2. 2013., preuzeto: 4. 4. 2014.

41	 Vlatko Perković, Vrste i svojstva hrvatske dramatike u Domovinskom ratu i poraću, u: “Republika”, god. LXX, 
br. 9 / 2014., str. 37-69.



235

predstave, Perković podastire decidiran odgovor da je to: cinično izrugivanje slobodarskom 
naboju koji je domoljubna pjesma pobuđivala u Domovinskom ratu.42 

4.

Na splitskoj pozornici izveden je i Osmi povjerenik Renata Baretića. U dramatizaciji Lade 
Martinac-Kralj i Ivice Kunčevića, ujedno i redatelja predstave, roman koji je 2003. godine 
pobrao gotovo sve književne nagrade, izveden je 16. prosinca 2005. Izveden je također i 2013. 
godine (premijera 21. prosinca 2013., prilagodba i režija Saša Anočić, Gradsko kazalište 
Gavella). Književnu recepciju djela međutim nije pratila i jednaka recepcija kazališnog komada. 
Štoviše, kritika je odreda isticala kako višeslojnost Baretićeva romana s obiljem njegovih 
jezičnih vratolomija nije pronalazila prikladan scenski izraz, pa je redateljska preuzetnost ostala 
neuvjerljivom. Pa iako djelo, kako navodi Perković, zavrjeđuje najveću misaonu pozornost 
i izaziva razbuktanost čitateljeve mašte, gledatelju je to uskraćeno i zakinut je dramskom 
predstavom.43 Iste primjedbe izrazit će i drugi koji su pisali o predstavi. Vesna Božanić Serdar u 
“Novom listu” navodi da je dramatizacija sve ono snoliko, poetsko, simbolično iz romana svela 
na gotovo banalno te nije uspjela prenijeti duh romana;44 Boko pak u “Slobodnoj Dalmaciji” 
izdvaja da je roman pružio značajan otpor pokušaju prebacivanja u dramsku formu pa sve 
ono što je u romanu šarmantno, dramatično i poetsko biva na sceni uobičajeno, monotono, 
ponekad i banalno.45 Isto navodi i Helena Braut46 u “Vjesniku” ističući da izuzetak u literaturi 
nije moguće prenijeti na scenu. Jedini koji je odstupio od zajedničke kritičke ocjene je kritičar 
“Večernjeg lista” Želimir Ciglar;47 za njega je roman skladno prepjevan u teatar. Slične će misli 
izraziti i Stijepo Mijović Kočan vezano uz zagrebačku izvedbu 2013. godine u Dramskom 
kazalištu Gavella i u režiji Saše Anočića.48 Kako bilo, predstava nije požnjela ni približno sličan 
uspjeh kakav je imao Baretićev roman! 

5.

Kazališna tranzicija u društvenoj tranziciji na splitsku pozornicu je donijela još jedan 
komad. Organizacija dramski osviještenih naturščika (ODRON) u koprodukciji s Hrvatskim 
narodnim kazalištem 1999. godine je postavila predstavu Baš-beton i stupovi društva. Glasno 
najavljivana, izvedba u Dioklecijanovim podrumima dala je znatno manje povoda za smijeh 

42	 Isto.
43	 Vlatko Perković, Dobre i loše vijesti, u: “Vijenac”, br. 307, 22.12. 2005.
44	 Vidi: http://www.knjiga.hr/08.asp?god=2007&mjesec=9&ID=3551.
45	 Prema: isto.
46	 Isto.
47	 Isto.
48	 Stijepo Mijović Kočan, Prilagodbe ili prevlast uprizorenja nad pričanjem, u : “Kolo” 6 / 2013., str.175. 



236

i dobru kazališnu zabavu nego što se to očekivalo.49 Istaknuto je da je razlog tomu sam tekst 
koji je tražio dramaturšku ralicu koja bi posložila sve elemente od kojih je sastavljen, a što 
nije pošlo za rukom ni redatelju predstave Ivici Buljanu ni glumcima čije individualnosti i 
talenti nemaju pravi dramski okvir unutar kojega bi mogli funkcionirati i stvoriti kazališnu 
predstavu. (Isto) Tako se predstava pretvorila tek u nagovještaj koji je – u drukčijem rasporedu 
– mogao ponuditi i više od pokušaja! 

Umjesto podrobnijeg osvrta, vrijedi tek apostrofirati Bokinu ocjenu: Cijela predstava 
za splitske i hrvatske prilike u svojoj ideji prava je kazališna revolucija: u konvencionalnost 
Splitskog ljeta i Hrvatskog narodnog kazališta, zahvaljujući novoj Upravi kazališta, ubacila se 
pravim desantom ova skupina mladih umjetnika koji se kazalištem bave samo kao još jednim 
izrazom svojih neobičnih osobnosti. Njih ne zanimaju kazališne estetike ni propitkivanja 
mjesta i sudbine hrvatskoga glumišta na kraju stoljeća. ODRON je tipično splitska pojava 
koja je u stanju poigravati se svim svetinjama, kazališnim, medijskim, estradnim i političkim, 
i ironizirati ih, a spremni su dotaknuti i samoga Papu. Spontanost i neiskvarenost glumačkih 
podražaja, duhovitost i neodoljiv šarm njihove su najveće vrline i nesumnjivo će, osim 
uplakanih mama, i znatan dio mlade publike tu sebi naći zabavu. ODRON govori njihovim 
jezikom, ne pokušavajući ga pretočiti u scenski govor koji izbjegava stvarnost, pa iako mu i 
nedostaje dramskog, obračuna s vlastitom stvarnosti ima u izobilju.50

6.

Zaključno; kazališna tranzicija, ako tako nazovemo zbivanja u hrvatskom kazalištu na 
razmeđu stoljeća, imala je odjeka i na splitskoj pozornici. U ozračju turbulentnih društvenih 
događanja pojavilo se nekoliko autora čije su predstave – korespondentne onome što se 
događalo na daskama ostalih hrvatskih kazališta – predstavljale iskustvo razlike spram 
etabliranog kazališta i njime posredovana ukusa. Neke od predstava splitskih autora pritom 
su proglašene najpamtljivijim kulturnim događajima godine, svjedočeći da društvena kriza 
nužno ne mora značiti i krizu kazališta. Štoviše, kao stanje duha i društva, kriza kao da je 
stimulativno utjecala na oslobađanje novih i neistraženih mogućnosti kazališne prakse, a 
kada je riječ o splitskom dijelu hrvatskog kazališnog narativa, najavila je i nova imena čiji 
prilog u budućnosti s razlogom i s velikim pouzdanjem treba očekivati. 

49	 Boko, u rukopisu.
50	 Isto. 



237

Maja Đurinović

HRVATSKO PLESNO KAZALIŠTE:  
PROPUSTI I PREDRASUDE

Ovaj tekst je nastao na temelju osobnog iskustva s hrvatske plesne scene: izvođačkog, 
praktičnog i teoretskog, kritičko-publicističkog rada,1 a naslov je, u konačnici, određen po 
zvuku. Gledajući prema smislu, na prvom bi mjestu bile i jesu, još uvijek prisutne, povijesne 
i aktualne predrasude iz kojih onda proizlaze propusti. 

Usudila bih se tvrditi da je hrvatska plesna scena (a pod njom, kao i uvijek, 
podrazumijevam svu raznolikost stilova, žanrova i škola) prednjačila po svojim naprednim 
stavovima i umjetničkim dosezima unutar obje Jugoslavije te je osamostaljivanjem, 1990-ih, 
predstavljala velik potencijal nacionalne promidžbe. 

Riječ je o umjetničkom području koje je od 1920-ih aktivno, a praktično i teoretski 
uspostavljalo je europske temelje hrvatskoj plesnoj kulturi, kao i o nizu plesačkih ličnosti 
međunarodne karijere, koji su autoritetom umjetničkog djelovanja svjedočili talent i 
potencijale ove male slavenske zemlje i kao takvi bili stalne poveznice i neka bitna susretišta 
sa svjetskom scenom. 

Kao miraz iz bivše države, u Zagrebu su ostala dva iznimno važna festivala: Muzički 
biennale, koji je među prvima dovodio suvremena glazbeno-scenska djela, i, probijajući 
barijere partijskog duha, unio pravo na umjetničku radoznalost i slobodu igre i eksperimenta; 
i – za područje plesnog kazališta najvažniji: Tjedan suvremenog plesa, koji je od prvotne 
smotre, kao nekog pregleda suvremene hrvatske scene (1984.), do te nove početne 1990.-e 
prerastao u značajno mjesto susreta europskog, pa onda i svjetskog, suvremenoplesnog teatra 
– odnosno teatra koji počiva na pokretu i razvija se u žanrovskim međuprostorima plesa, 
fizičkog teatra, mime, performansa, neverbalnog, konceptualnog, apsurdnog teatra… Tjedan 
želi biti ne samo izlog i prozor u svijet plesnog zbivanja već i most integracije naše kulturne 
baštine u svjetsku…2

1	 Tekstove plesne problematike objavljivala sam u “Quorumu”, “Vijencu” i “Slobodnoj Dalmaciji”, a i dalje ih 
redovito objavljujem u stručnom časopisu “Kretanja”, “Kazalištu” i na stranici plesnascena.hr (kulisa.eu)

2	 M. Žagar, TSP / Gib, 1989.



238

Područje plesnog teatra je imalo tu neopterećnost, slobodu, otvorenost i komunikativnost, 
bilo je posve spremno za 21. stoljeće i za Europu, tako da je Hrvatska od početka krenula 
kao dio europske plesne scene, pogotovo na razini izvaninstitucionalnih skupina suvremenog 
plesa, s jasno definiranim vizijama, ciljevima i planovima umrežavanja. Tako je na 
ravnopravnom jeziku i bez kompleksa malog naroda, imala veliku priliku uspostaviti se i 
predstaviti svijetu kao autentična i zanimljiva umjetnička sila. Bilo je više (ali ne i dovoljno) 
glasova koji su isticali da je ples jedan od najjačih i najperspektivnijih izvoznih kulturnih 
proizvoda Hrvatske.

Krenulo je s puno optimizma, ali ne – zadugo, jer na razini kulturne politike nije bilo 
ni razumijevanja ni vjere u vlastite umjetničke snage (pogotovo one mlađe) i uopće u plesno 
kazalište kao nacionalno reprezentativnu umjetnost. I tako su se iz predrasuda dogodili 
propusti. Osvrnut ću se na dva, po mom mišljenju, ključna propusta (jedan iz područja 
hrvatske tradicije baleta, tj. mainstreama, drugi iz suvremenog plesa) te na, kao treći, jedan 
kasniji propust, vrlo karakterističan za primjenu politike u kulturi. 

Propust prvi

Pri pregledu repertoara baleta hrvatskih nacionalnih kazališta,3 razvidno je da hrvatski 
balet 1990-e dočekuje na koljenima. U Osijeku ga već dugo nema, a u Rijeci i Splitu životari 
i nekako preživljava bez jasne svijesti o tome tko bi, i što i zašto trebao plesati, a i Zagreb 
uglavnom kao premijerne naslove nudi lakše programe plesnih kolaža. I onda sa stvaranjem 
nove, naše države, i na području plesne umjetnosti dolazi do općeg poleta, ideja, planova i 
želja da se situacija s baletom u kazalištima promijeni. Kraj rata se još nije naslućivao, ali 
je rasla vjera u nove mogućnosti mlade i, prema očekivanjima, moderne europske države, 
u čijoj će se kulturi odsada vrednovati profesionalnost i stručnost, a ne politička podobnost 
(danas bismo rekli stranačka pripadnost) i osobne veze.4 Optimistička očekivanja potkrijepilo 
je i postavljanje Milka Šparembleka na čelo zagrebačkog Baleta. Imali smo ovdje, u Zagrebu, 
umjetnika koji je istu dužnost uspješno obnašao u Lyonu, Montrealu, Lisabonu, čak i u 
Metropolitenu… A njegov umjetnički program je bio vrlo jasnih profesionalnih stajališta: 
Repertoar i stvaranje repertoara nije apstraktno … to su ljudi, prostor, vrijeme i novac. 
Najavio je promišljen i za zagrebački Balet moguć repertoar koji bi jednako njegovao 
antologijska djela klasičnog baleta, očuvao status domaćih djela, ali se i uzdigao na europsku 
razinu zbivanja u suvremenom baletu. 

Prve tri godine Baleta Hrvatskoga narodnog kazališta u Zagrebu ostaju za pamćenje: 
uz premijere Trnoružice Orlikovskog, Pjesama ljubavi i smrti (Mahlera i Šparembleka), 
Đavla u selu (Lhotke i Mlakarovih) te Hommagea Carlu Orffu te Boldinovu Carminu 
buranu i Šparemblekov Trijumf Afrodite, praizvedeni su Kraljevo Papandopula i Boldina, 

3	 125 godina profesionalnog baleta u Hrvatskoj, Hrvatsko društvo baletnih umjetnika, Zagreb 2003.
4	 Balet je i ovdje specifično područje. Nema te protekcije koja može staviti u ulogu Labudice plesačicu koja nema 

vrhunsku tehniku, ne vrti foutesse, nema izrađen arabesk, nužnu mekoću ruku… koja uz talent svakodnevno ne 
radi na sebi… 



239

Amadeus monumentum Mozarta i Šparembleka i kao poklon portugalskog umjetnika Vasca 
Wellenkampa (Šparemblekovog plesača u vrijeme kada je on vodio Gubelkian) čarobne i 
dirljive Balade… koje donosi vjetar. Taj antologijski balet, u pravom smislu poetski plesni 
teatar kao da je ulovio i sažeo trenutak zajedničkoga bolnog zanosa, veličanstven i krhak 
kao fado u sjetnim i strastvenim stihovima Amálije Rodrigues: narode što se pereš u rijeci 
/ i svojom sjekirom tešeš / daske za moj kovčeg…pitam vjetar što huči / za vijesti o kraju 
mome / vjetar o nesreći muči / vjetar ne zbori o tome… Kojim glasom da isplačem fado? 
rezoniralo je suosjećanje s ranjenim, ustreptalim, uplašenim, osjetljivim dušama koje su u 
to vrijeme zbunjeno i bespomoćno živjele normalan život u Zagrebu punom prognanika i 
njihovih tužnih i tragičnih svjedočanstava. Istovremeno, Balade su bile i novi koreografski 
rukopis i izazov za plesače: u lakoći leta, i bolnoj lomnosti pada, u finoj nijansiranosti eforta. 
Tu je negdje razvidno stasala i nova, ekspresivna, plesačka generacija spremna na suvremeno 
poimanje baleta (Mihaela Devald, Milka Hribar, Mateja Pučko…).

I tu negdje, s beskrajnim očekivanjem, završavam tekst povijesnog pregleda zagrebačkog 
Baleta za novo, izmijenjeno izdanje monografije Hrvatsko narodno kazalište: 1840 – 1860 
– 1992.,5 a onda je sve – splasnulo. U kazalištu se desila neka čudna poplava i balet se 
morao preseliti u nemoguće uvjete Doma hrvatske vojske; dolazi do štrajka; Šparemblek 
napušta Hrvatsko narodno kazalište. Jedan od razloga je što je mjesecima uzaludno čekao na 
zamoljenu audijenciju kod ministra. 

Ako Šparemblek kao vodeća ličnost hrvatskog baleta i v.d. ravnatelja Baleta Hrvatskoga 
narodnog kazališta u Zagrebu nije uspio iskomunicirati probleme, vizije i potencijale 
hrvatskoga plesnog teatra, kako bi to tek uspjelo nezavisnoj plesnoj sceni?

Propust drugi

Vraćamo se Tjednu suvremenog plesa koji pod vodstvom Mirne Žagar hrabro pomiče 
granice spoznaja o suvremenom teatru. U međuvremenu je Tjedan zaintrigirao širu, novu 
radoznalu kazališnu publiku kao i stručnu, kazališnu kritiku. O predstavama se diskutira, trči se 
s predstave na predstavu iz kazališta u kazalište. Sve što posljednjih godina viđamo na Tjednu 
plesa doima se kao jedno veliko DA upravo onim stremljenjima koja ruše granice između 
kazališnog čina i samog plesnog događanja dokazivanjem neizbježnosti njihove povezanosti 
i potom je stilski označujući plesnim teatrom, gestualnom dramom, koreodramom...6 

Uz Tjedan suvremenog plesa formira se Hrvatski institut za pokret i ples (HIPP) i pokreće 
se projekt MAPAZ (Moving Academy for Performing Arts Zagreb) kao dio međunarodne 
edukativne organizacije MAPA, čije je središte u Amsterdamu. Sve to, na nivou Hrvatske, i 
dalje vodi umjetnička ravnateljica Tjedna Mirna Žagar nastojeći održati samostalnost plesa 
kao ishodišta kazališta pokreta i performansa, kao i svoju osobnu profesionalnu nezavisnost. 
HIPP je trebao objediniti sve inicijative i projekte koji su se razvili iz Tjedna i uz Tjedan. 

5	 Hrvatsko narodno kazalište u Zagrebu i Školska knjiga, Zagreb 1992.
6	 Lj. Mikulčić, “Novi list”, 7. srpnja 1993.



240

Organizirani seminari su pokrivali različite vidove kazališne djelatnosti, od izvođačkih 
tehnika, preko seminara rasvjete i korištenja specijalnih efekata do Arts Managementa. 
Preko HIPP-a Zagreb dobiva organizaciju Koreografske platforme za međunarodne susrete u 
Bagnoletu, (što je ujedno bila i odskočna daska hrvatskim mlađim autorima za međunarodnu 
prezentaciju); zatim MAPAZ – radionice su se održavale i u Hrvatskoj, a na one koje su se 
održavale u ostalim europskim MAPA centrima slali su se stipendisti.7 Zahvaljujući mreži 
suradnika i brojnim kontaktima u inozemstvu, HIPP organizira predstavljanje umjetnika iz 
Hrvatske u sklopu projekta Modern Zagreb u Kopenhagenu i Stockholmu 1993., kao dio 
manifestacije Kopenhagen – kulturna prijestolnica Europe. 

Fleksibilna, aktivna organizacija koja se brzinski umrežavala u europske sisteme kulturnog 
poslovanja nije se uspjela smjestiti u stvarnost hrvatske kulturne politike. Kopenhagen je 
u umjetničkom smislu bio visoko ocijenjena promidžba Hrvatske, no istovremeno prilična 
blamaža. Kako je danski selektor sam i u suradnji s nevladinim organizacijama birao ono 
što je smatrao zanimljivim, modernim i originalnim umjetničkim produktima nove države, 
hrvatsko kulturno vrhovništvo se našlo uvrijeđeno, te se financijski i promidžbeno trudilo 
držati što dalje od sudionika i programa. Ukratko: Danska je morala sama platiti i promovirati 
prezentaciju Zagreba u Kopenhagenu. Bilo je to također 1993., riječ je o istom ministarstvu, i 
procesu kresanja krila plesnoj umjetnosti koja se očito prenaglila u svom nadobudnom letu.

Problem, načet 1993., kulminirat će nekoliko godina kasnije, kad je izostala podrška 
ministarstva za daljnju djelatnost HIPP-a, odnosno kad je došlo vrijeme da Zagreb osamostali, 
tj. udomi i razvije projekt MAPAZ kao vlastiti originalni proizvod. Udarac je pojačan tajnim 
i brzinskim iseljavanjem ureda Tjedna iz Zagrebačkog kazališta mladih, kada je dobar dio 
dokumentacije završio u smeću. Prekid s projektom MAPA je značio iseljenje iz ureda koji je 
bio u Đorđićevoj 17 u privatni stan, i nije čudno što je Mirna Žagar 1998. prihvatila vodstvo 
Dance Centrea u Vancouveru i što je, godinu dana kasnije, u razgovoru za “Večernji list” 
izjavila: Hrvatski ples će opstati, ali možda ne u Hrvatskoj!

Hrvatski ples nije propao, iako su stvari svedene u razumne, realne okvire privatnih 
inicijativa, privatnih arhiva, privatnog ulaganja u literaturu, obrazovanje i projekte.

I počelo se ponovno iz početka, polako, otvaranjem teme i problematike plesne 
umjetnosti na više paralelnih fronta. Početkom 21. stoljeća pokrenuti su novi festivali (Festival 
suvremenog plesa i neverbalnog teatra Savičenta, Platforma, Monoplay u Zadru, festivali 
u Karlovcu, Splitu i Varaždinu…) kao okupljališta nacionalne, regionalne i međunarodne 
selekcije ali i kao iskaz želje za decentralizacijom. A HIPP Mirne Žagar dobio je, kao neku 
vrst zadovoljštine, mandat za vođenje Zagrebačkoga plesnog centra, konačno otvorenog 
2009. 

7	 Od kojih su mnogi umjetnici, kao Jasna Vinovrški, Aleksandar Acev, Ivana Müler, Irma Omerzo, Marija Ščekić, 
Andreja Božić… ostvarili vidljive karijere u inozemstvu. 



241

Propust treći

No vraćam se na još jedan propust, vezan uz novi val optimizma oko ulaska u novo 
tisućljeće, kad se krenulo u razgovore i diskusije oko strategije razvoja se i plesna umjetnost 
skromno, ali ipak, s pokojim retkom spominjala. No, priznajem, ministarstvo je 2002. 
pokrenulo projekt popisivanja i analize zatvorenih prostora koji u naseljima Hrvatske služe 
za scenske izvedbe i taj projekt je uključio ravnopravan a autonoman prostor za istraživanje 
plesne scene. I kad je stručna ekipa koju je formiralo ministarstvo nakon više od godinu dana 
rada izradila elaborat na temu – kojom je otvoren put za nacionalno umrežavanje kazališta i 
kazališnih, plesnih i glazbenih skupina, promjenom sastava ministarstva projekt je nabrzinu 
okončan, bez dogovorenog tiska i izlaska pred javnost. Napominjem da u tom popisu nije 
bilo nikakvoga ideološkog, političkog sadržaja, bio je vrlo konkretan i korektan, tehnički 
precizan i uključivao je, uz tabele s podacima, analizu i prijedlog daljnje strategije za dobrobit 
Hrvatske kao europske države. To je bio projekt usklađen s europskim načinima istraživanja 
i njegovo odbacivanje je usporilo prirodan tijek procesa rada na nacionalnoj mreži koja je 
silno potrebna jer je prije svega zamišljena kao stručno vođeno nacionalno širenje kazališne 
kulture, jednako potrebno publici kao i umjetnicima kojima je raspad Jugoslavije drastično 
smanjio tržište. Nedavno se (više od deset godina kasnije!) ponovno krenulo u taj, odnosno 
sličan, projekt i nadamo se da će ovaj put imati i rezultate. 

Na kraju

Vraćam se na balet. I Split i Rijeka imali su sjajne periode i uspone (uz Šparembleka pojavio 
se i mladi talentirani koreograf Staša Zurovac), ali su već neko vrijeme u padu. Osijek nema 
Baleta, ali daje balete. Zagreb već dulji niz godina održava visoku razinu europske umjetničke 
sile. Ali svaka promjena vodstva zastrašujuće uzburkava i ugrožava umjetnički rad… 

Periodički se i uvijek iznova potiču rasprave o ukidanju manjih ansambala i stvaranju 
jednoga jakoga nacionalnog baleta nasuprot stava koji zagovara decentralizaciju te 
programsku i svu drugu autonomiju dotičnih kuća. Ono što moram naglasiti, uvijek i ponovno, 
jest činjenica da se u izboru intendanata nikad ne gleda na njegov stav kroz program baleta, 
hoću reći da to područje nema težinu, pa se njime sigurno i manje bave. To je uvijek na razini 
neke usputne informacije, vrlo općenite i neodređene, u krajnjoj liniji nebitne. Rijetko koji 
intendant nacionalne kazališne kuće (koja objedinjuje ravnopravne ansamble: dramu, operu 
i balet) zna što zapravo drži dobre plesače (koji su definitivno građani svijeta jer ih ne veže 
jezik) u nekom kazalištu: plesači ostaju zbog dobrog repertoara. Naime, plesač ima kratak 
vijek, on mora plesati, s jedne strane održavati se i rasti u vještini klasičnog, akademskog 
baleta – s druge mora proširivati osobne granice novim izazovnim koreografskim rječnicima. 

Majstorska djela klasičnog baleta su stalni repertoar svih velikih baletnih ansambala. 
Labuđe jezero, Ščelkunčik, Giselle pune blagajne jer privlače publiku, kao izložba Rembrandta, 
ali njihovo održavanje košta, ono je neusporedivo sa suvremenim repertoarom, i tu pucaju 



242

mladi nadobudni menadžeri, užasnuti cijenom baletnog tutua i redovitim trošenjem skupih 
baletnih špica. 

Ipak, hrvatska plesna scena je napravila veliki i društveno vidljiv pomak. Plesno 
izdavaštvo je do nedavno bila stihijska pojava bez dubljih korijena i financijske potpore. 
Pokretanjem časopisa “Kretanja”, kao i plesne biblioteke, počelo se popunjavati i ovu 
prazninu. A pokretanjem Plesne akademije pri ADU razvidno je i tko treba plesnu literaturu, 
i gdje se formiraju nove, obrazovane i spremnije plesne snage.

Također, Odbor Krležinih dana ruši predrasude pozivajući me, evo već treći put, da 
govorim o plesu. A je li moguće zamisliti u skorijoj budućnosti da časna institucija kakva je 
HAZU prihvati u Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU i ples?

LITERATURA

Hrvatsko narodno kazalište u Zagrebu: 1840–1860–1992, Hrvatsko narodno kazalište u 
Zagrebu i Školska knjiga, Zagreb 1992.

125 godina profesionalnog baleta u Hrvatskoj, Hrvatsko društvo baletnih umjetnika, Zagreb 
2003.

Korpografije: 20 godina Tjedna suvremenog plesa, Hrvatski institut za pokret i ples, Zagreb 
2003.

“Vijenac”, od br.116 / 117 (18. lipnja 1998.) do br. 369 (24. travnja 2008.)
“Kretanja”, časopis za plesnu umjetnost, 1-22, pokrenut 2002., Hrvatski centar ITI, Zagreb.
Kulisa.eu/plesnascena.hr



243

Livija Kroflin

HRVATSKO LUTKARSTVO U RAZDOBLJU 
TRANZICIJE I GLOBALIZACIJE

Hrvatsko se društvo od devedesetih godina suočava s cijelim nizom izazova koje pred 
njega postavljaju procesi tranzicije i globalizacije, obilježeni još jednim snažnim pečatom 
– Domovinskim ratom. Ovaj tekst odgovara na pitanja kako su – u organizacijskom i 
umjetničkom pogledu – na te izazove odgovarala hrvatska kazališta lutaka.

Nov početak u hrvatskom lutkarstvu nekih davnijih vremena označio je također jedan 
rat, jer se lutkarska kazališta u Hrvatskoj (kao i u drugim republikama ondašnje države – 
Jugoslavije) počinju osnivati nakon završetka Drugoga svjetskog rata, 1945. godine, kad 
je utemeljeno Kazalište lutaka Pionir u Splitu. Lutkarskih predstava bilo je u Hrvatskoj, 
dakako, i prije toga (koliko god da se u ono vrijeme htjelo prikazati da cijela povijest počinje 
četrdesetpete): u Zagrebu još za vrijeme Prvoga svjetskog rata, pa ponovno 1920-ih godina, a 
1930-ih bilo ih je i u Zagrebu, i u Splitu, i u Sušaku (Rijeka nije tada bila u sklopu Hrvatske), 
a u Osijeku su djelovale čak četiri lutkarske scene. No od 1945. doista se piše nova povijest, 
kako svega drugoga, tako i lutkarstva. Nakon splitskog, profesionalizira se 1948. zagrebačko 
lutkarsko kazalište (tada zvano Zemaljsko kazalište lutaka, koje se nastavlja na rad Družine 
mladih, aktivne još od 1939. godine), te se potom osnivaju i kazališta u Zadru, Osijeku i Rijeci. 
Jugoslavija je, iako nesvrstana, bila, na sreću lutkara, pod snažnim utjecajem Sovjetskoga 
Saveza, te su lutkarska kazališta bila organizirana po Obrazcovljevu modelu: svaki je veći 
grad imao svoje kazalište s vlastitom zgradom, stalnim ansamblom, radionicom, upravom, 
ponekad kućnim redateljem i scenografom i, dakako, državnim subvencijama. Repertoar je 
bio usmjeren gotovo isključivo djeci. 

Takav je model organizacije kazališta ostao sve do danas. Tranzicijski vjetrovi nisu 
ga uništili, iako su ga prilično uzdrmali. Državne subvencije presušuju i kazališta moraju 
povećavati vlastite prihode. Uzdržavanje vlastitih zgrada postaje sve veći teret, pa ipak 
kazališta rado ulaze u investicije te renoviraju svoje stare, odnosno čak grade nove zgrade, 
očito se uzdajući u to da će i investicije, kao i tzv. hladni pogon, ali i sve ostale troškove, plaćati 
vlasnik (grad ili županija). Godine 1996. dovršene su adaptacije zgrada Gradskoga kazališta 
lutaka Rijeka i Dječjega kazališta u Osijeku, potom se, nakon više godina beskućništva, 



244

2004. u svoju novoobnovljenu zgradu vraća Zagrebačko kazalište lutaka, a 2007. godine 
i Gradsko kazalište lutaka Split. Napokon je, 2011. godine, okončana četvrt stoljeća duga 
(počela je 1986.) gradnja nove zgrade Kazališta lutaka Zadar.1 No, iako prekrasne i tehnički 
najsuvremenije opremljene, te dvorane nisu uvijek pogodne za lutkarske predstave, pa se 
čini da se suvremeno hrvatsko lutkarstvo posve odriče paravana, i to ne iz umjetničkih 
nego posve tehničkih razloga (drastičan je primjer Zagrebačko kazalište lutaka, u koje se u 
najnovije vrijeme, paradoksalno, vraćaju upravo čiste paravanske predstave). Svoje prihode 
kazališta često dopunjuju iznajmljivanjem dvorane za razne programe, najčešće vrlo daleko 
od kazališne ili bilo koje druge umjetnosti. 

Tipičan primjer uspješnoga tranzicijskog ravnatelja bio je Ratko Glavina, dramski 
glumac, vlasnik privatnoga kazališta, koji na čelo splitskoga kazališta lutaka dolazi u sezoni 
1994. / 1995., nakon nekoliko kriznih godina toga kazališta. On odmah žustro prianja na 
reorganizaciju kazališta, potiče preuređenje dotrajale zgrade, povećava vlastite prihode, 
broj premijera i broj izvedaba. Izdaje monografiju kazališta, u kojoj je čak deset stranica 
posvećeno pitanjima reorganizacije kazališta (od toga osam stranica različitih grafikona) i u 
kojoj se nabrajaju uspjesi prve godine njegova mandata, među kojima: 

Ostvaren je rekordni broj premijera (6)
Rekordni broj repriza (416) 

te međunarodni projekti:
– Kazalište je svog djelatnika (Tehnika) uputilo na studijsko usavršavanje u kazalište 

“Minor” iz Praga.
/.../

– Realizirana je suradnja s talijanskim “Teatrom del Canguro” iz Ancone – zajednička 
predstava “Priče iz kompjutora”, a 22.06.1994. godine potpisana Povelja o kulturnoj 
suradnji naših dvaju kazališta.

– Ugovoreno je gostovanje u Italiji s predstavom “Nebesko kazalište” na talijanskom jeziku.
/.../
– U Pragu je 22.06.1995. godine potpisana Povelja o kulturnoj suradnji između 

lutkarskih kazališta iz Češke (Prag), Italija (Ancona), Slovenije (Ljubljana), Zagreba i Splita, 
u veoma svečanoj atmosferi i uz prisustvo Veleposlanika tih zemalja.2

I kao kruna svega – Glavina je, kako se u prvo vrijeme činilo, uspio odgovoriti na 
višedesetljetne žalopojke hrvatskih lutkara o nedostatku lutkarske škole osnivanjem 
dvogodišnjega Dramsko-lutkarskog studija, na kojem su lutkarske predmete predavali veliki 
stručnjaci: Zlatko Bourek, Edi Majaron iz Slovenije i Karel Makonj iz Češke. No, očito 

1	 Događaj zaista od povijesne važnosti, jer, kako navodi Abdulah Seferović, posljednja zgrada namijenjena 
isključivo profesionalnome kazališnom korištenju građena je u Dalmaciji koncem XIX. stoljeća (Split, 1983.). 
Ako se ne računa Koncertna dvorana Lisinski u Zagrebu, koja nije kazališna zgrada, te određen broj adaptacija 
koje su veći ili manji kompromis, onda situacija – čini se – nije ništa bolja ni u cijeloj Hrvatskoj. A. Seferović, 
Lutkari svete Margarite, Kazalište lutaka Zadar, Zadar 1997., str. 17.

2	 Gradsko kazalište lutaka Split, Monografija, 1945. – 1995., Gradsko kazalište lutaka – Split, Split 1995., str. 108-109.



245

utemeljena na ne baš čvrstim temeljima, ta se škola ubrzo ugasila, ali ne prije negoli je na 
repertoaru Gradskog kazališta lutaka Split ostavila čak šest premijernih naslova postavljenih 
u tek nešto više od godine dana. 

Glavina će nastaviti suradnju s drugim kazalištima posudbom lutaka, pa čak i uvozom 
već gotovih predstava iz inozemstva. 

* * *

Uz pogled na promjene na organizacijskom i financijskom planu, zanimljivo je vidjeti 
do kojih promjena dolazi na umjetničkom planu hrvatskoga lutkarstva. 

Zadarski lutkari često su, i to s pravom, smatrani avangardom hrvatskog lutkarstva. 
Potpuno posvećeni svome poslu kao poslanju, hrabro su istraživali mogućnosti lutkarske 
umjetnosti i, neslični ijednome drugom kazalištu, stvarali vlastiti, originalni izraz. Godine 
1990. Kazalište lutaka Zadar prikazuje prvo u nizu djela iz hrvatske klasične baštine: Muku 
svete Margarite nepoznatog autora (premijera 18.4.1990.), koju poljski redatelj Wiesław 
Hejno postavlja u stilu srednjovjekovnoga crkvenog mirakula, a nakon kojeg slijedi Judita 
Marka Marulića u režiji Marina Carića (adaptator Tonko Maroević, likovni kreator Branko 
Stojaković i skladatelj Joško Koludrović; premijera 22.4.1991.). Domovinski rat već je bio 
počeo, stoga Abdulah Seferović o tim predstavama piše:

Ne može se tvrditi kako umjetnici imaju nadnaravne moći, ali ni poricati kako katkad 
njihova djela mogu proreći sudbonosne događaje. Drukčije rečeno, ne treba misliti kako 
su zadarski lutkari vidoviti, ali se ne može zanijekati kako su njihova uprizorenja Muke 
svete Margarite i Judite na čudesan način bila prispodobiva povijesnim događajima koji 
su obilježili uspostavu hrvatske državne neovisnosti i srbijansku vojnu agresiju na mladu 
hrvatsku državu i demokraciju. Po tome su proglašene proročanskim predstavama.3 

Pa iako se Dalibor Brozović, pišući o Juditi u povodu gostovanja u Zagrebu, pobojao 
kako postoji i opasnost da te izvanjske konotacije zastru umjetnički doživljaj i samoga djela i 
same izvedbe, što bi onda bila još jedna posve svojevrsna u nizu ratnih nepravdi,4 predstava 
je umjetnički bila toliko snažna da je preživjela rat te joj vrijednost priznaje čak i Anatolij 
Kudrjavcev, inače nimalo nježan prema zadarskim lutkarima:

Zadarsko Kazalište lutaka, premda ovog puta gotovo da i nije funkcioniralo lutkarski, 
pokazalo je visok stupanj scenske kultiviranosti i spremnosti za sve moguće pustolovine /.../ 
Sveukupnost te predstave je čvrst, zgusnut sustav koji imponira svojim jedinstvom. Sve što 
se zbiva, a zbiva se mnogo, podređeno je sveopćem obrednom duhu i temeljitoj vjeri u slijed. 
Minijaturne šale i patetične epske hiperbole sastaju se i sporazumijevaju kao zakonitosti. /.../ 
Carić je, dakle, ostvario moderan teatar baratajući arhaizmima. Nije im dozvolio da govore 
u svoje ime, nego ih je podvrgao isključivo scenskom. To je ta tajna! /.../ Redatelj je zamijenio 
lutke u trenutku kad su okolnosti prerasle simboliku i stekle fizička prava. Taj je prijelaz 

3	 A. Seferović, Lutkari svete Margarite, Kazalište lutaka Zadar, Zadar 1997., str. 21.
4	 Isto, str. 22.



246

izgledao furiozno, kao prodor neke fatalne stihije ljudskoga u skučeni okvir fikcije. Zatim je 
zavladao epski ritual koji je izmijenio dimenziju slike i smirio govor /.../ Zacijelo je posve 
točno ono što se tvrdi o ansamblu zadarskog Kazališta lutaka. A tvrdi se da su mu kreativne 
mogućnosti veoma visoke te da je riječ o iznimno kultiviranim glumcima-voditeljima. Naime, 
teško da bi neki drugi sustav uspio ostvariti takav kompromis između riječi i slika u svim 
mogućim scenskim omjerima. Za to se hoće poseban dar. Naprosto nitko od nazočnih nije 
dozvolio upad nekog neprimjerenog, banalnog glasanja. Sve se svelo na jedinstven stil iz 
kojega su izvanjske tek pojedine intonativne sklonosti kao dramske razlike i kontrasti. Nigdje 
skokova u prazno ni nepotrebne afektacije.5

Naprotiv, predstavi Stjepan, posljednji kralj bosanski – koju su u režiji Tomislava 
Durbešića izvodili glumci pod maskama Mojmira Mihatova (premijera 4.6.1993.), a za 
koju će oštri Kudrjavcev reći da se radi o povijesnoj tragediji u stihovima, koju je sredinom 
19. stoljeća napisao zaboravljeni Mirko Bogović i koja spada u hrvatski književni arhiv6 
– vrijednost su dali samo uporni pokusi u gradu pod režimom stalne opće opasnosti, bez 
struje i vode, ali uz neprestano ubojito rasprskavanje granata, dok su joj publicitet osigurali 
gradski huligani koji su jedne noći zapalili scenografiju i maske iz predstave. Publicitet o 
tome vandalizmu bio je najmanje desetak puta veći nego o samoj predstavi,7 zabilježio je 
Abdulah Seferović. 

Luko Paljetak Božićnim će triptihom odgovoriti na one želje i potrebe hrvatskoga puka 
koje su u bivšem sistemu morale ostati nezadovoljene, te se s pozornice čuju starohrvatski 
tekstovi Sabe Mladinića, Šimuna Vitasovića, Mavra Vetranovića, Marina Držića i Antuna 
Gleđevića, svi na temu Isusova rođenja, a s pozornice sagrađene na motivima hrvatskog 
pletera, kojom dominira Oko Oca Nebeskoga (scena i lutke Mojmir Mihatov) čuju se hrvatski 
sakralni napjevi. Zadovoljstvo za oko i uho – uz uživanje u još donedavno nedopuštenom – 
bilo je dovoljno za uspjeh predstave (premijera 11.4.1994.). 

Niz velikih predstava nastavlja se Zvjezdanom u režiji glumice lutkarice Milene 
Dundov. Ovaj put predstava ne nastaje, doduše, po tekstu hrvatskog autora nego po bajci 
Oscara Wildea i nije izvedena lutkama nego maskama koje glumcima potpuno prekrivaju 
glave, naglavcima, kako ih zove Jakša Fiamengo,8 i predimenzioniranim rukama koje, kako 
to vidi Dalibor Foretić, obličju daju posebnu otužnu izražajnost, u surovoj i zagasitoj boji 
jute od koje su sačinjeni kostimi i draperije,9 likovnoj kreaciji Mojmira Mihatova. Foretić s 
pravom ističe kako su zadarski lutkari poznati da se u predstavi ne ponavljaju, nego svakim 
projektom istražuju nove mogućnosti vizualizacije i animacije, te za Zvjezdana kaže da je 
najveće lutkarsko ostvarenje u hrvatskom glumištu u minuloj sezoni10 (premijera 7.4.1995.). 

5	 Isto, str. 19-20.
6	 Isto, str. 47.
7	 Isto, str. 23.
8	 Kositreni vojnici hrvatskog lutkarstva, priredio Abdulah Seferović, Kazalište lutaka Zadar, Zadar 2001., str. 50.
9	 Isto, str. 49.
10	 Isto.



247

Slijedila je Šuma Striborova Ivane Brlić-Mažuranić u režiji Zlatka Svibena, dramaturgiji 
Ljubice Ostojić i likovnoj kreaciji Mojmira Mihatova, izvedena 1996. u kombinaciji živih 
glumaca i nekoliko lutkarskih tehnika te posljednja u nizu velikih predstava koje posežu 
za hrvatskom klasičnom baštinom – uprizorenje prvoga hrvatskog romana, Planina Petra 
Zoranića. Prema riječima Anatolija Kudrjavceva, 

ipak se, hoćeš-nećeš, radi o jednoj naročitoj dragocjenosti naše književne predaje, 
o djelu koje svojom epskom, mitološkom rječitošću slavi postanak i razvoj hrvatstva te 
njegova povijesnog dostojanstva. I, dakako, važna je upravo ta vezanost djela uz Zadar i 
njegovo okružje, dakle uz krajeve čiji je identitet odavno trpio najezde tuđinskih ideologija 
i nametljivosti. Zadarski lutkari taj su scenski projekt nastojali predočiti kao veličanstven 
domoljubni obred dostojan nekadašnjih teatarskih svečanosti koje su okupljale javnost u 
prostorno hodočašće. Tako je to, naime, dramaturški odnosno redateljski zamislio i Marin 
Carić, pa je sve krenulo u pustolovinu koja se povremeno zaustavlja na posvećenim mjestima 
i obavlja svoje zavjetne funkcije /.../11 

Pa iako je možda i istina da je zadarska publika /.../ ostala zbunjena tim čudnim scenskim 
događanjem na ulicama svojega grada i u svojim znamenitim objektima12 i iako Carić doista 
nije ponovio uspjeh splitske “Judite”, koju je tako izvrsno inkorporirao u živo jezgro grada, 
ipak je, po riječima Dalibora Foretića, ostvaren doličan hommage i Zoraniću i Zadru,13 a 
u sjećanju će zasigurno ostati dojmljiva vizualna kreacija Mojmira Mihatova (scena, lutke 
i kostimi), glazba Ive Nižića u vokalnoj izvedbi zbora Filozofskog fakulteta i Zadarskih 
madrigalista te lutkarska minijatura Sanje Zalović u ulozi Dinare – pravi glumačko-lutkarski 
biser. Bio je to velik ambijentalni scenski spektakl, u koji je uloženo mnogo vremena, truda 
i novca, ali nažalost, odigran tek nekoliko puta (u lipnju 1997.). No, premda će godinama 
kasnije Planine biti obnovljene, i dalje vrijedi prigovor Helene Peričić:

koja je svrha ambiciozna, zahtjevna i, vjerujem, vrlo skupa projekta utrne li se on već 
na početku svoga životnoga puta umjesto da zaživi i rasplamsa se tijekom čitavoga ljeta, kad 
bi ga toliko već postojećih ili potencijalnih zaljubljenika u zadarske prostore moglo vidjeti?14

Zadarski lutkari neće se uklopiti u zadarsku turističku ponudu, zadržat će elitizam svojih 
velikih predstava, a sve manji dotok budžetskog novca nadoknađivat će proizvodnjom malih, 
produkcijski nezahtjevnih, jeftinih predstava. 

Zadržala sam se na predstavama Kazališta lutaka Zadar jer se na njima najbolje mogu 
pratiti novi trendovi koji nastaju s proglašenjem hrvatske državnosti i kao odgovor na rat, 
koji je, uza sve svoje užase, nudio i nove prilike.
11	 Isto, str. 55.
12	 Isto. 
13	 Isto, str. 54.
14	 Helena Peričić, Hrvatska književnost na repertoaru zadarskoga kazališta lutaka u devedesetim godinama. U: 

Krležini dani u Osijeku 1999. Hrvatska dramska književnost i kazalište i hrvatska književnost. Zavod za povijest 
hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest hrvatskog kazališta; Hrvatsko narodno 
kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, Osijek. Zagreb – Osijek 2000., str. 256.



248

No, općenito govoreći, u hrvatskom lutkarstvu nema bitnih promjena. Kazališta 
mijenjaju imena (Kazalište lutaka Pionir 1992. godine mijenja ime u Splitsko kazalište 
lutaka, a 1994. u Gradsko kazalište lutaka Split; Dječje kazalište Ognjen Prica 1992. godine 
skraćuje svoje ime u Dječje kazalište u Osijeku, a od 2006. zove se Dječje kazalište Branka 
Mihaljevića u Osijeku; Lutkarsko kazalište Domino od 1993. nosi naziv Gradsko kazalište 
lutaka Rijeka); na vodeća mjesta dolaze novi ljudi, kazališne se dvorane adaptiraju i grade, 
ali bitnih umjetničkih pomaka nema. Na repertoaru se ponavljaju autori koji su se izvodili 
i ranijih godina, a noviji tekstovi, općenito govoreći, na razini forme ne iskazuju specifične 
lutkarske vrijednosti, a na razini sadržaja ne odgovaraju na izazove novoga, promijenjenoga 
društva. Naša tranzicijska zbilja ponekad se reflektira i u lutkarskim predstavama za djecu, 
ali nažalost, na sasvim neprimjeren i djeci nerazumljiv način: ubacuju se povijesni verbalni 
ili vizualni citati ili razne aluzije na popularne političare, na korupciju, tranziciju, pretvorbu. 
Najveća se promjena može primijetiti u tzv. prigodnicama, pa se predstave više ne zovu Djed 
Mraz,15 Dolazak Djeda Mraza,16 Torta Djeda Mraza,17 Novogodišnji cirkus18 i sl., nego npr. 
Sveti Nikola,19 Spavaj, mali Božiću,20 Božićna priča,21 Idemo u Betlehem22 i tako dalje. 

Netko bi mogao primijetiti da globalizacija u kazališta dovodi inozemne redatelje, ali 
takvih je gostovanja bilo i ranije. Djelovanje Dječjega kazališta u Osijeku, naprimjer, snažno 
su obilježili slovački umjetnici. No, istina je da u Hrvatskoj ima sve manje redatelja, pa čak 
i likovnih umjetnika, koji doista razumiju lutkarski medij i žele se njime baviti. Manjak 
obučenih lutkarskih redatelja, dizajnera i tehnologa pokušava se prevladati gostujućim 
umjetnicima iz inozemstva, pa tako često gostuju umjetnici iz Bugarske, Slovačke, Rusije, 
Češke, Poljske (npr. Sunny Sunninski,23 Vladimír Predmerský, Eva Farkašová, Miroslav 
Duša, Terezia Mojžišova, Mirek Trejtnar, Ženi i Petar Pašov, Silva Bačvarova, Vasil 
Rokomanov, Michaela Homolová, Barbora Jakubková, Ljudmila Fedorova, Aleksandra 
Zubova, Vladimír Zajíc, Martina i Roman Marek, Krystian Kobyłka, Slavčo Malenov...). 
A ponekad je tranzicijsko-globalizacijski odgovor na sveopći manjak novca i vremena 
preuzimanje već gotove predstave iz njezina inozemnoga matičnog kazališta te pravljenje 
njezine kopije u Hrvatskoj.

 

15	 Gradsko kazalište lutaka Split, Monografija, 1945.–1995., Gradsko kazalište lutaka – Split, Split 1995., str. 32.
16	 Isto, str. 48.
17	 Dječje kazalište Branka Mihaljevića u Osijeku 1958. –2008., Dječje kazalište Branka Mihaljevića u Osijeku, 

Osijek, bez oznake godine (izdana 2009.), str. 114.
18	 Gradsko kazalište lutaka Split, Monografija, 1945. –1995., Gradsko kazalište lutaka – Split, Split 1995., str. 58.
19	 Dječje kazalište Branka Mihaljevića u Osijeku 1958. –2008., Dječje kazalište Branka Mihaljevića u Osijeku, 

Osijek, bez oznake godine (izdana 2009.), str. 117.
20	 Isto. 
21	 Isto, str. 120.
22	 Isto, str. 123. 
23	 Pravim imenom Aleksandar Ivanov.



249

Zanimljivo je, međutim, da se osnivaju novi lutkarski festivali. Uz najstariji, zagrebački 
PIF (međunarodni festival kazališta lutaka osnovan 1968.), i nacionalni SLUK (od 1969.), 
pojavljuju se 1996. dva nova festivala: Revija lutkarskih kazališta u Rijeci i Vukovarsko 
lutkarsko proljeće.

No, pojava koju je posebno važno naglasiti, jer je izravna posljedica državnog 
osamostaljenja Hrvatske koje su lutkari znali iskoristiti, jest osnivanje Hrvatskoga 
centra UNIMA. UNIMA je svjetska lutkarska udruga, najstarija međunarodna kazališna 
organizacija uopće, osnovana 1929. godine. Budući da je organizirana po principu 
udruživanja nacionalnih centara, Hrvati su bili učlanjeni preko jugoslavenskog centra i nisu 
baš dolazili do izražaja, iako se ne može reći da nisu bili prisutni. Ali s raspadom države 
prestaje postojati jugoslavenski centar UNIMA i 1992. godine hrvatski lutkari osnivaju 
vlastiti nacionalni centar, koji odmah postaje vrlo aktivan, ističući se osobito u izdavačkoj 
djelatnosti i sudjelovanju u radu tijela svjetske UNIMA-e. Odmah po osnutku Centar je 
izdao brošuru Hrvatsko lutkarstvo24 o povijesti, razvoju i suvremenom trenutku hrvatskoga 
lutkarstva i tom se publikacijom predstavio na svjetskom kongresu UNIMA-e održanom iste 
godine u Ljubljani. Godine 1994. Centar pokreće redovito izdavanje biltena koji jednom 
godišnje prikazuje hrvatsku lutkarsku produkciju donoseći repertoar kazališta lutaka i 
drugih družina koje igraju lutkarske predstave. Godine 1997. izdana je velika dvojezična 
(na hrvatskom i engleskom) monografija Hrvatsko lutkarstvo,25 sustavno i stručno napisan 
priručnik o lutkarskom životu Hrvatske. U monografiji se – prvi put u povijesti – iscrpno 
prikazuje rad svih pet stalnih profesionalnih lutkarskih kazališta, a obrađeni su i lutkarski 
festivali, kao i najvažnije neinstitucionalne, alternativne i amaterske skupine, sve to uz obilje 
slikovnog materijala.

Članovi Hrvatskoga centra UNIMA sudjeluju u radu brojnih međunarodnih komisija, 
a na svjetskom kongresu 2000. godine u Magdeburgu prvi put u povijesti dobivaju svoga 
predstavnika u najvišem tijelu svjetske UNIMA-e – Izvršnom odboru (Egzekutivi). Nakon 
75 godina postojanja UNIMA-e svjetski se kongres prvi put održao u Hrvatskoj – u Rijeci 
2004. (19. po redu). 

Zahvaljujući inicijativi Hrvatskoga centra UNIMA, na Festivalu glumca dodjeljuje se 
od 2007. godine Nagrada Nevenka Filipović za najbolje lutkarsko glumačko ostvarenje ili 
glumačko ostvarenje u predstavama za djecu i mlade. Na Vukovarskom lutkarskom proljeću 
uvedene su 2008. godine nove lutkarske nagrade: Povelja za životno djelo za doprinos 
umjetnosti hrvatskog lutkarstva te Nagrada za doprinos glumačkoj umjetnosti hrvatskog 
lutkarstva. 

24	 Hrvatsko lutkarstvo / Croatian Puppetry (brošura), Međunarodni centar za usluge u kulturi (organizator: 
Hrvatski centar UNIMA-e), Zagreb 1992.; Drugo, izmijenjeno i dopunjeno izdanje, Hrvatski centar UNIMA, 
Zagreb 2000.

25	 Hrvatsko lutkarstvo / Croatian Puppetry (monografija), uredila Livija Kroflin, Hrvatski centar UNIMA i 
Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1997. 



250

Lutkari postaju svjesni sebe i svoje umjetnosti. Kazališta i festivali izdaju svoje 
monografije: Kazalište lutaka Zadar čak dvije o kazalištu (1997. i 2001.)26 te monografiju 
o Branku Stojakoviću.27 Gradsko kazalište lutaka Split 1995.,28 Zagrebačko kazalište lutaka 
2008.,29 Dječje kazalište Branka Mihaljevića u Osijeku 2009.30 i Gradsko kazalište lutaka 
Rijeka 2010.31 monografijama obilježavaju svoju pedesetu obljetnicu, a čak i lutkari amateri 
iz Slavonskog Broda osjećaju potrebu da njihovo djelovanje bude zabilježeno u knjizi.32 
PIF izdaje monografiju za dvadeset petu (1992.),33 tridesetu (1997.)34 i četrdesetu obljetnicu 
(2008.),35 a knjiga Estetika PIF-a (objavljena 2012.)36 prva je znanstvena monografija jednoga 
lutkarskog festivala u svijetu. Monografija SLUK-a37 objavljena je 2005. godine.

Do 1990-ih godina hrvatska je lutkarska literatura bila vrlo skromna, a znanstveno 
istraživanje lutkarstva jedva postojeće. Čak ni naš prvi hrvatski povjesničar i teoretičar 
lutkarskoga kazališta, Milan Čečuk, nije stigao objaviti knjigu nego je njegove radove 
posthumno objedinio i izdao Borislav Mrkšić,38 drugi značajni hrvatski teoretičar lutkarstva, 
koji je pak svoje eseje objavio pod zajedničkim naslovom Drveni osmijesi 1975. godine.39 Vlasta 
Pokrivka za potrebe pedagoških znanosti objavila je knjigu Dijete i scenska lutka (1980.),40 a 
prvu znanstvenu knjigu iz povijesti hrvatskog lutkarstva Antonija Bogner-Šaban (1988.)41

Od 1990-ih godina, međutim, buja izdavačka djelatnost posvećena lutkarstvu. 
Međunarodni centar za usluge u kulturi pokreće izdavanje niza knjiga iz područja lutkarstva 
(povijest, teorija, tekstovi za lutkarsko kazalište, praktični priručnici za izradu lutaka...), koji 
nakon izdavanja knjige Zagrebačka zemlja Lutkanija42 1992. godine prerasta u biblioteku 

26	 A. Seferović, Lutkari svete Margarite, Kazalište lutaka Zadar, Zadar 1997., i Kositreni vojnici hrvatskog 
lutkarstva, priredio Abdulah Seferović, Kazalište lutaka Zadar, Zadar 2001.

27	 Branko Stojaković, uredio Antun Travirka, Kazalište lutaka Zadar, Forum, Zadar 1997.
28	 Gradsko kazalište lutaka Split, Monografija, 1945. – 1995., Gradsko kazalište lutaka – Split, Split 1995.
29	 Zagrebačko kazalište lutaka 1948. –2008., Zagrebačko kazalište lutaka, Zagreb 2008.
30	 Dječje kazalište Branka Mihaljevića u Osijeku 1958. – 2008., Dječje kazalište Branka Mihaljevića u Osijeku, 

Osijek, bez oznake godine (izdana 2009.).
31	 50 godina Gradskog kazališta lutaka Rijeka, Gradsko kazalište lutaka Rijeka, Rijeka 2010.
32	 J. Činkl, Dolazak lutalica iz ormara mašte, vlast. nakl., Slavonski Brod 2000.
33	 PIF – 25 godina, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1992.
34	 30 godina PIF-a / 30 Years of the PIF, uredila Livija Kroflin, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1997.
35	 I. Špoljarec, Lutke uživo / Puppets Live / Pupoj vive, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2008.
36	 L. Kroflin, Estetika PIF-a, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2012.
37	 A. Bogner Šaban, Susreti lutkara i lutkarskih kazališta Hrvatske, Dječje kazalište u Osijeku, Osijek 2005.
38	 M. Čečuk, Lutkari i lutke, izabrao i priredio Borislav Mrkšić, Zajednica profesionalnih pozorišta Bosne i 

Hercegovine, Sarajevo 1981. 
39	 B. Mrkšić, Drveni osmijesi, Centar za vanškolski odgoj Saveza društava ”Naša djeca“ SR Hrvatske, Zagreb 

1975.
40	 V. Pokrivka, Dijete i scenska lutka, Školska knjiga, Zagreb 1980. 
41	 A. Bogner-Šaban, Marionete osvajaju Zagreb, Hrvatsko društvo kazališnih kritičara i teatrologa, Zagreb 1988.
42	 L. Kroflin, Zagrebačka zemlja Lutkanija, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1992.



251

zvanu Lutkanija, u kojoj se objavljuju lutkarski igrokazi Jadranke Čunčić-Bandov,43 Zlatka 
Krilića,44 Mire Gavrana,45 Mirjane Jelašac,46 Milana Čečuka,47 dramatizacije pripovijedaka 
Ivane Brlić-Mažuranić,48 tekstovi o Guignolu,49 Paljetkov prijevod teksta Punch i Judy;50 
potom knjige Brede Varl o izradi lutaka,51 knjiga skupine autora o lutki u obrazovanju,52 
a biblioteka Velika Lutkanija započinje prijevodom kapitalnog djela iz povijesti lutkarstva 
Henryka Jurkowskog Povijest europskoga lutkarstva I. i II. dio,53 da bi se nastavila 
ponovljenim izdanjima djela Milana Čečuka,54 Borislava Mrkšića,55 i Luke Paljetka.56

Interes Međunarodnog centra, kao organizatora PIF-a, vezan je, dakako, uz taj lutkarski 
festival, no aktiviraju se i drugi izdavači: AGM, Školska knjiga, Nakladni zavod Matice 
hrvatske, Naša djeca, Disput, Leykam International i drugi te izdaju knjige iz povijesti 
hrvatskog lutkarstva (Antonija Bogner-Šaban, Tragom lutke i Pričala,57 Teodora Vigato, Svi 
zadarski ginjoli),58 lutkarski roman Wiesława Hejna Lutkar,59 tekst Dragutina Domjanića 
Petrica Kerempuh i spametni osel,60 prema kojemu je izvedena prva hrvatska lutkarska 
predstava 1920. godine, tekst Igora Mrduljaša Potjeh, Toporko i Neva Nevičica61 i druge. 

43	 J. Čunčić-Bandov, Od jarca do komarca, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1993.
44	 Z. Krilić, Krilate lutke, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1994.
45	 M. Gavran, Igrokazi s glavom i repom, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1995.
46	 M. Jelašac, Tajna je u lutki, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2002.
47	 M. Čečuk, Kapetan Nina, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2010.; M. Čečuk, Omedeto, 

Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2011.
48	 Lutke iz davnine Ivane Brlić-Mažuranić / I.B.M. Among the Puppets, Međunarodni centar za usluge u kulturi, 

Zagreb 1994.
49	 Guignol vam predstavlja..., Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2008.
50	 Punch i Judy (s engleskog preveo i pogovorom popratio Luko Paljetak), Međunarodni centar za usluge u kulturi, 

Zagreb 2011.
51	 B. Varl, Moje lutke 1 – 6, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1999. (Lutke na štapu; Lutke na 

koncu), 2000. (Ručne lutke - ginjoli; Plošne lutke), 2001. (Mimičke lutke; Maske) 
52	 Lutka... divnog li čuda!, uredili Edi Majaron i Livija Kroflin, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2004.
53	 H. Jurkowski, Povijest europskoga lutkarstva, I. dio, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2005.; H. 

Jurkowski, Povijest europskoga lutkarstva, II. dio, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2007.
54	 M. Čečuk, Lutkari i lutke, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2009. 
55	 B. Mrkšić, Drveni osmijesi, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2006. 
56	 L. Paljetak, Lutke za kazalište i dušu, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb, 2007. Dio tekstova iz te 

knjige prvi put je objavljen kao: L. Paljetak, Lutkarsko kazalište s obje strane paravana, Jugoslavenski festival 
djeteta, Šibenik 1990.

57	 A. Bogner Šaban, Tragom lutke i Pričala, AGM, Zagreb 1994.
58	 T. Vigato, Svi zadarski ginjoli (Prilozi za povijest Kazališta lutaka Zadar), Sveučilište u Zadru, Kazalište lutaka 

Zadar, Zadar 2011.
59	 W. Hejno, Lutkar, Nakladni zavod Matice hrvatske, Zagreb 2002.
60	 D. Domjanić, Petrica Kerempuh i spametni osel, Disput, Zagreb 2005.
61	 I. Mrduljaš, Potjeh, Toporko i Neva Nevičica, AGM, Zagrebačko kazalište lutaka, Zagreb 1995.



252

Lutka je već pronašla svoj prostor u vrtiću, a pomalo i u školi, no godinama je jedina 
literatura bila već spomenuta knjiga Vlaste Pokrivke Dijete i scenska lutka. Od početka 
novoga tisućljeća raste interes i za takvu literaturu te knjige objavljuju Ana Kraljević,62 Rajko 
Glibo,63 Verica Coffou,64 Jasna Vukonić-Žunič i Božena Delaš,65 Marijana Županić-Benić66 i 
Hicela Ivon,67 uz brojne objavljene stručne i znanstvene članke.

Osim toga, pojavljuju se i zbornici sa stručnih i znanstvenih skupova posvećenih 
lutkarstvu,68 a Hrvatska, koja nikada nija imala lutkarski časopis, 1995. godine dobiva 
lutkarsku reviju nazvanu “LuKa” u izdanju Zagrebačkoga kazališta lutaka.

I, last but not least, kako se voli reći kad se govori o nečemu što se smatra izuzetno 
važnim, tu je i osnivanje studija lutkarstva na Umjetničkoj akademiji u Osijeku 2004. godine. 
UAOS je prva i jedina visokoškolska ustanova u zemlji i regiji na kojoj je usustavljen studij 
lutkarstva za glumce-lutkare s teorijskim predmetima iz lutkarstva, a uz mnoštvo umjetničkih 
projekata počela je provoditi i znanstvene projekte o lutkarstvu. Uz planirano pokretanje 
studija teatrologije s kolegijima iz lutkarstva Sveučilište Josipa Jurja Strossmayera u Osijeku 
ima dobre preduvjete da preuzme vodeću ulogu kao rasadnik znanstvene misli o lutkarstvu. 

U zaključku ovog pregleda hrvatskoga lutkarstva u posljednjih 25 godina na prijelazu 
tisućljeća, obilježenog i drugim, političkim i ekonomskim prijelazima, može se reći da je to 
razdoblje obilježeno paradoksom: posljednje velike, umjetnički relevantne predstave nastaju 
još početkom 1990-ih godina, dok se nakon toga, općenito govoreći, na umjetničkom planu 
ne događa ništa osobito novo. U isto vrijeme bitno raste znanstvena misao o lutkarstvu, 
realizirana u objavljenim knjigama i znanstvenim skupovima, zamjetna je prisutnost 
hrvatskih lutkara u međunarodnim tijelima i prvi put u povijesti Hrvatska ima visokoškolski 
studij lutkarstva. Paradoks ili možda prirodno cikličko smjenjivanje?

62	 A. Kraljević, Lutka iz kutka, Naša djeca, Zagreb 2003.
63	 R. Glibo, Lutkarstvo i scenska kultura, Ekološki glasnik, Zagreb 2000.
64	 V. Coffou, Lutka u školi, Školska knjiga, Zagreb 2004.
65	 J. Vukonić-Žunič – B. Delaš, Lutkarski medij u školi, Školska knjiga, Zagreb 2006.
66	 M. Županić Benić, O lutkama i lutkarstvu, Leykam International, Zagreb 2009.
67	 H. Ivon, Dijete, odgojitelj i lutka, Golden marketing – Tehnička knjiga, Zagreb 2010.; H. Ivon, Lutka u dječjem 

vrtiću, Filozofski fakultet u Splitu – Odsjek za predškolski odgoj, Split 2013.
68	 U labirintu suvremenog lutkarstva, Zbornik sa simpozija 46. međunarodnog dječjeg festivala Šibenik – 

Hrvatska, Šibensko kazalište – Međunarodni dječji festival, Šibenik 2007.; “Književna revija” jedan je svoj broj 
(god. 53., br. 3., 2013.) posvetila temi lutke, a u pripremi je i zbornik sa znanstvenog skupa Europske odrednice 
pojma lutke i stručno lutkarsko nazivlje održanog u Osijeku 19.11.2014.



253

LITERATURA

A. Bogner-Šaban, Marionete osvajaju Zagreb, Hrvatsko društvo kazališnih kritičara i 
teatrologa, Zagreb 1988.

A. Bogner Šaban, Susreti lutkara i lutkarskih kazališta Hrvatske, Dječje kazalište u Osijeku, 
Osijek 2005.

A. Bogner Šaban, Tragom lutke i Pričala, AGM, Zagreb 1994.
Branko Stojaković, uredio Antun Travirka, Kazalište lutaka Zadar, Forum, Zadar 1997.
V. Coffou, Lutka u školi, Školska knjiga, Zagreb 2004.
M. Čečuk, Kapetan Nina, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2010.
M. Čečuk, Lutkari i lutke, izabrao i priredio Borislav Mrkšić, Zajednica profesionalnih 

pozorišta Bosne i Hercegovine, Sarajevo 1981.; M. Čečuk, Lutkari i lutke, Međunarodni 
centar za usluge u kulturi, Zagreb 2009. 

M. Čečuk, Omedeto, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2011.
J. Činkl, Dolazak lutalica iz ormara mašte, vlast. nakl., Slavonski Brod 2000.
J. Čunčić-Bandov, Od jarca do komarca, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 

1993.
Dječje kazalište Branka Mihaljevića u Osijeku 1958.–2008., Dječje kazalište Branka 

Mihaljevića u Osijeku, Osijek, bez oznake godine (izdana 2009.).
D. Domjanić, Petrica Kerempuh i spametni osel, Disput, Zagreb 2005.
M. Gavran, Igrokazi s glavom i repom, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1995.
R. Glibo, Lutkarstvo i scenska kultura, Ekološki glasnik, Zagreb 2000.
Gradsko kazalište lutaka Split, Monografija, 1945. – 1995., Gradsko kazalište lutaka – Split, 

Split 1995.
Guignol vam predstavlja..., Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2008.
W. Hejno, Lutkar, Nakladni zavod Matice hrvatske, Zagreb 2002.
Hrvatsko lutkarstvo / Croatian Puppetry (brošura), Međunarodni centar za usluge u kulturi 

(organizator: Hrvatski centar UNIMA-e), Zagreb 1992.; Drugo, izmijenjeno i dopunjeno 
izdanje, Hrvatski centar UNIMA, Zagreb 2000.

Hrvatsko lutkarstvo / Croatian Puppetry (monografija), uredila Livija Kroflin, Hrvatski 
centar UNIMA i Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1997. 

H. Ivon, Dijete, odgojitelj i lutka, Golden marketing – Tehnička knjiga, Zagreb 2010.
H. Ivon, Lutka u dječjem vrtiću, Filozofski fakultet u Splitu – Odsjek za predškolski odgoj, 

Split 2013.
M. Jelašac, Tajna je u lutki, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2002.



254

H. Jurkowski, Povijest europskoga lutkarstva, I. dio, Međunarodni centar za usluge u kulturi, 
Zagreb 2005.

H. Jurkowski, Povijest europskoga lutkarstva, II. dio, Međunarodni centar za usluge u 
kulturi, Zagreb 2007.

“Književna revija”, god. 53., br. 3., Tema: lutka, Ogranak Matice hrvatske Osijek, Osijek 
2013.

Kositreni vojnici hrvatskog lutkarstva, priredio Abdulah Seferović, Kazalište lutaka Zadar, 
Zadar 2001.

A. Kraljević, Lutka iz kutka, Naša djeca, Zagreb 2003.
Z. Krilić, Krilate lutke, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1994.
L. Kroflin, Estetika PIF-a, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 2012.
L. Kroflin, Zagrebačka zemlja Lutkanija, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 

1992.
Lutka... divnog li čuda!, uredili Edi Majaron i Livija Kroflin, Međunarodni centar za usluge 

u kulturi, Zagreb 2004.
Lutke iz davnine Ivane Brlić-Mažuranić / I.B.M. Among the Puppets, Međunarodni centar za 

usluge u kulturi, Zagreb 1994.
I. Mrduljaš, Potjeh, Toporko i Neva Nevičica, AGM, Zagrebačko kazalište lutaka, Zagreb 

1995.
B. Mrkšić, Drveni osmijesi, Centar za vanškolski odgoj Saveza društava Naša djeca SR 

Hrvatske, Zagreb 1975.; B. Mrkšić, Drveni osmijesi, Međunarodni centar za usluge u 
kulturi, Zagreb 2006. 

L. Paljetak, Lutkarsko kazalište s obje strane paravana, Jugoslavenski festival djeteta, 
Šibenik 1990.

L. Paljetak, Lutke za kazalište i dušu, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb, 2007. 
Helena Peričić, Hrvatska književnost na repertoaru zadarskoga kazališta lutaka u devedesetim 

godinama. U: Krležini dani u Osijeku 1999. Hrvatska dramska književnost i kazalište i 
hrvatska književnost. Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, 
Odsjek za povijest hrvatskog kazališta; Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški 
fakultet, Osijek. Zagreb – Osijek 2000., str. 253–258.

PIF - 25 godina, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1992.
V. Pokrivka, Dijete i scenska lutka, Školska knjiga, Zagreb 1980. 
Punch i Judy (s engleskog preveo i pogovorom popratio Luko Paljetak), Međunarodni centar 

za usluge u kulturi, Zagreb 2011.
A. Seferović, Lutkari svete Margarite, Kazalište lutaka Zadar, Zadar 1997.



255

I. Špoljarec, Lutke uživo / Puppets Live / Pupoj vive, Međunarodni centar za usluge u kulturi, 
Zagreb 2008.

U labirintu suvremenog lutkarstva, Zbornik sa simpozija 46. međunarodnog dječjeg festivala 
Šibenik – Hrvatska, Šibensko kazalište – Međunarodni dječji festival, Šibenik 2007.

B. Varl, Moje lutke 1-6, Međunarodni centar za usluge u kulturi, Zagreb 1999. (Lutke na 
štapu; Lutke na koncu), 2000. (Ručne lutke – ginjoli; Plošne lutke), 2001. (Mimičke 
lutke; Maske) 

T. Vigato, Svi zadarski ginjoli (Prilozi za povijest Kazališta lutaka Zadar), Sveučilište u 
Zadru, Kazalište lutaka Zadar, Zadar 2011.

J. Vukonić-Žunič – B. Delaš, Lutkarski medij u školi, Školska knjiga, Zagreb 2006.
Zagrebačko kazalište lutaka 1948.-2008., Zagrebačko kazalište lutaka, Zagreb 2008.
M. Županić Benić, O lutkama i lutkarstvu, Leykam International, Zagreb 2009.
30 godina PIF-a / 30 Years of the PIF, uredila Livija Kroflin, Međunarodni centar za usluge 

u kulturi, Zagreb 1997.
50 godina Gradskog kazališta lutaka Rijeka, Gradsko kazalište lutaka Rijeka, Rijeka 2010.



256

Suzana Marjanić

IZVEDBA EUROPSKE UNIJE: IZVEDBENE 
DEMONSTRACIJE ULASKA HRVATSKE U EUROPSKU 

UNIJU (ILI OBRNUTO)

Namjera mi je izložiti alter-EU izvedbene demonstracije koje su upriličene prigodom 
ulaska Hrvatske u Europsku uniju. Uvodno ću se zadržati na multimedijskome događaju 
Povratak Europe, nastalom prema drami Obiteljski doručak ili povratak Europe, krave Lea 
Katunarića (izvedenom na Kvaternikovu trgu, garaža, 3. nivo, posebna vožnja u tramvaju 
ZET-a i zatim pothodnik, 1. nivo na istome trgu s prostornom regresijom na 3. nivo, 
Zagreb, 15. lipnja 2013.). Kao što kaže figura simboličkoga Oca drame Obiteljski doručak 
ili povratak Europe, krave Lea Katunarića: Naša obitelj sada će zajednički otpočinuti i 
početi zaboravljati. No, riječ je samo o pokušaju jer su ideologijske matrice duboko upisane 
poput duhovnih i duševnih arhetipa, kao što pokazuje navedeni multimedijski događaj 
Lea Katunarića koji autor potpisuje i kao režiser (adaptacija teksta i dramaturgija: Željka 
Udovičić-Pleština). Ukratko, riječ je o prilagođenoj verziji Katunarićeve drame Obiteljski 
doručak ili povratak Europe, krave, objavljene 1994. godine u časopisu “Plima” (a napisane 
1990. godine). Na sadržajnoj razini, i to onoj arhetipskoj, radi se o sakralnom mitu o Europi, 
Zeusovoj ljubavnici, prema kojoj je naš kontinent i dobio političko ime. I na toj arhetipskoj 
razini Europa je zoometamorfizirana u kravu koju je Zeus oplodio u obličju zlatnoga bika 
s blistavim rogovljem, kao što je uostalom većina njegovih nasilnih seksualnih odnosa bila 
zoofilna, odnosno bestijalna. Uglavnom se mit oko te kravolike Zeusove ljubavnice svodi 
na tri mitska obrasca: na njezinu otmicu i uz nju povezano silovanje ili pak oboje sjedinjeno 
u jedno – zoofilni motiv Europe-krave i Zeusa-bika. Međutim, navedeni je mit u ovom 
multimedijskom događaju transformiran u ideološki mit, točnije u kritiku ideološkoga mita o 
političkoj Europi koja u novom svjetskom poretku preuzima američki obrazac jurećega bika 
Wall Streeta (brončana skulptura Wall Street Bull ili Bowling Green). 



257

Antisvečanost ulaska Hrvatske u Europsku uniju

S namjerno odaslanim iznevjerenim očekivanjem multimedijski događaj Povratak 
Europe najavljen je na pojedinim portalima s naznakom kako je riječ o prvoj scenskoj 
svečanosti kojom Zagreb obilježava uzlazak u Europu. Dakako, stvar postaje obrnuta već 
u početnom scenoslijedu toga kazališno-multimedijskoga projekta u tri čina, čiji su činovi 
pritom bili prostorno vrlo jasno i simbolički razdijeljeni. Naime, dok se prvi čin odvijao u 
utrobi podzemne garaže (3. nivo) na Kvaternikovu trgu, drugi je čin ostvaren kao posebna 
vožnja u ZET-ovu tramvaju da bismo se u trećom činu vratili u pothodnik (1. nivo) na istome 
trgu preko kojega nas je figura Sina, koja je žrtvovala vlastitu Sestru za revolucionarne ideale, 
poput umrtvljenoga konferansjea, vratila u mračnu utrobu podzemne garaže (3. nivo). Bilo je 
to prostorno označavanje krugoslijeda o povratku u Europu, onu istu Europu od koje smo se 
1945. nastojali ekonomski odmaknuti da bismo se balkanskim ratom početkom devedesetih 
neslužbeno i 2013. godine i službeno regresivno i s vatrometom za / vratili. 

Ukratko, što se tiče samoga dramskoga teksta, sadržajno se radi o onome što bi Antonio 
G. Lauer nazvao sudarom malih i velikih teorija zavjere. Naime, pod malim teorijama zavjere 
Lauer podrazumijeva prije svega obitelj kao društvo u malom, dok pod velikim teorijama 
zavjere iščitava institucije obrazovanja i zaposlenja nad čijim je strategijama nadvijena 
ideološka Država. I upravo tako, dok roditelji pokušavaju odgojiti djecu (Sin – Tomislav 

Leo Katunarić, Obiteljski doručak ili povratak Europe, krave (projekt je izveden na 
Kvaternikovu trgu, garaža, 3. nivo, posebna vožnja u tramvaju ZET-a i zatim pothodnik, 1. 

nivo na istome trgu s prostornom regresijom na 3. nivo, Zagreb, 15. lipnja 2013.)



258

Kvartuč i Kći – Nađa Josimović) u okviru male teorije zavjere – obitelji, ubrzo shvaćaju da, 
osim njih, u odgoju nazoči i državotvorno roditeljstvo ideoloških inskripcija. Iz navedenoga 
razloga čini mi se da je redatelj Leo Katunarić i uveo dvostruku ulogu roditelja (Otac lijevo – 
Alan Katić, Otac desno – Zoran Kelava; Majka dolje – Martina Kartelo, Majka Gore ili Deus 
ex machina – Maja Ožegović). Spomenuti su zaista sjajni glumci / glumice demonstrirali 
prilično širok repertoar tjelesnoga kazališta i raznolike glasovne mogućnosti; ovom 
prigodom mogu izdvojiti na početku trećega čina Sinove reske glasove u izvedbi Tomislava 
Kvartuča kada kao novi vođa jedne nove, ali iste, vječnoponavljajuće revolucije, izglasava 
smrt vlastite Sestre. Pritom je taj multimedijski događaj, uz glumačke snage dodatno osnažen 
i političkom glazbom art punk glazbenoga sastava Ilija i zrno žita koji je radnju vrlo često 
komentirao poput antičkoga kora, naravno, u punk dramatičnoj verziji. Nadalje, bila je tu i 
splitska performerska skupina – Udruga za promicanje eksperimentalne poezije DADAnti 
koja je na početku samoga događaja izvela performans Vodoopskrba izvornih govornika. 
Naime, dvojica izvođača u bijelim majicama na kojima je otisnuta zastava Ujedinjenog 
Kraljevstva izgovaraju – jedan riječ Make, a drugi riječ Shi(f)t, i to nad izvođačem koji 
na bijeloj majici ima otisnutu hrvatsku šahovnicu i koji pod zapovjedništvom navedenih 
riječi radi sklekove, čime se izvedbeno aplicirala dihotomija Mi Hrvati – Oni Englezi. Osim 
navedenih je performera jednako tako sudjelovao i multimedijski umjetnik Gildo Bavčević. 

Zadržimo se na scenoslijedu s obzirom na to da samim prostorom, odnosno prostorima 
izvedbe navedeni multimedijski događaj dodatno podcrtava antiritualni ulazak Hrvatske u 
Europu kao preslikanu matricu Wall Street bika. Dakle, prvi čin: podzemna garaža Kvaternikova 
trga (3. nivo), mnoštvo automobila, kombija s prepariranim životinjama; na jednom od kombija 
nalazi se Cheova fotografija, oko jednoga stupa te kaotične scene s otpacima civilizacije 
obavijena je tepih-draperija s jelenom u središtu šumskoga prizora (riječ je o dobro poznatom 
motivu kakve su neke bake u prošlom sustavu imale na zidovima ili na krevetima – svejedno). 
Nadalje, na karoseriji jednoga automobila nalaze se ogromne kocke leda kao što su na drugom 
automobilu trgovački rasprostrte krunice i svetačke sličice i simboličke milošće i sav krameraj 
i drangulije i cigumige u koje populistički većina vjeruje da im cukervaserski može spasiti 
neokaljanu dušicu. I nakon spomenutoga uvodnoga performansa Udruge za eksperimentalnu 
poeziju DADAnti na scenu stupaju predstavnici hrvatske psihotične obitelji. I tako prvo 
odjekuje riječ tata te se i pojavljuje figura Sina na skateboardu na čijem je prednjem dijelu 
instalacijski umontiran preparirani vuk. I ubrzo se ta mala hrvatska obitelj našla na okupu na tim 
okaminama emotivnoga i ideološkoga smeća. No, već je sljedećom scenom bilo kakva iluzija 
o možebitnoj idiličnoj obiteljskoj sreći razbijena incestuoznim okvirom i krikom Kćeri nakon 
što je otac odvodi u jedan od automobila. Žrtva je začeta jer Majka Europa pred tim silovanjem 
zaklapa svoje velike oči (Europa, Aerope, grč. ona koja je velikih očiju, odnosno širokoga lica 
ili pak dobro navodnjena, kako navodi Graves). Završno prvi je čin zaokružen scenom u kojoj 
svi likovi u bijelom donjem rublju sjedaju na stolice, a ispred njihova jednoreda pojavljuje 
se astronaut, no ne kao kozmonaut u NSK programu kulturalizacije svemira. Katunarićev 
je, naime, astronaut, kao uostalom i svi predstavnici vojnoga istraživanja svemira, ideološki 
označen – nosi bijeli križ s natpisom Coca-Cola i popraćen je u stopu novinarima TV kuća. 



259

Kolonizirana Europa američkim bogom novca nastavlja ekonomsku kolonizaciju po svojim 
šavovima. Kultura joj u tome uopće nije potrebna.

Uslijedio je drugi čin, i to u svečarskom ZET-ovu tramvaju s crvenim zastorima. 
Posebna vožnja. Članovi obitelji kreiraju vlastitu stvarnost stereotipima, izgovaraju tekstove 
iz partizanskih filmova, slogane reklama i sl. Ne postoji nijedna njihova originalna rečenica, 
ali svejedno, kako to logikom ekonomskoga paradoksa ide, kreiraju vlastite situacije. 
Nadalje, obitelj nas upozorava kako situacija postaje ozbiljna jer je došlo do grupiranja 
neprijatelja. Naime, Sin je u toj kružnoj vožnji tramvajem Kvaternikov trg – okretište 
Maksimir – Kvaternikov trg postao vrhovni vođa, drug. Nakon te objave publika je pozvana 
da izađe iz tramvaja i da se vrati u podzemnu garažu Kvaternikova trga. I to prvo na 1. 
plato pothodnika gdje se odvilo žrtvovanje Kćeri. Nadalje je publika ponovo procesijski 
odvedena na drugi plato, gdje je Udruga DADAnti uprizorila jedan od svojih glasovnih, 
zvučnih performansa (riječ je o performansima Himna i Karawane u okviru kojih su članovi 
Udruge čitali Ursonatu Kurta Schwittersa i Karawane Huga Balla) pred Sinom koji nosi 
Fijolićevu crvenu skulpturu Rektum iz 2008. godine. Riječ je o svojevrsnom gorostasu koji 
na grudima umjesto ordenja ima čmar, a ironizaciju svih nas kao velikoga crvenoga rektuma 
umjetnik nadopunjuje sjajnom autoironijom jer tom crvenom antijunaku pridaje vlastito lice. 
I tako nas, grleći navedenu skulpturu, Sin odvodi, za / vraća u 3. nivo podzemne garaže na 
čijem se ulazu nalazi razapeti polunagi pionir (Gildo Bavčević) na čijem je trbuhu velikim 
crvenim slovima prijetećim ispisana riječ DUG. 

I završna scena toga trećega čina odvija se kao postmortalno, edensko susretište, doručak 
te naše psihotične obitelji sa završnom zajedničkom poskočicom novi svijet – novi život, i 
to oko skulpture bika kojega svi članovi Svete Obitelji moraju zajahati. Bik je mehanički, 
cirkuski, reprezentacijski, a igra koju nudi čine pravila koja se mora savladati.1 

PDV ili ironijska Posljednja domaća večera

Nadalje, u povodu ulaska u Europsku uniju multimedijski umjetnik Ivica Jakšić Čokrić 
Puko sa svojom bolskom Multimedijalnom putujućom artističkom skupinom za mentalnu 
higijenu, fizikalnu terapiju i brzu prehranu Šušur priredio je u Slobodnoj autonomnoj zoni 
Prožnica u Republici Broč 30. lipnja 2013. u nedjelju navečer hepening ironijski naslovljen 
PDV, odnosno Posljednja domaća večera (Brač, 30. lipnja 2013). Dakako, naziv zone aludira 
na privremene autonomne zone Hakima Beya. Odnosno, kako je zabilježio Ivica Radić:

Na svečanom banketu jelovnik je izgledao ovako: za predjelo se posluživao pršut na 
čelu i sir na glavu, za glavno jelo nudili su se vitalac i bračka janjetina s ražnja te kapulica 
i posljednja štruca domaćeg kruha iz krušne peći. Vino se točilo iz posljednjeg karatila, a za 
desert su prožničke žene ispekle tisuću komada rafiola s posljednjom domaćom marmeladom 

1	 Zanimljiv je pritom prvotan naslov ove drame – Obiteljski doručak ili povratak Europe, krave kao i slike Kostur 
za ručkom Borisa Bućana koja je preuzeta za plakat za Festival Miroslav Krleža 2013. godine, a koji je otvoren 
na dan ulaska Hrvatske u Europsku uniju. Evropa danas, u Krležinu određenju, kao Evropa-bik Wall Streeta u 
Katunarićevu određenju.



260

od šipka. Aperitiv je bio bićerin posljednjeg domaćeg ruma i brandyja, a nakon deserta 
iznesen je na stolove prošek u svojoj borbi za opstanak. (Radić, 2013., http)

U svom ironijskom odmaku od vladajućega poretka koji je na glavnim trgovima 
upriličavao ulazak u EU, Ivica Jakšić Čokrić Puko upriličio je u tom sveopćem gastronomskom 
hepeningu (gdje smo se trebali oprostiti kao nacija od onoga ića i pića koje je brendirano 
korporativnim snagama Europske unije)2 i lutriju Europske unije, a pritom su glavne nagrade 
bile kamena vaza, boca talijanskog prošeka i radna dozvola Europske unije za Grčku. Tom 
prigodom ispaljena je i samo jedna raketa, i to ona za SOS (Radić, 2013, http).3 

Multimedijska putujuća artistička skupina za mentalnu higijenu, fizikalnu terapiju i brzu 
prehranu Šušur: PDV (Posljednja domaća večera), Brač, 30. lipnja 2013.

KroaTisch-EU Freundschaft

Željko Zorica Šiš upriličio je svoj posljednji projekt, audio-video jestivu instalaciju uz 
kontrolirani hepening pod nazivom KroaTisch-EU Freundschaft (Trg Francuske Republike, 
odnosno kako je stajalo u Šišovu mail pozivu – Trg Francuske revolucije, vrijeme: 30. lipnja 
– 1. srpnja 2013., od 22 sata do 1 sat ujutro). Kontrolirani hepening paralelno se odvijao 
uz državnu ceremoniju na glavnom zagrebačkom trgu, i to kao svojevrsna alternativa 
političkoj svečanosti ulaska Hrvatske u Europsku uniju, ili obrnuto. Performans je temeljen 
na reklamama finske firme Patria, i pritom je umjetnik komentirao bizarnu aferu s vojnim 
vozilima (Kovač 2015: 68).

2	 Tako je u svojoj brzopletosti Ministarstvo poljoprivrede pogrešno protumačilo EU odredbe o tome da se 
navodno naziv prošek više neće smjeti koristiti. 

3	 Inače, umjetnik je i autor knjige Krleža danas (među brojnim svojim knjigama), u kojoj nudi priču, na dvije 
stranice, s 25 natuknica, a natuknice se (uključujući 18 fotografija) protežu na 130 stranica. I sve je prožeto 
Krležom. Naslovi natuknica su: Marija Ujević Galetović, Miroslav Krleža, Hrvatska, Brač, Bol, Turizam, 
Koloč, Pražnica, Đuro Mihovilović, Miće K., Emil K., Ivica Jakšić (genetski modificirana biografija M. Krleže), 
Sam svoj majstor, Crveni Kmeri, Brački kamen... (Jakšić Čokrić Puko, 2011., http).



261

Naime, na Trgu Francuske Republike / revolucije, jednom od rijetkih slobodnih 
zagrebačkih javnih prostora, te večeri bilo je pažljivo poredano 140 bijelih drvenih križeva 
(metonimija 140 zastupnika / ca u Saboru), sa zrcalima umjesto pločice s imenom pokojnika 
/ ice, u kojima se zrcalilo nebo, travnjak, pozornica i sve što se na njoj događalo. Pritom, 
sâm je Šiš pojasnio odrednicu kontroliranoga hepeninga na sljedeći način: Uz nekoliko zadnjih 
svojih radova dodajem odrednicu kontrolirani hepening. Jednostavno postoji određeni trenutak 
kada publiku puštam da slobodno odlučuje o sudjelovanju u pripremljenom događanju. Jede 
ili pije, pleše, svira, uzima ponuđene stvari, šeće kroz ili po instalaciji, mijenja značenje rada, 
komentira pa izmiješta postavljenu inscenaciju, ljuti se i komentira. To su trenuci u kojima 
najviše uživam. Odgovornost za rad i njegove značenjske mijene dijelim s novim neplaniranim 
drugima. Ta drugost mi omogućuje potpunu slobodu i odvajanje od vlastitog rada.

U okrilju tog Šiševa posljednjega kontroliranoga hepeninga, kako to pokazuje Irena 
Bekić (2013.), nedaleko od Šiševe inscenacije audio-video jestive instalacije uz kontrolirani 
hepening bio je postavljen kamp sramotno potplaćenih pirotehničara koji su tih dana u štrajku 
zagrebačku čvrsto obamrlu javnost upozoravali na sumnjive strategije razminiravanja, i sada, 
eto, već nakon dvadesetak godina. 

Rekli bismo – vrlo jak socijalni aktivizam zapakiran, umotan u celofan Šiševih 
nadrealnih gastronomskih instalacija slatkoga (usp. Bekić 2013.; Marjanić 2013., 2014.). 
Pritom je ta njegova posljednja gastronomska instalacija na Trgu Francuske revolucije bila 
istinski KroaTisch, mega stol postavljen točno između politizirane bine i grobljanske scene 
drvenih i zrcalnih križeva – i to sada s preobiljem mesa raznodajnih mentaliteta – od sušenih 
porebrica, češnjovki, devenica, kulena…4

Željko Zorica Šiš: KroaTisch-EU Freundschaft (Trg Francuske Republike, Zagreb, 30. 
lipnja – 1. srpnja 2013., od 22 sata do 1 sat ujutro)

4	 O reakciji Margelova instituta na taj ponoćni performans usp. Zajović, 2013., http.



262

Svakako valja spomenuti i Martinisovo ironijsko obilježavanje navedenoga pripajanja; 
naime, umjetnik je performans upriličio 1. srpnja u Muzeju suvremene umjetnosti u sklopu 
Eurokaza (dakle, u sigurnoj zoni). Izvješena je, među ostalim, zastava Europske unije,5 no 
žute zvijezde su na crvenoj pozadini. Pritom je ansambl Cantus I/II/III izveo Internacionalu 
1848 – remix pod ravnanjem njegovog počasnoga umjetničkog voditelja Berislava Šipuša, a 
meni (filet lososa u maslinovom ulju, pureći svitak, čokoladna krostata s bademima uz isto 
tako skupocjeno piće) pripada visokoj internacionalnoj kuhinji (Kiš, 2013., http). Odnosno, 
umjetnikovim riječima:

S crvenom zastavom Europske Unije pred očima, s Internacionalom u ušima i 
chablisom Fourchame 2006. na nepcu pokušajmo razriješiti dihotomiju dvaju pogleda na 
isti rEUvolucionarni cilj. S jedne strane to je stav koji bismo mogli sumirati ovako: samo 
rEUvolucija može donijeti pravi užitak i ispunjenje ali moramo biti askete da bismo ih 
dosegli. Oni drugi tvrde da jedino kroz predaju užicima i ispunjenje želja rEUvolucija uopće 
jest moguća. (Eurokaz i MSU…, 2013., http)

5	 Crvenoj zastavi umjetnik nadijeva naziv ProlEUteri svih zemalja ujedinite se, što je, kako kaže, komentar 
dovoljan sam po sebi.

	 Svakako navodim kritičku zamjedbu kazališnoga kritičara Igora Ružića: Ako je performans Dalibora Martinisa 
uspio u ambiciji slanja političkih poruka, uspio je u tome tek posredno, preko činjenice da je u izvedbi sudjelovao 
i Ansambl Cantus pod ravnanjem njegovog počasnog umjetničkog voditelja Berislava Šipuša. S obzirom na to 
da je taj glazbenik istodobno trenutačno i Zamjenik ministrice kulture RH, njegova remiksirana interpretacija 
Internacionale nije samo glazbena ili umjetnička gesta, nego se može shvatiti i kao prikrivena agenda. Nešto 
poput: Internacionala da, ali ne onako kako ste navikli! I nadalje: Iako se bojanjem zastave EU-a u crveno 
pokušavao domoći možda i provokativne simboličnosti, njegova je Svečana večera ostala isključivo njegova, jer 
je pokušajem ironiziranja europske birokracije samo dokazao da o Europskoj uniji većina stanovnika Hrvatske 
pa onda i većina hrvatskih umjetnika, napokon s pravom šuti. Martinis je na svoj rođendan trebao jednostavno 
pojesti večeru koju mu je Eurokaz platio, a crvenu zastavu sa zvjezdicama prepustiti nekome tko bi znao što s 
njom. (Ružić, 2013., http). 

Dalibor Martinis uz ansambl 
Cantus: Svečana večera  

(MSU, Zagreb, 1. srpnja 2013.)



263

Socijalni hepening Zagrebačka pivovara V.

U enumeraciji alter-EU izvedbi podsjećam i na hepening Zagrebačka pivovara V. 
multimedijskog umjetnika Damira Čargonje koji je održan kao dio programa proslave 
ulaska Hrvatske u EU u organizaciji riječkog MMSU-a.6 U njemu su, osim umjetnika, 
sudjelovali beskućnici, štićenici doma Ruža sv. Franje i publika na koncertu te je brački 
multimedijski umjetnik uveo i socijalnu dimenziju izvedbe s korektivnom dimenzijom hrane 
za preživljavanje. Odnosno, umjetnikovim riječima: 

U njemu su osim mene sudjelovali beskućnici, štićenici doma Ruža sv. Franje i publika 
na koncertu. Na samome početku odjeven sam u konobarsku uniformu te u prikladno 
pripremljenom ambijentu počinjem točiti pivo. Beskućnici imaju samo jedan (ne)zadatak 
– prodati ili ne prodati bonove za pivo, pri čemu slobodno, grupno ili pojedinačno mogu 
formirati cijenu, te sa zarađenim novcem raditi što ih je volja. Također im nisu bili postavljeni 
nikakvi količinski, vremenski ili komunikacijski uvjeti za izvršenje (ne)zadatka.

Damir Čargonja Čarli, Zagrebačka pivovara V. (Rijeka, 2013.)

6	 Za samu formu hepeninga umjetnik je izjavio sljedeće: Umjetničko zbivanje ili hepening za mene ima puno 
dublje, još uvijek neotkriveno značenje, od ponuđenog i pronađenog u umjetničkim procesima i literaturi 
na koju sam naišao. Pod hepeningom danas smatram harmoniju stvorenu individualnim akcijama s istim ili 
različitim ciljevima bez potrebe jasno određenog zajedničkog cilja. U slučaju kada je zajednički cilj ostvaren, 
moguće umjetničko zbivanje, happening, preklapa se s performansom ili zajedničkom umjetničkom akcijom. U 
korijenu svakog objašnjenja hepeninga stoji ideja, performans ili akcija pojedinca ili grupe.



264

Početak kraja: Crni najlonski Peristil i ponerologija

Zamjetno je da su se hepeninzi pritom temeljili na gastronomskim simbolima, s obzirom 
na to da je i službena proslava ulaska Republike Hrvatske u Europsku uniju bila obilježena 
manifestacijom Najveća europska gozba (Zagreb, Trg bana Jelačića, 27. lipnja 2013.) unutar 
koje su građani mogli uživati u raznim jelima specifičnim za europske zemlje, i to upravo 
prema maksimi kruha i igara (usp. G. Ut. 2013, http). Uz istaknuto, kao zajednički atribut – s 
obzirom na zajednički kontekstualizicijski okvir ulaska u EU – navedenih javnih događanja 
(da uporabim Handelmanov termin za ono što Sally Falk Moore i Barbara G. Myerhoff 
nazivaju sekularnim ritualima), i u smislu Katunarićeve postdramske izvedbe te spomenutih 
gastronomskih hepeninga, može se uzeti Handelmanovo određenje reprezentacije. Naime, 
Handelman javna događanja dijeli dijadno na modele i zrcala, gdje model označava događaje 
koji su oblikovani tako da transformiraju društvo, dakle, koji mogu direktno utjecati na 
društvenu stvarnost, dok su zrcala javni događaji koji su strukturirani ili kao prezentacije 
ili pak kao reprezentacije, dakle događaji koji reprezentiraju svijet tako da nude prijedloge i 
protuprijedloge o samoj prirodi promatrane stvarnosti. 

I završno što se tiče alter-EU izvedbenih demonstracija koje su upriličene prigodom 
ulaska Republike Hrvatske u Europsku uniju tu je i građanska akcija u okviru koje je rano 
ujutro 1. srpnja grupa nezadovoljnih građanki i građana Splita postavila crni najlonski 
pokrivač na Peristil. Dakle, prvog dana članstva Hrvatske u Europskoj uniji skupina Splićana 
je, prema navodima lokalnih medija, organizirala performans na Peristilu prekrivši ga crnim 
najlonom, izrazivši time svoje neslaganje s ocjenama političara da je ulazak u Europsku uniju 
najbolje što se Hrvatskoj dogodilo od osamostaljenja. Gestom prekrivanja Peristila crnim 
najlonom poručili su kako crna boja reprezentira dubinu bezdana i srljanje hrvatske političke 
scene u bezglavu rasprodaju naše domovine, njene baštine i suvereniteta (Hina).7 Pritom je 
na lecima koje su pripadnici te građanske akcije dijelili bila istaknuta riječ ponerologija koju 
je ponudio poljski psihijatar Andrzej Łobaczewski, prema kojemu je ultimativni izvor zla 
posljedica dvaju ljudskih faktora – prirodnoga ljudskog neznanja (ignorantnosti) i slabosti 
te postojanja i djelovanja statistički male (4 – 8% ukupne populacije), ali ekstremno aktivne 
grupe psihološki devijantnih osoba (psihopata). Ignoriranje (nepoznavanje) postojanja takvih 
psiholoških razlika prvi je kriterij ponerogeneze koja otvara prostor da psihopati mogu ne
zapaženo djelovati.8 I tako je bilo sve od Crvenoga pa do Crnoga Peristila, kao i za vijeke 

7	 Podsjetila bih i na izložbu Re: Referendum, novomedijsku izložbu nastalu pod kustoskom platformom Novomedijske 
galerije 2012. godine u Splitu na kojoj je Udruga za promicanje eksperimentalne umjetnosti DADAnti izvela Ur-
Sonatu Kurta Schwittersa kao potencijalnu europsku himnu. Odjeveni u majice s istim logom, ali različitih boja, 
umjetnici čitaju Ur-Sonatu paralelno, ali različite dijelove. I njihovim određenjem: Rad ne reflektira DA ili NE. 
Naša poruka je: SVI SMO ISTI, ALI SMO SVI RAZLIČITI. To se ne odnosi nužno na EU, nego i na najmanje 
zajednice, kakva je bračna, kao i na najveće, kakva je opća globalizacija i ujedinjenje svih država u svijetu.

8	 Završno, i to u fusnoti, promotrimo kako je Ministarstvo vanjskih i europskih poslova RH ocijenilo političko 
napredovanje naše države: Hrvatska je u dvadeset i dvije godine samostalnosti, postala međunarodno priznata 
država, članica NATO-a, a sada i punopravna, dvadeset i osma članica Europske unije i s punim pravom možemo 
biti ponosni na ono što smo ostvarili. Usp. http://www.mvep.hr/hr/hrvatska-i-europska-unija/obiljezavanje/.



265

vjekova…9 Uglavnom simboli identiteta ostali su potpuno isti od pijane novembarske noći 
1918., kojoj je svjedočio Krleža, pa do danas. Izvedbe zabave i užitka kao i manifestacije 
modusa ulaska u EU dio su društva spektakla, odnosno, prema Debordovu određenju, u društvu 
spektakla sve životne manifestacije reprezentiraju se kao spektakularna akumulacija prizora. 
U svemu tome građanin / ka transformira se u gledaoca / gledateljicu, potrošače vizualnih 
spektakla, Homo Spectatora – čovjek promatrač (Debord 1999: 9). U tome smislu svakako 
bi trebalo subverzivno iščitati makropolitike političkoga spektakla kao što predstavljaju 
manifestacije navedenoga tipa (usp. Jovićević i Vujanović 2007: 29). I uglavnom je to je ono 
što nam donosi suvremeni oblik ponerokracije – postajemo samo promatrači, ali ne i akteri. 
Ukratko, kako je bilo i do sada...10

Građanska inicijativa, Crni najlonski Peristil (Split, 2013.)

9	 I redatelj Mario Kovač kao euroskeptik odbio je ponudu da režira svečanost ulaska Hrvatske u EU, iako bi 
mu to bio izazov u zanatskom smislu (Kovač 2015: 68). Stoga je sudjelovao u prije spomenutom hepeningu u 
organizaciji Željka Zorice Šiša.

10	 Kao jedan od prvih domaćih performansa koji je kritički propitivao navedeno ujedinjenje možemo odrediti 
duo-performans Paska Burđeleza i Rodiona pod nazivom Zagrlit ću svog novog prijatelja (2009.), kojem su kao 
moto postavili sljedeća tri određenja prijateljstva: zadatak je političke znanosti prvenstveno poticati stvaranje 
prijateljstva (Aristotel, Eudemova etika); nadalje ja ne nadživljavam prijatelja, ja mogu, odnosno, moram da 
ga nadživim samo u mjeri u kojoj on već nosi moju smrt i nasljeđuje je kao posljednji preživjeli (Jacques 
Derrida, Politike prijateljstva) i posljednje – bodljikava prasad odbijaju da se pribiju jedno uz drugo kako 
bi se borila protiv hladnoće: ranjavaju se svojim bodljama. Primorani da se nanovo približe zbog hladnoće, 
završavaju tako što pronalaze, između privlačnosti i odbojnosti, prijateljstva i neprijateljstva, odgovarajući 
razmak. (Sigmund Freud, Grupna psihoanaliza i analiza ega, 1921.) (usp. Marjanić 2014:1075).

	 Pritom bend Mokre Gljive (još kao studenti Hrvatskih studija u Zagrebu) isto je tako prigodom ulaska HR u 
EU izveo performans Balade Petrice Kerempuha gdje su posebno isticali stih Evropa za nas ima štrik balade 
Komendrijaši, koja govori upravo o tome da je bešćutna Evropa oduvijek poput političke sumnje (= sumnjive žene u 
ćudorednom pogledu) sa svojim lažima, norijama, cigumigama nezainteresirana za sudbinu onih malih i majušnih.



266

LITERATURA

Bekić, Irena. 2013. Arhiv plutajućih EU-komemoracija. “Zarez”, broj 363-364, 18. srpnja 
2013., str. 39. 

Carlson, Marvin. 2004. Performance. A Critical Introduction. 2. izdanje. Routledge, New York.
Debord, Guy. 1999. Društvo spektakla & komentari društvu spektakla. Arkzin, Zagreb.
“Eurokaz i MSU, Dalibor Marinis uz ansambl Cantus: Svečana večera”. (http://msu.hr/#/hr/19987)
G. Ut. 2013. Na zagrebačkom Trgu “najveća europska gozba”. (http://www.index.hr/

black/clanak/na-zagrebackom-trgu-najveca-europska-gozba-guzve-za-besplatnu-
hranu/685697.aspx).

Handelman, Don. 1998. (1990.). Models and Mirrors: Towards an Anthropology of Public 
Events. Berghahn Books, New York, London. 

 Hina. “Split: Crni najlon na Peristilu”. 2013. (http://dnevnik.hr/vijesti/hrvatska/split-crni-
najlon-uklonjen-s-peristila-prije-dolaska-policije---292905.html).

Jakšić Čokrić Puko, Ivica. 2011. Smrt turizmu! Sloboda narodu! (http://www.slobodnadalmacija.
hr/Arterija/tabid/247/articleType/ArticleView/articleId/148110/Default.aspx).

Jovićević, Aleksandra i Vujanović, Ana. 2007. Uvod u studije performansa. Fabrika knjiga, 
Beograd.

Kiš, Patricia. 2013. Crvena zastava Europske unije Dalibora Martinisa. (http://www.jutarnji.
hr/crvena-zastava-europske-unije-dalibora-martinisa-/1111325/).

Kovač, Mario. 2015. Hrvati se boje golotinje. (Razgovarao Davor Špišić). “Globus”, broj 
1265, 6. ožujka 2015., str. 66-69.

Marjanić, Suzana. 2013. Happening, što je to?: primjer – lokalna scena. “Kazalište”, 55-56, 
str. 50-63.

Marjanić, Suzana. 2014. Kronotop hrvatskoga performansa: do Travelera do danas. Udruga 
Bijeli val, Institut za etnologiju i folkloristiku i Školska knjiga, Zagreb.

Mason, Bim. 1993. Street Theatre and Other Outdoor Performance. Routledge, London, 
New York.

Radić, Ivica. 2013. Komade janjetine trpali u borše i nosili kućama. (http://www.
slobodnadalmacija.hr/Kultura/tabid/81/articleType/ArticleView/articleId/214539/
Default.aspx).

Ružić, Igor. 2013. Od priče iz Bosne do neuspjele kritike Europe.(http://www.tportal.hr/
kultura/kazaliste/271841/Od-price-iz-Bosne-do-neuspjele-kritike-Europe.html).

Šuvaković, Miško. 2005. Pojmovnik suvremene umjetnosti. Horetzky, Zagreb.
Zajović, Milena. 2013. Ponoćni doček EU uz slike iz Srebrenice preuzeli pirotehničari. 

“Večernji list” (http://www.vecernji.hr/kazaliste/ponocni-docek-eu-uz-slike-iz-
srebrenice-preuzeli-pirotehnicari-577562).



267

Ozana Iveković

PRISTUP ANALIZI ODNOSA IZMEĐU POPULARNE 
KULTURE I KAZALIŠTA I PRIMJER PREDSTAVE  

ALAN FORD ZAGREBAČKOG KAZALIŠTA MLADIH  
IZ 2013. GODINE

Uvod: osnovni pojmovi i ciljevi rada

Cilj je ovoga rada ukazati na relevantnu istraživačku temu koja, koliko je meni poznato, 
nije skoro uopće obrađivana u hrvatskoj teatrologiji,1 a i strana literatura o odnosu kazališta 
i popularne kulture vrlo je oskudna. Primijećeno je već, međutim, da postoji potreba za 
proučavanjem veza između umjetnosti, koja se smatra visokom kulturom, te popularne 
kulture jer se granice među njima sve više brišu te elementi jednih prodiru u druge.2

Što se općenito smatra popularnim, odnosno popularnom kulturom? Duda navodi tri 
moguća značenja pojma popularnog kako ga definira Raymond Williams. Popularno je, 
dakle, ono što se sviđa velikom broju ljudi, kultura koja je oprečna visokoj kulturi te kultura 
koju su ljudi proizveli sami za sebe.3 

Popularno je, slično tvrde i drugi autori, ono što društvo kao takvo prihvaća te u njemu 
nalazi zadovoljstvo bilo da ga stvara bilo da ga konzumira. Ujedno popularni sadržaji iskazuju 
vrijednosti, težnje i stavove društva u kojemu se pojavljuju te predstavljaju odraz trenutne 
društvene zbilje.4 Za razliku od masovne kulture, koju preko masovnih medija nameću 

1	 Jedini rad u hrvatskoj teatrologiji o odnosu drame, odnosno kazališta i popularne kulture, jest: I. Baković, 
TransDiana ili teatralizacija popularne ikone u drami “John Smith, princeza od Walesa” Tomislava Zajeca. 
“Philological Studies / Филолошки студии / Filološke pripombe / Филологические заметки/ Filološke 
studije.” 10 / 2, Skoplje – Perm – Ljubljana – Zagreb – Beograd 2012., str. 187-200.

2	 L. Foreman-Wernet i B. Dervin, Comparing Arts and Popular Culture Experiences: Applying a Common 
Methodological Framework, “The Journal of Arts Management, Law and Society”, 35 / 3, London, 2005., str. 
169-187.

3	 D. Duda, Kulturalni studiji. Ishodišta i problemi, AGM, Zagreb 2002., str. 105.
4	 D. Labaš i M. Mihovilović, Masovni mediji i semiotika popularne kulture, “Kroatologija”, 2 / 1, Zagreb, str. 

2011., 95-122. 



268

strukture društvene moći radi ostvarivanja vlastitih interesa te koja gleda na potrošače kao 
na pasivnu i povodljivu gomilu, popularna kultura pretpostavlja potrošača koji, osim što 
odlučuje što će konzumirati, i sam stvara određena značenja. 

Narodna, odnosno pučka kultura koju poznaju predindustrijska društva plod je stabilnoga 
i tradicionalnoga društvenog poretka, dok popularna kultura pripada postindustrijskoj eri te 
je nestabilna i prolazna. Neki autori, pak, koriste pojam popularna kultura u smislu pučke, 
odnosno narodne kulture te urbane popularne kulture, pa je u tom slučaju pojam obuhvatniji.5 
Ipak, čini se da je prikladnije razdvajati pojmove masovne, narodne ili pučke te popularne 
kulture. 

Popularna se kultura ne može omeđiti jednom jasnom definicijom pa je, mišljenja su 
autori, najbolje navesti neka njezina općenita obilježja.6

Popularna kultura pretpostavlja emocionalni odnos konzumenta s nekim kulturnim 
sadržajem, npr. s filmom ili s glazbom. Obilježava je i progresivnost s obzirom na to da se s 
njezinim mijenama mijenja društvo, pa i svjetonazori i vrednote. Pokazuje otpor prema visokoj 
kulturi i narodnoj tradiciji, stoga stvara i socijalne konflikte. Ona je u sebi proturječna jer s 
jedne strane ljude čini aktivnima i kreativnima, pokretačima društvenih promjena, a s druge 
stvara veliku količinu zabavnih, pasivizirajućih i eskapističkih sadržaja.7 Popularna kultura 
pruža zadovoljstvo konzumentima svojih sadržaja bilo da se radi o tjelesnom zadovoljstvu 
bilo pak o zadovoljstvu potaknutom stvaranjem značenja. Ona je i spektakularna. Zabava i 
spektakl se tako uvlače u sve pore društva, pa i u politiku i ekonomiju (npr. vijest da neki 
političar vara svoju ženu ili prodaja usluga koje služe zabavi). Popularno će, u svakom slučaju, 
biti ono što prikazuje društvenu zbilju velikog broja ljudi te potvrđuje njihove vrijednosti i 
stavove – dakle, ono što je realistično. 

Povezanost sa životnim iskustvom svakako povlači sa sobom i mitotvornost popularne 
kulture. Mitotvornost, s jedne strane, označava pričanje priča, pa su najpopularniji oni 
sadržaji koji čine upravo to – pružaju zanimljive priče. Osim toga, podrazumijeva neke od 
omiljenih društvenih mitova, primjerice o dobru i zlu, o ljubavi i strasti, o obitelji, o domu i 
obrani domovine i slično. 

Dok se visokom kulturom obično smatraju oni kulturni proizvodi koji imaju visoku 
estetsku i društvenu vrijednost, dotle se oni koji nisu takvi proglašavaju niskom, odnosno 
popularnom kulturom. Popularna se kultura, međutim, ne može apodiktički izjednačiti 
s niskom kulturom niti se može smatrati nesposobnom za stvaranje velikih umjetničkih 
vrijednosti npr. filmskih, glazbenih ili kazališnih.8 U kazalištu je, kao i u književnosti, opreka 
visoko i nisko prilično jasno utvrđena, što je moguće uočiti i kroz sam pojam popularnog 

5	 G. Markus, The Path of Culture: From the Refined to the High, from the Popular to Mass Culture, “Critical 
Horizons”, 14/2, London 2013., str. 127-155.

6	 D. Labaš i M. Mihovilović, Masovni mediji i semiotika popularne kulture, “Kroatologija”, 2 / 1, Zagreb 2011., 
str. 95-122. 

7	 D. Labaš i M. Mihovilović, Masovni mediji i semiotika popularne kulture, “Kroatologija”, 2 / 1, Zagreb 2011., str. 104.
8	 D. Labaš i M. Mihovilović, Masovni mediji i semiotika popularne kulture, “Kroatologija”, 2 / 1, Zagreb 2011., str. 109.



269

kazališta.9 . On označava tradiciju vodvilja, burleske, revija, cirkusa te glazbene komedije 
spram onoga što se smatra visokim ili umjetničkim kazalištem. Popularno je kazalište 
otvoreno svim društvenim slojevima te nudi kratke komade ili točke: sentimentalne i 
rodoljubne pjesme, plesove, komične obrate, mađioničare, žonglere i akrobate. Glazba, 
pokret i humor stalne su sastavnice popularnog kazališta. Pokret se najčešće iscrpljuje u 
erotici, pretjerivanju ili akrobatici. 

Glazba je oduvijek bila vrlo važna u popularnom kazalištu. Pratila je atmosferu, 
događanja i likove na pozornici, no razvili su se i popularni žanrovi poput mjuzikla. Tako je 
moguće pratiti popularno kazalište, koje već po svojoj glavnoj intenciji želi privući i zabaviti 
publiku, te elemente popularnog u kazalištu koje sebe ne definira kao popularno. Humor 
katkada izobličuje stvarnost kao u slapstick komediji ili stand up komediji, a može biti 
prilično prizeman i grub.

Glavnu temu rada oprimjeruje kazališna predstava Alan Ford nastala prema poznatom 
stripu kao eminentno popularno-kulturnom predlošku. No prije analize ove predstave 
pokušat ću na odabranim primjerima iz suvremenijeg teatra također pokazati da ona nije 
usamljena pojava u hrvatskom kazalištu koje, na različite načine, nerijetko uključuje barem 
neke elemente popularne kulture (ako već po svom određenju ne njeguje popularne žanrove). 
Dakle, u ovom radu valja i može se pokazati da je, osim popularnog kazališta, prisutno, dapače 
možda sve prisutnije, i popularno u hrvatskom kazalištu, dok sustavne i dublje znanstvene 
uvide u tu pojavu koji bi uključivali njezin kontekst, razloge i uzroke mogu pružiti buduća 
istraživanja.

Kao primjere za ulazak popularne kulture u hrvatsko kazalište odlučila sam izdvojiti 
nekoliko predstava iz osamdesetih i devedesetih godina prošlog stoljeća. Radi se, naime, 
o dva perioda koja pripadaju različitim povijesnim razdobljima. Osamdesete su era sutona 
komunizma, a devedesete obilježavaju rat i raspad stare države. I kulturni i društveni i politički 
kontekst u ta su dva perioda bitno različiti. Dok su osamdesete doba socijalizma s ljudskim 
licem istodobno su i period potisnutih i prikrivenih nacionalnih osjećaja. Kazalište uglavnom 
ne prati društvene kontroverzije te se rade velike ansambl produkcije koje se najčešće ne 
bave gorućim problemima. Postoje, dakako, i iznimke, a nekima će se od njih baviti i ovaj 
prikaz. Specifičnost osamdesetih je i vrlo razvijena kultura mladih koja je obuzeta nekim 
drugim problemima i vrednotama. To je osobito vidljivo kroz popularnu glazbenu scenu te 
pop i rock skupine. 

Devedesete su oslobodile sve ono što su osamdesete potiskivale te su nacionalna 
osviještenost, pa i nacionalizam, posebno potaknuti ratnim zbivanjima, izašli u prvi plan. 
Kazalište, makar u nekim segmentima, prati taj društveno-politički kontekst pogotovo u prvoj 
polovini devedesetih. Nova dramska produkcija druge polovine osamdesetih te početkom 
sljedećeg desetljeća, uglavnom ne tematizira politiku, ali njezino temeljno pesimistično 
raspoloženje i socijalni eskapizam na specifičan način prate ono što se u društvu događa. 

9	 http://www.britannica.com/EBchecked/topic/470196/popular-art/5878/Popular-theatre preuzeto 07.06.2015.



270

Ovaj odjeljak donosi, kao što je spomenuto, analize pojedinih kazališnih ostvarenja 
iz osamdesetih i devedesetih koje, u jednom segmentu, prate socio-kulturni kontekst, a u 
drugom se od njega udaljavaju.

Važan kriterij izbora predstava bila je njihova gledanost koju sam za osamdesete godine 
pronašla u Repertoaru hrvatskih kazališta 3, a za devedesete sam se koristila mrežnim 
stranicama nekih kazališta i napisima u medijima iz kojih se može posredno deducirati 
gledanost. Poslužila sam se i vlastitim gledateljskim iskustvom.10 

Kako je kazališna predstava ipak spoj raznovrsnih pojedinačnih umjetničkih disciplina, 
tako se popularno u njoj može manifestirati na više načina. Za ovu sam se priliku u analizi 
koristila onim elementima predstava koji su se mogli deducirati iz kazališnih kritika, a koji 
povezuju teatar s popularnom kulturom. To su: poznati glumac, poznati redatelj i poznati 
autor, popularni žanr, predložak te tema i likovi, govor i pokret, stil i izričaj, vrijeme radnje, 
mjesto radnje, scenska glazba i vizualni identitet predstave. Važan kriterij da bi se neka 
predstava smatrala popularnom jest i publika koja neke predstave uvelike posjećuje, naspram 
nekih drugih koje nisu odviše zanimljive. 

Poznati glumac, redatelj ili autor puno pridonose posjećenosti predstave, pogotovo ako 
su kao takvi najavljeni u medijima, odnosno ako ih publika poznaje iz drugih popularnih 
predstava ili pak s filma ili televizije. Popularni žanrovi poput komedije, satire ili kabareta 
oduvijek su privlačili gledatelje u teatar, pa je i to važan element. Tema i likovi koji su 
zanimljivi, bilo zato što su općepoznati iz nekog književnog djela bilo zato što su aktualni 
bit će velik mamac za posjet kazalištu, a bit će to i predložak koji može biti neki popularni 
roman, strip, film, neko glazbeno ili likovno djelo ili pak kakav događaj iz svakodnevice. 
Govor i pokret te stil i izričaj predstave u nekim uvjetima mogu biti zanimljivi, pogotovo 
ako su hiperrealistični ili pak izrazito stilizirani ili namjerno karikirani. Vrijeme i mjesto 
radnje mogu biti bitni zbog nekog povijesnog razdoblja ili kraja u koji se radnja smješta. 
Scenska glazba pogotovo u slučaju da potječe iz repertoara popularne glazbe ili ako popularni 
glazbenici sami nastupaju u predstavi uvijek ima poseban čar, a vizualni izgled predstave 
može biti posebno atraktivan pogotovo ako se na prvi pogled ne slaže s temom ili predloškom. 

Popularna kultura i Hrvatsko kazalište

Svi ovi elementi za svaku od odabranih i opisanih predstava prikazani su u tablici 1 (u 
prilogu), a jedini koji nije uvršten u tablicu jest gledateljstvo zato što su predstave i birane 
prema visokoj gledanosti. Predstave su poredane kronološki, prema datumu premijere, a 
analizirane su prema kazališnim elementima te obilježjima popularne kulture. Kronološki 
kriterij analize ujedno automatski razvrstava predstave u dva različita povijesna konteksta – 
dva društveno, politički i kulturno različita razdoblja novije hrvatske povijesti. Tako će prva 
u nizu biti lutkarska predstava za odrasle, premijerno izvedena 9. siječnja 1982. u Teatru ITD. 

10	 Repertoar hrvatskih kazališta. Knjiga treća. Repertoari. Abecedni popisi i kazala, prir. i ur. B. Hećimović, 
Hrvatska akademija znanosti i umjetnosti – AGM, Zagreb 2002., str. 47, 52, 60, 63, 736, 781, 792, 797. 



271

Radi se o Hamletu likovnog umjetnika i redatelja Zlatka Boureka, predstavi koja je privlačila 
svojom specifičnom likovnošću. Vizualno izražajne su pogotovo lutke koje animiraju 
glumci. Duhovita igra i scenske dosjetke vesele publiku, što dokazuje i velika gledanost 
predstave. Njoj sasvim sigurno pridonosi skraćena petnaestominutna inačica Hamleta kojom 
je Stoppard napravio urnebesno smiješnu strip-tragediju, pišu kritike. Očito je da je ova 
predstava pružila zadovoljstvo publici i da ju je dobro zabavila. Ujedno je i reinterpretirala 
Hamleta, motiv visoke kulture par excellence ispričavši priču na drugačiji i komičan način. 
Svojim je vizualnim bogatstvom imala elemente spektakularnosti, a povrh toga ispričala je i 
zanimljivu priču.

Dramsko kazalište Gavella produciralo je, početkom osamdesetih, premijera 11. ožujka 
1982., predstavu Sokol ga nije volio u kojoj, osim što je za nju napisao tekst, glumi Fabijan 
Šovagović, a tema je ponešto osjetljiva za period u kojem se izvodi. Radi se, naime, o posve 
drugačijem prikazu konca Drugoga svjetskog rata i poraća nego što je bilo tadašnje službeno 
političko stajalište. Vjerojatno je upravo to, uz Šovagovića glumca i elemente pučkog 
kazališta, pridonijelo velikoj gledanosti predstave. 

Sokol ga nije volio nudi reinterpretaciju mita o Drugom svjetskom ratu i, dakako, s 
obzirom na vrijeme u kojem se pojavio, u velikoj je mjeri iskazao stavove i vrijednosti velikog 
broja ljudi pruživši otpor službenoj kulturi. Elementi pučkoga kazališta postaju dio popularne 
kulture s obzirom na veliku gledanost, a to nadalje znači i uspostavljanje emotivnog odnosa 
publike s likovima predstave. Realističnost ispričane priče vjerojatno je, za određeni broj 
gledatelja, bila dio vlastite ili obiteljske povijesti.

Komedija kao žanr, zajedno s glazbeno-scenskim žanrovima, osnova je repertoara 
Zagrebačkoga gradskog kazališta Komedija. Tako je komedija Probudi se, Kato, premijera 
27. travnja 1983., parafraza naslova jednog od najznačajnijih mjuzikala prikazanih u 
Komediji, a to je Poljubi me, Kato Colea Portera. Komedija kao žanr posebno je privlačna 
publici, a u ovom je slučaju još privlačnija jer je, čita se u kritikama, zagrebački ambijentirana 
koliko dijalogom toliko i glumom koja ocrtava zagrebački mentalitet. Kada se doda da je 
autor dramskog teksta Milan Grgić, jedan od najpoznatijih Komedijinih autora, tada je lako 
zaključiti zašto je Probudi se, Kato toliko gledana predstava. 

Predstave Satiričkog kazališta Jazavac, danas Satiričko kazalište Kerempuh koje su u 
osamdesetima i devedesetima postigle veliki uspjeh uglavnom su političke satire ili kabareti. 
Tako je Šovinistička farsa, premijera 30. siječnja 1986., smještena u separe neukusno uređene 
kavane gdje hrvatski i srpski povjesničar raspravljaju o prošlosti Hrvata i Srba. Svaki od njih 
govori o veličini i prednosti svoga naroda pred onim drugim, ali nijedan od povjesničara ne 
odnosi pobjedu u toj debati koja je puna vrijeđanja i bezobraštine. 

Ova predstava, na prilično otvoren način, propituje mit o hrvatstvu i srpstvu, što u vrijeme 
postavljanja predstave korelira s društvenim kontekstom bivše Jugoslavije. To je vrijeme 
ekspanzije velikosrpskog nacionalizma, mlake reakcije službene ideologije i vlasti na nj te 
otpora neslužbene hrvatske javnosti, nekih nezavisnih medija te hrvatskog nacionalizma koji 
se tek, ili možda ponovo, budi. Predstava, iako je vjerojatno bila zabavna, pruža i društvenu 
kritiku koja nipošto nije bila uvijek dobrodošla.



272

Spika na spiku, premijera 28. studenoga 1992., politički je kabaret, odnosno satirički 
odgovor na televizijsku emisiju sličnog naslova (Slikom na sliku). Boris Svrtan kao Dubravko 
Merlić i Dražen Kühn kao Denis Latin u studiju razgovaraju s brojnim gostima iz hrvatskoga 
javnog života koje utjelovljuju, odnosno imitiraju.

Hrvatsko narodno kazalište u Zagrebu u devedesetim je godinama, zajedno s 
Dubrovačkim ljetnim igrama, zagrebačka premijera 14. listopada 1994., ostvarilo predstavu 
koja je postala pravi hit među gledateljstvom. Radi se o Hamletu u režiji Joška Juvančića s 
tada mladim Goranom Višnjićem, još uvijek studentom, u glavnoj ulozi. Kritičari primjećuju 
da se Višnjić predstavio kao junak naraštaja kojem je rat pomutio perspektive, koji je mogao 
sebi zamisliti drugačiji život i svijet. Višnjić je s velikim uspjehom odigrao Hamleta, jednu 
od najtežih uloga koje svjetska književnost nudi glumcu. Redatelj Joško Juvančić je u ovu 
tragediju upisao oznake ratnog ludila u kojem se tada nalazila Hrvatska. Stoga su odnosi 
među likovima reducirani i grubi, bez imalo patetike, baš kako situacija zahtijeva. 

Predstava, osim što promovira, pa i proslavlja, mladog glumca, iskazuje probleme 
turbulentnoga hrvatskog društva reflektirajući stavove i vrednote gledatelja. Emocionalno 
povezivanje s likovima, pogotovo s onima koji su žrtve, omogućuju neku vrstu otpora prema 
realnosti koja je u to doba prilično crna. 

Breza, premijera 03. veljače 1996., pak nastavlja najbolju tradiciju pučkog teatra u 
Dramskom kazalištu Gavella. U nastajanju predstave veliki je udjel imao Babajin istoimeni 
film čiji su scenaristi, uz redatelja, bili Slavko Kolar i Božidar Violić. Scenske slike s 
elementima pjesme, plesa, žive glazbe koju izvode Ladovi glazbenici, drvene skulpture 
te svadbeni i pogrebni običaji obilježja su pravog etno teatra. Kajkavsko narječje i glazba 
lokaliziraju zbivanje. 

Prisutnost tradicionalne kulture i pučke glazbe postali su iz istog razloga kao i u Sokola 
dijelom popularne kulture. Predstava nudi spektakularni prikaz narodnih običaja, ali istodobno 
i emocionalno povezivanje s likom Janice, koja je, dakako, žrtva tradicionalnog morala. Tako 
gledatelji bivaju suočeni s vrijednostima i stavovima tadašnje, ali i svoje vlastite kulture i 
društva. Mit o svemoći ljubavi biva ipak relativiziran, što odgovara i iskustvu publike koja 
je pohađala predstavu. 

Predstava Teatra ITD Fedra, premijera 15. lipnja 1996., u kojoj je nastupala rock grupa 
LET 3 privukla je mlade u kazalište. LET 3, predstavlja antički kor koji glazbom komentira 
emotivna stanja likova. Njihova je glazba mješavina poganskih rituala, etno glazbe raznih 
hrvatskih krajeva te rocka. Kazališne zaljubljenike vjerojatno je privukla i Ana Karić u ulozi 
Fedrine dadilje. Specifičnosti modernog dizajna priziva scenografija Roberta Someka, dok 
kostimi Ivane Popović svojom reduciranošću plijene pozornost, piše u jednoj od kritika. 

LET 3 je svakako unio moment zadovoljstva, spektakularnosti i zabave u predstavu što 
je bilo osobito važno za mlađe gledatelje. Emocionalna komponenta je prisutna kod samog 
glavnog lika, odnosno Fedre, te strast i ljubav kao jedan od važnih mitova suvremenog 
društva. Povrh toga, i sami likovi i tema su dio mita o Fedri i Hipolitu koji se na dopadljiv 
način prenosi kroz priču. 



273

U Vježbanju demokracije, premijera 26. listopada 1996., Nenada Stazića u Satiričkom 
kazalištu Kerempuh glumci parodiraju hrvatsku povijest od pračovjeka do naših dana. 
Prikazuju se i povijesne ličnosti, ali i mali ljudi na čijim se leđima ta povijest prelama.

U Kerempuhovim predstavama devedesetih ponovo se iskazuje otpor prema društvenim 
mitovima, samo ovaj put ne više jugoslavenskog, nego hrvatskog društva. Službeni stavovi 
prema hrvatskoj povijesti i javnom prostoru na ovaj se način parodiraju, ali i propituju. Uz to, 
nude gledateljima zabavu kroz koju se društvene istine, međutim, ne umanjuju niti razblažuju. 

Teško je pronaći predstavu Zagrebačkog kazališta mladih koja je toliko oduševila 
publiku, koja je bila toliko igrana i toliko na gostovanjima poput Medvešekova Hampera, 
premijera 20. prosinca 1996. Predstava bez govorenog teksta, stilski toliko specifična i 
posebnoga izraza progovara o mnogim temama: čežnji, samoći, zajedništvu, ljubavi i smrti. 
Te su teme date kroz situacije koje oslikavaju svakodnevicu. Radnja je vrlo jednostavna. Na 
dan velikog čišćenja grada u pokrajnjoj se ulici okupila skupina samih i marginaliziranih 
ljudi koja se zaigrala kazališta sa starim, odbačenim stvarima. Kroz taj teatar u teatru saznaje 
se sudbina svakog od trinaest likova koji u igri pričaju svoju priču.

Premda priča o igri na smetlištu nije baš realistična, priče pojedinih likova su priče 
o ljudima koji su slični mnogim članovima društva. Upravo govor o njihovim sudbinama 
predstavlja otpor prema socijalnoj ravnodušnosti. Zabavlja publiku neobičnim scenskim 
rješenjima, ali pruža istodobno i mogućnost emocionalne identifikacije s likovima. Propituje 
se mit o solidarnosti u društvu koji se stalno verbalno afirmira, a zapravo nije na snazi. 

Zagrebačko gradsko kazalište Komedija postiglo je veliki uspjeh i predstavom Nemoćnik 
u pameti, premijera 1999. godine. Radi se o frančezariji, odnosno dubrovački lokaliziranoj 
Molièreovoj komediji koju je režirao u Hrvatskoj poznati češki filmski redatelj Jiři Menzel. 
Naslovnu ulogu glumi Pero Kvrgić, također jedan on najznačajnijih hrvatskih glumaca, a i 
ostali su glumci, kažu kritike, kreirali odlične uloge.

U cjelini gledano, popularni elementi prodiru i u kazališta koja nemaju popularan 
repertoar po definiciji. Predstave Gradskoga dramskog kazališta Gavella tako koketiraju s 
pučkim, koje je, u tim slučajevima, postalo popularno. Teatar ITD, barem u Fedri, čak i uvodi 
rock grupu koja već po definiciji pripada popularnoj kulturi. Hrvatsko narodno kazalište 
u Zagrebu koristi suvremenu društvenu situaciju kako bi dalo specifičnu interpretaciju 
klasičnog predloška. Medvešekov Hamper također, u neku ruku, kritički promatra društveni 
kontekst, a popularnim ga čini pristup koji pritom njeguje. 

Satiričko kazalište Kerempuh, pak, koje je, po definiciji, popularno kazalište, nudi u 
osamdesetima i devedesetima političke satire i kabarete. Zagrebačko gradsko kazalište 
Komedija profilira njegov komediografski repertoar, ali i mjuzikli, operete i rock opere. Taj 
repertoar pripada popularnom teatru koji pruža gledateljstvu zabavu i osjećaj zadovoljstva 
viđenim. Neke od Komedijinih predstava su pravi spektakli, a kroz realistične priče 
omogućuju stvaranje emocionalne povezanosti s likovima i događanjima na pozornici.

Dok popularna kazališta pune dvorane specifičnim žanrovima s točno određenim 
obilježjima, ostala kazališta u velikoj mjeri unose u predstave elemente koji imaju 
popularnog potencijala. Da se sagleda cjelina kazališne produkcije u Zagrebu i u drugim 



274

gradovima i sredinama, svakako bi bila potrebna obuhvatnija studija fenomena popularnosti 
u hrvatskom teatru. Jedino je tako moguće smjestiti hrvatsko kazalište u kontekst zemalja u 
širem okruženju, pa i na globalnom nivou. 

Alan Ford u hrvatskom društvenom, kulturnom i kazališnom kontekstu

1. O stripu

Autori Alana Forda su Luciano Secchi alias Max Bunker (tekstopisac) i Roberto Raviola 
Magnus (crtač). Prvi broj je izašao u njihovoj rodnoj Italiji 1969. godine, a u Hrvatskoj se, 
odnosno u bivšoj Jugoslaviji pojavio već 1972. godine. Posebnu ulogu u popularizaciji stripa 
(koji je, osim u Italiji, bio popularan i čitan još samo u bivšoj Jugoslaviji) odigrao je pisac i 
novinar Nenad Brixy sa svojim posebno kvalitetnim prijevodom na hrvatski.

Svaki broj stripa je imao jednu glavnu radnju (hvatanje zločinca ili rješavanje neke 
tajne) uz mnogobrojne male epizode koje obilježavaju groteskni i apsurdni doživljaji članova 
Grupe TNT. U stripu su i likovi s kojima se publika dobro identificira, i to ne samo zato što su 
dobro znani iz njega već i zato što predstavljaju tipove ljudi kakve i naša kultura i društvo vrlo 
dobro poznaju. Recimo, sam Alan Ford je poštenjačina koji je pomalo društveno nespretan 
i nezgrapan, ali je zato dobar i zgodan. Zahvaljujući svojoj naivnosti, vrlo često upada u 
problematične situacije iz kojih se uvijek nekako izvuče. Pokvareni manipulator Broj 1, šef 
TNT-a, čini sve da se dokopa još više novca dok članovima grupe daje po dolar za svaki dobro 
izvršeni zadatak. Bob Rock je pak utjelovljenje čovjeka s društvene margine, gotovo pa lumpen-
proletera. Nije lijep, nije visok, nije previše obrazovan, odrastao je u sirotištu, a braća su mu 
kriminalci. Uvijek sanja o boljem životu i to ga nekako drži. Svi mu se, osim Alana, rugaju 
i podsmjehuju zato što je nizak i ružan te zapravo na dnu ljestvice Grupe TNT. Sir Oliver je 
propali engleski plemić koji nastoji voditi ugodan život, a to čini kradući i prodajući ukradenu 
robu. Opstaje zahvaljujući finim manirama, pa i prijetvornosti, premda mu je uvijek netko za 
petama (obično oni koje potkrada). Čovjek je koji unatoč društvenom padu pod svaku cijenu 
želi održati pogodnosti svoga nekadašnjeg društvenog položaja. Grunf (odgovara kulturnom 
stereotipu šašavog izumitelja) njemački je vojnik iz Drugoga svjetskog rata, koji za mali novac 
kreira kojekakve izume. Oni obično nisu korisni jer su uglavnom napravljeni za koji cent ili 
dolar pa se raspadnu čim ih netko počne koristiti. Debeli šef, u tandemu s Jeremijom, stalno 
spava, odnosno čuva cvjećarnicu, koja je sjedište Grupe. Tu i tamo nešto skuha, ako uopće ima 
što, te posluži malobrojne mušterije koje dođu kupiti cvijeće. U stripu je mnogo drugih, ali 
sporednih likova koji se pojavljuju u jednom ili više brojeva. 

2. O predstavi

Jedan od najnovijih primjera sprege kazališta i popularne kulture koji se služi popularnim 
predloškom jest i Alan Ford iz 2013. godine u režiji Darija Harjačeka u Zagrebačkom 
kazalištu mladih. Prije ove predstave, Alan Ford je u Hrvatskoj uprizoren još u Kazalištu 
Trešnja kasnih osamdesetih kao predstava namijenjena djeci i mladima. Zekaemovska inačica 



275

iz 2013. godine rađena je i za djecu i za odrasle, i to posebno za odrasle koji su imali priliku 
čitati strip. Naime, na prijeratnim izdanjima Alana Forda rasle su generacije sedamdesetih i 
osamdesetih godina 20. stoljeća, pa su upravo ti ljudi ciljana publika za tu predstavu. Glavna 
se radnja svodi na hvatanje kriminalca Superhika koji krade siromašnima da bi dao bogatima. 
Uz to ima čitav niz sporednih epizoda koje se dobro uklapaju u glavnu radnju te pridonose 
predstavi kao cjelini.

Popularnom je prije svega čini predložak koji, kako je već rečeno, pripada području 
popularne kulture te koji je u bivšoj Jugoslaviji, pa i u Hrvatskoj, bio vrlo rado čitan. Tema 
hvatanja kriminalca kojeg moraju uhititi tajni agenti također je važan moment različitih 
popularnih ostvarenja (prije svega u filmovima), a ovdje je parodiran do krajnjih granica, 
što predstavu čini zabavnom za publiku. Govor, stil glume i izričaj su prilagođeni stripu, 
odnosno kako se u stripu sugerira da bi oni trebali izgledati. Kostimi i scena također prate 
strip. Predstava priča zanimljivu priču, ali i pruža otpor određenim klišejima i mitovima kako 
visoke tako i popularne kulture. Za razliku od uobičajene slike uspješnih i lijepih detektiva i 
tajnih agenata poput, recimo, Jamesa Bonda, agenti grupe TNT su sve samo ne lijepi (osim 
Alana) i sve samo ne uspješni. 

Svi ti momenti predstave koji ističu njezinu aktualnost, a posebice sličnost pokreta, 
govora, kostima, scenografije stripu predstavljaju njezinu vrlinu i daju priliku da se napravi 
dopadljiv scenski uradak, ali i naglasi kritičnost prema društvu u kojem živimo. 

Harjaček, misli kritičar Kurelec,11 ima na umu prije svega kritiku društva koje se vrti 
oko novca i zaboravlja ljudskost, pravičnost i osjećajnost. Novac budi ono najniže i najgore u 
čovjeku te se čini da siromasi nisu nikakva moralna vertikala. Oni su naprosto dio zajednice 
koja nema novac i moć i pitanje je kako bi se i sami ponašali kada bi bili na mjestu trenutnih 
bogataša. 

Premda je prošlo već nekoliko desetljeća od prvog broja Alana Forda, predstava je 
pokazala da je njegova aktualnost u ovom društvu tek danas ”dozrela“. Materijalizam, bijeda, 
jalovi štrajkovi, kriminal, korupcija, siromaštvo, ulizništvo, prekopavanje po kontejnerima 
– to su motivi svakodnevice u koju smo uronjeni. Filtrirani kroz specifičan alanfordovski 
humor, gradirani kroz apsurdne situacije, uzdignuti na razinu eksplozivnog paradoksa – ti su 
nam događaji na pozornici ponuđeni kao zrcalo u kojemu se ogleda naša nemoć i bijeda.12

Ovako kritičarka Ines Ora ocjenjuje predstavu ističući njezinu aktualnost za današnjeg 
gledatelja. Premda se gledateljima, koji su bili i čitatelji stripa u sedamdesetim i osamdesetim 
godinama, prije svega nameću usporedbe s predloškom, a poznati im prizori izazivaju smijeh, 
nikako ne bi smjela otupjeti kritička oštrica i očigledna uronjenost predstave u današnji 
kontekst. Nije slučajno, kaže autorica, da je predstava bila premijerno prikazana baš dan 
prije lokalnih izbora u Hrvatskoj hoteći biti upravo bolan podsjetnik na političku prljavštinu 
koju tematizira. Tri vijećnika iz predstave koji se bore za vlast u New Yorku su, kao i u stripu, 
debele, pohlepne, podmitljive i u frak odjevene svinje koje služe samo bogatašima te gledaju 

11	 T. Kurelec, Mračna slika svijeta, KAZALIŠTE.hr, 30. 05. 2013. 
12	 I. Ora, Nikad kao danas nije bilo tako lako poistovjetiti se s likovima iz Alana Forda, Arteist.hr, 21. 05. 2013.



276

na politiku isključivo kroz osobni probitak. Čini se da, također, nije nimalo slučajno što jedan 
od vijećnika-prasaca, izlazeći sa scene, kaže Idemo delat!. Na što ili na koga ta rečenica 
asocira, ne treba posebno naglašavati. 

Ipak, valja spomenuti, ima i kritičara koji upravo tu sličnost i spomenički stav jednom 
fenomenu pop kulture13 (Nataša Govedić) smatraju crtom koja poništava navodnu društvenu 
kritičnost i čini predstavu pukim kopiranjem stripa u kazališni medij. Osobno se ne slažem 
s takvim stavom jer su strip i kazalište dva različita područja umjetnosti, pa preslikavanje 
iz jednog u drugi uz najbolju volju nije moguće. Sličnost koju gledatelj uočava, počiva na 
nastojanju autora predstave da popularne junake učine što prepoznatljivijima što nije mana 
ni podilaženje publici već način da joj se približi ideja koju redatelj ima u vidu. Osim toga, iz 
ogromnog korpusa Alana Forda nešto je nužno trebalo biti izabrano, a nešto izostavljeno. Taj 
moment izbora već sam po sebi isključuje preslikavanje. 

Zaključak

Poetika Alana Forda je mješavina nadrealizma, farse i satire, kaže Lazar Džamić u 
knjizi Cvjećarnica u Kući cveća. Kako smo usvojili i živeli Alana Forda.14 Nadrealizam se 
ogleda u iracionalnosti, nedostatku estetskih i moralnih obzira, nelogičnim i zapanjujućim 
pojavama. Svakidašnja nadrealnost života u bivšoj Jugoslaviji, koju autor potkrepljuje 
brojnim primjerima, razlog je popularnosti tog stripa u nekadašnjoj državi. Farsa je, pak, 
metafora za nestabilnost koja je jedna od bitnih tendencija bivšeg jugoslavenskog prostora 
jer je trebalo pomiriti službenu propagandu s korupcijom i nekompetencijom koja je stvarno 
vladala. Strip je, smatra ovaj autor, osim kritike kapitalizma također i kritika komunizma, 
odnosno svakog nekompetentnog, autoritarnog i propagandističkog društvenog uređenja.

Predstava Alan Ford samo je jedan primjer ulaska popularne kulture u hrvatsko kazalište. 
To je predstava koja nastavlja tradiciju popularnoga koje se u hrvatskom teatru očituje 
postojanjem specifičnih kazališnih kuća – popularnih kazališta, ali i prodorom elemenata 
popularne kulture u predstave drugih, elitnih kazališta kao što se vidi iz analize primjera u 
prethodnom odjeljku. Alan Ford, uz još neke suvremenije primjere pokazuje da i teatri koji 
nisu po definiciji popularni, sve češće prihvaćaju popularno, no nikako bez kritičkog stava. 

Premda bazirana na poznatom predlošku, ova predstava iz njega uzima elemente koji 
pronose autorovu ideju. Radi se o bespoštednoj kritici sveprisutne gramzljivosti i ljubavi 
prema novcu koji su uzroci najvećih zala suvremenoga svijeta. Popularna kultura tako nije 
nešto što kazalište potpuno i bezrezervno prihvaća, već je polazište novog i uvijek svježeg 
umjetničkog stvaralaštva i njegova kritičkog odnosa prema suvremenoj zbilji. 

13	 N. Govedić, “Alan Ford” u režiji Darija Harjačeka mlaka scenska “stripoteka”, “Novi list”, 21. 05. 2013. 
14	 L. Džamić, Cvjećarnica u Kući cveća. Kako smo usvojili i živeli Alana Forda, Naklada Jesenski i Turk – Heliks, 

Zagreb – Smederevo 2012., str. 8-81. 



277

LITERATURA

I. Baković, TransDiana ili teatralizacija popularne ikone u drami “John Smith, princeza 
od Walesa” Tomislava Zajeca. “Philological Studies / Филолошки студии / Filološke 
pripombe / Филологические заметки/ Filološke studije”. 10 / 2, Skoplje – Perm –
Ljubljana – Zagreb – Beograd 2012., str. 187-200.

D. Duda, Kulturalni studiji. Ishodišta i problemi, AGM, Zagreb 2002., str. 105.
L. Džamić, Cvjećarnica u Kući cveća. Kako smo usvojili i živeli Alana Forda, Naklada 

Jesenski i Turk – Heliks, Zagreb – Smederevo 2012., str. 8-81. 
L. Foreman-Wernet i B. Dervin, Comparing Arts and Popular Culture Experiences: Applying 

a Common Methodological Framework, “The Journal of Arts Management, Law and 
Society”, 35/3, London 2005., str. 169-187.

B. Hećimović (prir. i ur.), Repertoar hrvatskih kazališta. Knjiga treća. Repertoari. Abecedni 
popisi i kazala, Hrvatska akademija znanosti i umjetnosti – AGM, Zagreb 2002., str. 47, 
52, 60, 63, 736, 781, 792, 797. 

D. Labaš i M. Mihovilović, Masovni mediji i semiotika popularne kulture, “Kroatologija”, 2 / 1, 
Zagreb 2011., str. 95-122. 

G. Markus, The Path of Culture: From the Refined to the High, from the Popular to Mass 
Culture, “Critical Horizons”, 14/2, London , 2013., str. 127-155.

http://www.britannica.com/EBchecked/topic/470196/popular-art/5878/Popular-theatre 
preuzeto 07.06.2015.

IZVORI

J. Boko, Smij se, Pipi, “Slobodna Dalmacija”, 24. 06. 1996.
I. Buljan, Zarazno dobro, “Slobodna Dalmacija”, 02. 12. 1992.
Ž. Ciglar, Novo “Brezino listje”, “Večernji list”, 01. 02. 1996. 
Ž. Ciglar, Smij se, Pipi, “Večernji list”, 22. 06. 1996.
Ž. Ciglar, Tišina, smijemo se!, “Večernji list”, 02. 11. 1996. 
T. Čadež, Točno kopirani likovi u djetinjastoj, prije nego dječjoj predstavi, “Jutarnji list”, 20. 

05. 2013.
D. Derk, Jeleni u hajci na jelena, “Večernji list”, 20. 06. 1996.
N. Frndić, Privlačan eksperiment, “Borba”, 14. 01. 1982.
N. Govedić, “Alan Ford” u režiji Darija Harjačeka mlaka scenska “stripoteka”, “Novi list”, 

21. 05. 2013. 
M. Grgičević, Bourekov nasmijani teatar, “Večernji list”, 12. 01. 1982.



278

M. Grgičević, Dok Kata spava…, “Vjesnik”, 11. 05. 1983.
M. Grgičević, Duša zagorskoga kraja, “Večernji list”, 05. 02. 1996. 
M. Grgičević, Mladi majstori, “Večernji list”, 30. 11. 1992. 
M. Grgičević, Na zagrebački način, “Večernji list”, 13. 05. 1983.
M. Grgičević, Vrtoglava avantura Pere Kvrgića, “Večernji list”, 23. 07. 1999.
H. Ivanković, Breza u zemlji tamburaša, “Slobodna Dalmacija”, 09. 02. 1996. 
T. Kurelec, Mračna slika svijeta, KAZALIŠTE.hr, 30. 05. 2013. 
I. Ora, Nikad kao danas nije bilo tako lako poistovjetiti se s likovima iz Alana Forda, Arteist.

hr, 21. 05. 2013.
V. Stojsavljević, “Hamper” – čarolija koja razgaljuje, “Vjesnik”, 15. 12. 1996. 
Ž. Stublija, Neodoljiv smijeh, “Vjesnik”, 14. 01. 1982.
Ž. Stublija, Lica su našla autora, “Večernji list”, 17. 03. 1982.
A. Trampus, Tko spava, nije budan, PORT.hr, 20. 05. 2013. 
D. Vrgoč, Kavanska farsa, “Vjesnik”, 01. 02. 1986.
D. Vrgoč, Kazališni software u “Jazavcu”, “Novi Vjesnik”, 25. 11. 1992.
D. Vrgoč, Pljesak “Spiki”, “Novi Vjesnik”, 01. 12. 1992.
D. Vrgoč, Političari na pozornici, “Vjesnik”, 29. 10. 1996. 
D. Vrgoč, Privlačan svijet napuštenih stvari, “Vjesnik”, 23. 12. 1996. 
D. Vrgoč, Svijet izgubljenih subjekata, “Vjesnik”, 17. 06. 1996. 
D. Vrgoč, Vrijeme je za Fedru, “Vjesnik”, 15. 06. 1996.
B. Vukšić, Šovinistička farsa, “Večernji list”, 04. 02. 1986.



279

PR
IL

O
G

:

Ta
bl

ic
a 

– 
El

em
en

ti 
ka

za
liš

ne
 p

re
ds

ta
ve

 p
ov

ez
an

i s
 p

op
ul

ar
no

m
 k

ul
tu

ro
m

Pr
ed

st
av

a 
/

El
em

en
ti 

pr
ed

st
av

e 
Po

pu
la

rn
i 

gl
um

ac
Po

pu
la

rn
i 

re
da

te
lj

Po
pu

la
rn

i 
au

to
r

Ža
nr

Te
m

a 
i 

lik
ov

i
Pr

ed
lo

ža
k

G
ov

or
 i 

po
kr

et
St

il 
i 

iz
rič

aj
V

rij
em

e 
ra

dn
je

M
je

st
o 

ra
dn

je
Sc

en
sk

a 
gl

az
ba

V
iz

ua
ln

i 
id

en
tit

et
H

am
le

t, 
Te

at
ar

 IT
D

, 1
98

2.
x

x
x

x

So
ko

l g
a 

ni
je

 v
ol

io
,

G
D

K
 G

av
el

la
, 1

98
2.

 
x

x
x

x
x

x
x

Pr
ob

ud
i s

e,
 K

at
o,

  
ZG

K
 K

om
ed

ija
, 1

98
3.

x
x

x
x

Šo
vi

ni
st

ič
ka

 fa
rs

a,
 S

at
iri

čk
o 

ka
za

liš
te

 Ja
za

va
c,

 1
98

6.
x

x
x

x

Sp
ik

a 
na

 sp
ik

u,
 S

at
iri

čk
o 

ka
za

liš
te

 
Ja

za
va

c,
 1

99
2.

x
x

x

H
am

le
t, 

H
rv

at
sk

o 
na

ro
dn

o 
ka

za
liš

te
 

u 
Za

gr
eb

u,
 1

99
4.

 
x

x
x

x
x

Br
ez

a,
 G

D
K

 G
av

el
la

, 1
99

6.
x

x
x

x
x

x
x

Fe
dr

a,
 T

ea
ta

r I
TD

, 1
99

6.
x

x
x

x
x

Vj
ež

ba
nj

e 
de

m
ok

ra
ci

je
, S

at
iri

čk
o 

ka
za

liš
te

 K
er

em
pu

h,
 1

99
6.

 
x

x
x

H
am

pe
r, 

Za
gr

eb
ač

ko
 k

az
al

iš
te

 
m

la
di

h,
 1

99
6.

x
x

x
x

N
em

oć
ni

k 
u 

pa
m

et
i, 

ZG
K

 
K

om
ed

ija
, 1

99
9.

x
x

x
x





Prilozi





283

Branko Hećimović

KRONOLOGIJA KRLEŽINIH DANA U OSIJEKU 2014.

XXV. Krležinim danima u Osijeku prethodila je neizvjesnost oko novčanih mogućnosti 
njihova ostvarivanja te najava njihova četvrtstoljetna jubileja i predstavljanje zbornika Krležini 
dani u Osijeku 2013., Supostojanja i suprotstavljanja u hrvatskoj drami i kazalištu prvog 
dana dvodnevnih Otvorenih vrata Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti. Neizvjesnost, 
pa i skepsa, oko mogućnosti održavanja Krležinih dana u Osijeku 2014. najočitije dolaze na 
vidjelo 14. travnja jubilarne godine, kada v. d. intendanta Hrvatskoga narodnog kazališta u 
Osijeku, glumac Miroslav Čabraja, podnosi izvješće o financijskom stanju osječkog kazališta 
na kolegiju osječko-baranjskog župana Vladimira Šišljagića o kojem javnost alarmantno 
obavještavaju javni mediji, posebice “Glas Slavonije”, i kada Čabraja upitnim predočuje 
Krležine dane početkom prosinca. 25. pak studenoga Odsjek za povijest hrvatskog kazališta 
Zavoda za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU organizira u sklopu već 
spomenutih Akademijinih otvorenih vrata obilježavanje četvrt stoljeća Krležinih dana u 
Osijeku. O njihovom osnutku i povijesti u prizemnom muzejskom prostoru palače Narodni 
dom u Opatičkoj ulici u Zagrebu govori akademik Boris Senker, a novi, dvadeset i treći 
zbornik prikazuje prof. dr. sc. Antonija Bogner-Šaban, koja je u duhu kulture sjećanja i 
autorica prigodne izložbe o Krležinim danima.

No unatoč zloslutnim predviđanjima i bojazni XXV. Krležini dani u Osijeku se ipak 
realiziraju od 7. do 9. prosinca, iako protječu u nešto skromnijim uvjetima nego što je to 
uobičajeno, a o kojima govori već i podatak da poprijeko Županijske ulice, od kazališne 
zgrade prema nasuprotnoj, nije kao prethodnih godina, u visini negdje otprilike prvog kata, 
protegnut promidžbeni transparent. Prvi put, nadalje, otkako su pokrenuti Krležini dani, na 
repertoaru skraćene kazališne smotre nema niti jedne gostujuće predstave i osječki teatarski 
gledatelji nemaju prilike usporediti izvedbe svojeg kazališta s izvedbama ansambala iz 
drugih kazališnih sredina.

Prije oficijelnog otvaranja XXV. Krležinih dana 7. prosinca, proteklog samozatajno, 
bez ikakva obraćanja gledateljstvu, sudionicima znanstvenog skupa i uzvanicima, a 
konkretiziranog premijerom Krležinog Vučjaka u dramaturškoj viziji i režiji Zlatka Svibena 
i izvođenju osječkog kazališta, u prizemnom foyeru domaćinove zgrade, zgrade Hrvatskoga 



284

narodnog kazališta u Osijeku, otvorena je izložba umjetničkih fotografija Aleksandra Saše 
Novkovića Kazalište, kazalište temeljena na njegovim fotosima s izvedbi zagrebačkoga 
Hrvatskoga narodnog kazališta. Otvorenje izložbe popratili su svojim govorima direktor 
Drame osječkog kazališta, glumac Vjekoslav Janković i dr. sc. Branko Hećimović, voditelj 
Akademijinog Odsjeka za povijest hrvatskog kazališta, organizatora izložbe, kojima se 
autoreferentnim kazivanjem pridružio i autor zastupljenih eksponata.

	 Drugoga pak dana, u ponedjeljak 8. prosinca ujutro, otpočelo je u Svečanoj dvorani 
osječkoga Filozofskog fakulteta dvotematsko znanstveno savjetovanje Kompleks obitelji 
i četvrt stoljeća tradicije i globalizacije u hrvatskoj drami i kazalištu. No prije prvog 
priopćenja zaredali su još iznimno brojni pozdravni govori intonirani dvadeset i petom 
godišnjicom Krležinih dana. U ime Ministarstva kulture Republike Hrvatske, Osječko-
baranjske županije, Grada Osijeka, Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti, Sveučilišta 
Josipa Jurja Strossmayera, Društva hrvatskih književnika, Društva hrvatskih pisaca, 
Filozofskog fakulteta, Osijek, Odsjeka za povijest hrvatskog kazališta HAZU i utemeljitelja 
Krležinih dana Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku nazočne su u Svečanoj dvorani, 
uzvanike i sudionike skupa, studente i drugu publiku, pozdravili, zdušno odajući priznanje 
kazališno-teatrološkoj manifestaciji Krležini dani za njezine dosadašnje rezultate, pomoćnik 
ministrice kulture prof. dr. sc. Andreje Zlatar Violić Vladimir Stojsavljević, zamjenik osječko-
baranjskog župana Vladimira Šišljagića dr. sc. Željko Kraljičak, osječki gradonačelnik Ivan 
Vrkić, akademik Boris Senker, prorektor, prof. dr. sc. Mario Vinković, prof. dr. sc. Stanislav 
Marijanović, akademik Nedjeljko Fabrio, dekanica prof. dr. sc. Loretana Farkaš, dr. sc. 
Branko Hećimović i v. d. intendanta Miroslav Čabraja. Posebnu pozornost i ohrabrenje 
kod svih zabrinutih za budućnost Krležinih dana izazvale su riječi gradonačelnika Vrkića o 
nužnosti njihova opstanka i financiranja te podršci Grada Osijeka.

Dvotematski znanstveni skup Kompleks obitelji i četvrt stoljeća tradicije i globalizacije 
u hrvatskoj drami i kazalištu, koji je uslijedio poslije pozdravnih govora, bio je nova potvrda 
trajnih intencija Odbora Krležinih dana da se za znanstvene skupove biraju aktualne krovne 
teme, jer koliko je aktualna tema, dominantna već u grčkom, antičkom teatru, o krizama i 
kobnim događajima u obitelji, o raspadu obitelji, intenzivirana u nas krajem 19. stoljeća, 
te neintenzivirana u posljednjih nekoliko desetljeća, toliko su u suvremenoj hrvatskoj 
dramatici i kazalištu aktualni i smjerodavni procesi tranzicije i globalizacije. Pogođenost 
izbora i naslovnog povezivanja krovnih tema manifestira se osobito kad u priopćenjima 
usredotočenim na dramska i kazališna ostvarenja i tendencije u posljednjih dvadesetak i 
nešto godina dolazi do njihovoga interesnoga tematskog integriranja.

Za dvotematski znanstveni skup prihvaćeno je 28 izlaganja, od kojih su na skupu 
podnesena 24. Budući da se najavljeni redoslijed sudionika skupa u tiskanom programu 
morao, kao i obično, mijenjati i prilagoditi iznenadnim i nepredviđenim obvezama i 
mogućnostima nekih referenata, to se i ovaj put imena autora i koautora referata navode 
abecedno: Ivan Bošković, Adriana Car-Mihec, Maja Đurinović, Darko Gašparović, Stephanie 
Jug, Livija Kroflin, Lucija Ljubić, Stanislav Marijanović, Sonja Novak, Antun Pavešković, 
Vlatko Perković, Kristina Peternai Andrić, Martina Petranović, Višnja Rogošić, Boris Senker, 



285

Tatjana Stupin, Zlatko Sviben, Ivan Trojan, Marijan Varjačić i Iva Rosanda Žigo. Navedeni 
autori priopćenja su književni znanstvenici, teatrolozi i dramatolozi, muzikolozi (istraživači 
glazbeno-scenske umjetnosti), kazališni umjetnici / nastavnici na umjetničkim akademijama 
te književni i kazališni kritičari iz Zagreba, Splita, Rijeke, Osijeka, Zadra i Varaždina.

Kao rijetko koji znanstveni skup tijekom dosadašnjih Krležinih dana u Osijeku od 
njihova osnutka do danas, znanstveni skup 2014. karakterizira sudjelovanje velikog broja 
mladih znanstvenika te novi, suvremeni teorijski i metodološki pristupi tretiranim temama u 
kontekstu i na razini globalizacijskog poimanja.

Program drugog dana nastavio se u predvečernjim satima predstavljanjem izabranih 
teatroloških izdanja u foyeru osječkog kazališta na prvom katu. Prvo je prof. dr. sc. Darko 
Gašparović, uz sudjelovanje autora, prikazao prvu i drugu knjigu Borisa Senkera Uvod u 
suvremenu teatrologiju, a potom je Boris Senker govorio o knjizi Darka Lukića Uvod u 
antropologiju izvedbe, kojoj je također nakladnik Leykam international d.o.o., Zagreb. Na 
kraju (ovog) predvečerja posvećenog novim teatrološkim izdanjima prof. dr. sc. Marijanović 
upoznao je prisutne s dvadeset i trećim zbornikom Krležinih dana u Osijeku, temeljenom 
na priopćenjima sa znanstvenog skupa Supostojanja i suprotstavljanja u hrvatskoj drami i 
kazalištu održanog 2013. godine. Navečer toga istog dana na repertoaru kazališne smotre 
bila je repriza Krležina Vučjaka u izvedbi Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku. Bilo 
je to ujedno i prvo ponavljanje jedne te iste predstave na kazališnim smotrama Krležinih 
dana, koja se zbog novčanih razloga godinama već sve više udaljuje od svojih prvobitno 
zamišljenih načela i kriterija prema kojima bi na smotrama sudjelovala, neovisno o tomu koja 
ih kazališta izvode, najbolje izabrane predstave ostvarene u korelaciji s krovnom tematikom 
znanstvenog skupa. U težnji, međutim, da se u krajnje nepovoljnim financijskim uvjetima 
ipak realiziraju Krležini dani pribjeglo se tako jedinom mogućem rješenju: reprizi Krležina 
Vučjaka premijerno izvedenog prve večeri Krležinih dana.

Posljednji, treći dan XXV. Krležinih dana u Osijeku otpočeo je ujutro 9. prosinca 
nastavkom znanstvenog skupa Kompleks obitelji i četvrt stoljeća tradicije i globalizacije 
u hrvatskoj drami i kazalištu u Svečanoj dvorani Filozofskog fakulteta na završetku koje 
je naviještena i krovna tema znanstvenog skupa u 2015. godini: Hrvatska drama i kazalište 
u inozemstvu. Na predvečernjem pak programu ponovno su bila predstavljanja novih 
teatroloških izdanja u foyeru na prvom katu Hrvatskoga narodnog kazališta. O monografiji 
Martine Petranović Prepoznatljivo svoja, kostimografkinja Ika Škomrlj govorile su autorica 
Lucija Ljubić, a o troknjizi Suzane Marjanić Kronotop hrvatskog performansa; Od travelera 
do danas Lucija Ljubić i Višnja Rogošić te autorica.

Kazališna smotra, a s njom i XXV. Krležini dani, okončana je proznim sjećanjem 
Marijana Gubine 260 dana u dramatizaciji Ane Prolić i režiji Dražena Ferenčine te u 
izvođenju osječkoga kazališta, domaćina Krležinih dana. Bio je to tematski i izvedbeno 
potresan, ali dostojan finale.



286

Branko Hećimović

REPERTOAR KRLEŽINIH DANA U OSIJEKU 2014.

Novčana oskudica diktirala je i repertoar jubilarne dvadeset pete kazališne smotre 
Krležinih dana u Osijeku, pa su na prinudno skraćenoj trodnevnoj smotri izvedene, kao i na 
prethodne dvije, samo tri predstave. I prvi put dosad sve tri izvelo je Hrvatsko narodno kazalište 
u Osijeku. Prvog dana smotre Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku upriličilo je premijeru 
Krležina Vučjaka u prilagodbi i režiji Zlatka Svibena. Ista izvedba reprizirana je i drugog dana 
smotre, a trećeg je ansambl Drame osječkog kazališta, kazališta domaćina, nastupio s izvedbom 
260 dana Marijana Gubine u režiji Dražena Ferenčine i dramatizaciji Ane Prolić.

Predstave prikazane tijekom Krležinih dana u Osijeku 2014. teatrografski su obrađene 
po već ustaljenim načelima prethodnih zbornika.

Uporabljene kratice: Red. – redatelj. Dram. – dramatizacija. Dramat. – dramaturgija. 
Sklad. – skladatelj. Gl. – glazba. Dir. – dirigent. Sc. – scenograf. Kost. – kostimograf. Obl. – 
oblikovatelj. Surad. – suradnik. Jez. savjetnik – jezični savjetnik. Zbor. – zborovođa. Korep. 
– korepetitor.

/ Krleža, Miroslav: / KRLEŽE MIROSLAVA VUČJAK ILI VUČJAK (KREŠIMIRA 
HORVATA). Činidba malograđanskoga događaja u više čina (kao prilagođaj) po crti operete 
barjak nenapisanoga Krležina romana (dekorativni panneau iz god. 1920-21) s preslikom 
doktorskih fragmenata Ćosićeve beletrističke pisanije (upisno ukoričene 1988.). Krležološka 
prilagodba Zlatko Sviben.

Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Z. Sviben. Sklad. Darko Hajsek. Sc. Marta Crnobrnja. Kost. Željko Nosić. Dir. 

Filip Pavišić. Surad. za koreografiju i pokret i pom. redatelja Petra Blašković. Obl. svjetla 
Ivo Nižić. Jez. savjetnik za govor ludbreške Podravine i kajkavizaciju Đuro Blažeka. Zbor. 
Ljubica Vuletić. Korep. Igor Valeri i Damir Šenk.

Izvođači: Polugan – Vladimir Tintor. Dr. Zlatko Strelec – Duško Modrinić. Venger-
Ugarković – Franjo Dijak. Šef-redaktor – Hrvoje Seršić. Šipušić – Domagoj Mrkonjić. Student 
korektor – Andrea Giordani. Krešimir Horvat – Miroslav Čabraja. Marijana Margetička – 
Ivana Soldo Čabraja. Eva – Areta Ćurković. Juraj Kučić – H. Seršić. Vjekoslav Hadrović – V. 
Tintor. Pantelija Crnković – Aleksandar Bogdanović. Mitar – D. Mrkonjić. Lukač – Nino 
Pavleković. Grga Tomerlin – D. Modrinić. Starac – F. Dijak. Perekov Juro – D. Mrkonjić. 



287

Lazar Margetić – Davor Panić. Evina mati – Petra Blašković. Cura – Ljiljana Krička. Baba 
– Antonija Pintarić. Nevjesta – Sanja Toth. Otac – Mario Rade. Mati – Vlasta Ramljak. 
Poluganova žena – P. Blašković. Izabela – A. Pintarić. Ulanski oficir – Vuk Ognjenović. 
Svadbari – Orkestar Opere Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku i zbor. Kaderaši – 
Baletna skupina. Rulja crnaca – Ansambl. JA, doktor Krleža, sâm kontra sebe, “u bijegu 
ozbiljnosti”, postajem, uz kaderaše iz Mučne i ulanskoga oficira – “ministrant Freudove 
crkve” – M. Čabraja (uz Andreu Giordani i N. Pavlekovića, te s Lj. Kričkom i A. Pintarić).

/Premijera/ 07. 12. 2014. i /prva repriza/ 08. 12. 2014. Hrvatsko narodno kazalište u 
Osijeku, Osijek.

Miroslav Krleža, Vučjak. Prizor iz izvedbe. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



288

Miroslav Krleža, Vučjak. Prizor iz izvedbe. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

Gubina, Marijan: 260 DANA.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Dražen Ferenčina. Dram. i dramaturgija Ana Prolić. Sc. Deni Šesnić i Martino 

Šesnić. Kost. Saša Došen Lešnjaković. Gl. Mate Matišić. Surad. za scenski pokret Alen 
Čelić. Obl. svjetla D. Šesnić. Obl. videa M. Šesnić.

Izvođači: Marijan – Aljoša Čepl. Ostali izvođači: Vjekoslav Janković, Tatjana Bertok-
Zupković, Matea Grabić, Ivan Ćaćić, Zorislav Štark, Neven-Lucian Davidović.

09. 12. 2014. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



289

Marijan Gubina, 260 dana. Prizor iz izvedbe. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

Marijan Gubina, 260 dana. Prizor iz izvedbe. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



290

Branko Hećimović

POD KRLEŽINIM SPOMENIKOM

8. prosinac 2014.
Sinoć su započeli 25. Krležini dani. Osječka Drama izvela je Vučjaka. Ponovno smo 

pred Krležinim spomenikom. Koliko se već govornika i naraštaja ovdje izredalo?!
Kišovito je. Vlažno. Kao i često u prosinačkim danima. Čuje se pomak nogu na šoderu, 

šum prolazećih automobila.
Hoćemo li se i sljedeće godine, u ovo doba, naći pod ovim spomenikom? Neizvjesno je.
2013. protekla je u obilježavanju Krležina rođendana. Medijska nazočnost Krleže 

se intenzivirala i produžila na 2014. Recesija i tajkunizacija revalorizirali su aktualnost 
glembajevskih drama. Gospoda Glembajevi izvode se u Beogradu, Ljubljani i Zagrebu. Novi 
Liber i “Jutarnji list” tiskaju biblioteku od deset Krležinih svezaka. Upriličuju se izložbe i 
nekoliko znanstvenih skupova, savjetovanja i simpozija. Evidentna je razjedinjenost koja 
vlada o Krleži kao javnoj osobi, kao homo politicusu. Generiraju se nekadašnja i umnožavaju 
novoiznikla stajališta lijevih i desnih, nacionalista, jugonostalgičara i kozmopolita, serioznih 
istraživača i populista. Piše se, diskutira i polemizira te priča i naklapa o Krleži. I svatko ima 
svoje mišljenje o njemu neovisno o tomu je li čitao njegove romane, novele, drame, pjesme, 
polemike i publicističke tekstove te je li gledao u kazalištu njegove drame i dramatizacije 
njegovih proznih djela ili ne. Objavljuju se članci u kojima se Krleža dovodi u suradničku 
vezu s austrougarskom kontraobavještajnom službom i uključuje u razgovore oko podizanja 
zloglasnih logora na Golom otoku te se dezavuira drugovanjem s komunističkim moćnicima.

U današnjem kontroverznom vremenu verbalnih i kreativnih sloboda, ali i degradiranih i 
zamućenih kriterija vrednovanja, sve su invazivnije i invektive da je Krleža poslije sukoba na 
ljevici te osamljenosti i izoliranosti u Drugom svjetskom ratu, iznevjerio, slagali se mi svi ili ne 
s njegovom međuratnom ljevičarskom usmjerenošću i neobuzdanom silinom polemičke riječi, 
sam sebe. Zanemaruje se, međutim, pritom da je Krleža već 1917. ispovijedao spoznaju da 
čovjek mora da bi egzistirao, radio, nestati u stadu, u čoporu, u društvu, a da je društvo kavez.

Prisjećajući se 1945. Krleža u posljednjoj godini svojeg života meditira u razgovoru s 
Josipom Vaništom da ga je rat uništio i da je, prepričavajući ga, 1945. već bio drugi čovjek 
i da mu se nikad nije vratio onaj vitalitet od nekad, a da je mlađi deset petnaest godina da 



291

bi progovorio. Glasno. Jer treba nadglasati sinagogu… a možda i ne bi, udaljio se od svega, 
procesi su ga otrijeznili. 

Da je Krleža opsjednut svojim položajem u postojećoj ideološkoj i režimskoj konstelaciji 
vidi se i iz rečenica objelodanjenih 1968.: Da bi vršio valjano svoj zanat, pisac mora imati 
mogućnosti da bude u neku ruku disident, u odnosu na državu i institucije, na naciju i 
autoritete. On je “razmetni sin” koji se vraća svom očinskom ognjištvu samo da bi mogao od 
njega ponovno otići. Negacija je njegov familijarni oblik prihvaćanja svijeta.

Sljedeće pak 1969. godine Krleža piše: Osjećajući se nedovoljno savršenim, starac 
može od straha pred budućim pokoljenjima da vrši kozmetičke retuše na svom intelektualnom 
truplu koliko ga volja, ali “oni koji stižu” bit će uvijek negativno pristrani na štetu starkelje 
i tu nikakvi frizerski trikovi nisu od pomoći.

Ponovno u posljednjih nekoliko godina čitam raznovrsna Krležina djela i čitam ih 
drugačije nego što sam ih čitao. Valentin Žganec odjednom mi priziva Tolstojeva Platona 
Karatajeva, Na rubu pameti me navodi na usporedbu s Kafkinim Procesom, a fragmenti 
poput citiranih otkrivaju mi osobnu i kreativnu dramu čitanog ali nepročitanog Krleže, kako 
onog do 1945., tako i onog poslije, onog još nepoznatijeg, od kojeg su mnogi, pa i oni koji 
su ga napadali i poricali, očekivali i tražili da se oglasi, krikne i suprotstavi vladajućem 
društvenom sustavu i strukturama te nametnutom jednoumlju, a sami su šutjeli. A Krleža jest 
i nije šutio. Valjalo ga je znati čitati u kontekstu vremena i vlastitog života. Valja ga i danas 
znati čitati i razumjeti. I shvatiti da je bio samo čovjek kao i drugi.

22. studeni 2014.
U Zagrebačkom kazalištu mladih premijera je Krležinog Kristofora Kolumba u režiji 

Renea Medvešeka. Dramaturški eksponirajući i relativizirajući Kolumbovu spoznaju 
naprijed je natrag izvedba uspostavlja kreativni dijalog s Krležom, s njegovim dilemama, 
sumnjama i rezignacijom ogoljujući ga kao čovjeka i pisca te pretvara njegov mladenački 
tekst u testamentarno polemički otvarajući ga prema današnjici.



292

NAPOMENA

Ovaj zbornik sadrži dvadeset i tri priopćenja prijavljena za znanstveni skup Kompleks 
obitelji i četvrt stoljeća globalizacije i tranzicije u hrvatskoj drami i kazalištu te već uobičajene 
priloge zbornika Krležinih dana u Osijeku. Od tih dvadeset i tri priopćenja dvadeset ih je 
podnijeto na skupu.

Kako su neki referenti pravodobno izvijestili organizatore skupa da ne mogu doći u 
Osijek, ali da ne odustaju od predaje referata te nisu navedeni u tiskanom programu Krležinih 
dana u Osijeku 2014., a drugi, iako navedeni, ili nisu došli ili nisu predali svoja priopćenja, 
postoji stanovita razlika između najavljenog skupa i njegovog prezentiranja zbornikom, koja 
je popraćena i naknadnom revizijom redoslijeda priopćenja.

Redaktura i lektura zbornika obavljeni su u suglasju s uputama o pisanju priopćenja i 
aktualnim pravopisom pri čemu se poštovao osobni autorski izraz.

Usredotočenost većine referata na drame iz suvremenosti i njihove izvedbe navela 
je neke autore priopćenja na polemičkopolitički diskurs, koji, iako ne izlazi iz konteksta 
razmatranih tema, nije na znanstvenoj već na publicističkoj razini.

B. H.



293

KAZALO IMENA

Acev, Aleksandar 240
Adorno, Theodor 49, 50, 51
Ady, Endre 120
Adžić, Mijo 231
Albaret, Isabelle 108
Ameisen, J. C. 183, 185, 187
Anderson, Benedict 27
Andreotti, Mario 62
Andrić, Ivo 113, 114
Andrić, Josip 8
Andrić, Nikola 66
Andruhovyč (Andruhovič), Jurij Igorovič 110, 

113, 121, 127
Anić, Vladimir 162
Anočić, Saša 225, 235
Anouilh, Jean 83
Anžuvinac, Luj I. 111
Appadurai, Arthur 178
Aračić, Pero 163, 164
Arc, Gabriela 123
Arendt, Hannah 223
Aristotel 62, 197, 265
Armanini, Ante 169
Arrabal, Fernando 170, 174
Artaud, Antonin 187, 217
Atkinson, David 210, 211
Auerbach, Berthold 39
Auerbach, Erich 62
Ayckbourn, Alan 14

Babić, Ljubo 116
Babukić, Vjekoslav 31
Bach, Josip 54, 67, 68
Bačić Karković, Danijela 50, 51, 139, 141, 

142, 143, 145, 149
Bačvarova, Silva 248
Badiou, Alain 106, 107, 121
Badurina, Anđelko 125
Bahtin, Mihail 62
Bakmaz, Ivan 190, 191, 193
Baković, Ivica 267, 277
Bakunjin, Mihail 105
Baletić, Borna 169, 170, 174
Ball, Hugo 259
Baloban, Josip 168
Bałuk-Ulewiczowa, Teresa 69 
Balzac, Honoré de 85
Ban, Hrvoslav 191
Barac, Antun 62
Barbarić, Mladen 8
Barbaševa, Marija 38
Barbedette, Gilles 114, 121
Baretić, Renato 225, 235
Barnard, Alan 82
Bartók, Béla 120
Bartolić, Zvonimir 194
Bastajić Batinović, Slavica 120
Battara, braća 27
Batušić, Nikola 7, 8, 25, 27, 30, 34, 36, 48, 51, 

121, 134, 137, 172

Martina Petranović



294

Batušić, Slavko 34, 73
Baudelaire, Charles 105
Bauer, Bernhard 63
Bavčević, Gildo 258, 259
Beader, Milivoj 231
Beader, Vojislav 161
Beaumarchais, Pierre 85
Beauvoir, Simone du 44
Bebić Tudor, Bruna 228
Beck, Ulrich 137
Beckett, Samuel 11, 231
Begović, Milan 14, 68, 72
Behrndt, Synne K. 207, 212
Bekić, Irena 261, 266
Benešić, Julije 66, 72, 73, 116, 121, 123
Bennets, Leslie 70
Bennett, Susan 130, 133, 137
Berc, Gordana 139, 149
Bergson, Henri 198
Berke, Petar 194
Bernbrunn, Karl Andreas von 34
Bernhardt, Sarah 70, 71
Bersa, Josip 26
Bertok Zupković, Tatjana 287
Bey, Hakim 259
Bezić, Nada 67
Bharucha, Rustom 179, 188
Bilić, Anica 8
Birch-Pfeiffer, Charlotte 34-44
Biskupović, Alen 229
Biti, Vladimir 63
Blašković, Petra 285, 286
Blažeka, Đuro 285
Blažeka, Slavica 139, 149
Blažević, Marin 134, 204, 205, 208, 209, 211, 

215
Blažina, Dalibor 125
Bloch, Iwan 63
Boban, Božidar 170
Boban, Ivica 170
Bobinac, Marijan 122

Bogdanović, Aleksandar 285
Bogner Šaban, Antonija 8, 66, 67, 116, 121, 

250, 251, 253, 282
Bogović, Mirko 246
Boko, Jasen 139, 140, 141, 146, 148, 149, 164, 

225, 226, 228, 230, 231, 232, 233, 234, 
236, 277

Boldin, Dragutin 238
Bona Luković, Pijerko 24-33
Borelius, Hilma 63
Borković, Paula 125
Bošković, Ivan 225, 283
Bošnjak, Branimir 141, 149
Bošnjak, Elvis 164, 166, 167, 225, 226, 227, 

228, 229
Bourek, Zlatko 244, 271
Božanić Serdar, Vesna 235
Božić, Andreja 240
Brahe, Tycho 194, 196
Braque, Georges 77
Braut, Helena 235
Brecht, Bertolt 10, 98, 207, 209, 217, 218
Brečić, Mislav 164
Bremer, Alida 176
Brešan, Ivo 190
Brešan, Vinko 153
Breyer, Blanka 36
Brezovački, Tituš 7
Brida, Marija 63
Brixy, Nenad 274
Brlenić Vujić, Branka 7, 84, 85, 88
Brlić Mažuranić, Ivana 247, 251
Broch, Hermann 103, 104
Brodski, Josif 123
Brontë, Charlotte 35, 39
Browne, Ken 9
Broz, Josip 102
Broz, Jovanka 101
Brozović, Dalibor 245
Bruerović, Marko 32, 33
Brumec, Mislav 146, 148



295

Bruno, Giordano 105
Büchner, Georg 171, 204
Bućan, Boris 259
Budak, Neven 137
Budzisz-Krzyżanowska, Teresa 69
Buljan, Ivica 180, 182, 184, 234, 236, 277
Buljan, M. 116
Bunić, Josip 27
Bunker, Max vidi Secchi, Luciano
Burđelez, Pasko 265
Butković, Vanda 176
Butler, Anita 180, 184, 186
Butler, Judith 75, 76, 82

Canetti, Elias 10
Cankar, Ivan 85
Car Mihec, Adriana 139, 149, 189, 190, 283
Car, Ljubica 37, 38
Car, Milka 34
Carić, Marin 245, 247
Carl, Carl (Lindpaintner, Peter Joseph von) 34
Carlson, Marvin 136, 137, 207, 211, 266
Casas, Bartolomé de las 111
Castells, Manuel 163, 164
Cavarero, Adriana 75
Cervantes Saavedra, Miguel de 170, 174
Cetinić, Frano 107, 122, 127
Chambers, Colin 137
Chanter, Tina 75
Chopin, Frederic 105, 120, 218
Churchill, Caryl 14
Ciglar, Želimir 228, 235, 277
Cihlar Nehajev, Milutin 46, 47, 51
Cindrić, Pavao 36
Cipek, Tihomir 113, 118, 121
Ciraki, Franjo pl. 8
Clive, Kitty 70
Cody, Gabrielle H. 137
Coffou, Verica 252, 253
Comte, Auguste 162
Corvin, Michel 134

Couturier, Maurice 63
Craig, Edward Gordon 69
Crnobrnja, Marta 285
Crnojević Carić, Dubravka 16, 141, 142, 149
Crnjanski, Miloš 113, 117
Cvetković, Goran 180, 182, 183, 184, 186, 

187
Cvitan, Grozdana 111, 121
Cvitešić, Zrinka 132

Čabraja, Miroslav 282, 283, 285
Čadež, Tomislav 277
Čale Feldman, Lada 11, 14, 76, 77, 82, 84, 91, 

92, 134, 137, 141, 142, 149
Čargonja Čarli, Damir 263
Čečuk, Milan 250, 251, 253
Čehov, Anton Pavlovič 66, 212, 229
Čelan, Joško 234
Čelić, Alen 287
Čengić, Enes 100, 101
Čengić, Nata 27
Čepl, Aljoša 287
Čerina, Vladimir 63
Čiča, Zoran 121, 122
Čičin Šain, Vera 122
Činkl, Josip 250, 253
Čorić, Josip 162
Čulić, Inocencije 26
Čunčić Bandov, Jadranka 251, 253

Ćaćić, Ivan 287
Ćosić, Bora 113, 120, 121
Ćurković, Areta 285

Dante Alighieri 194, 198, 202
Davidović, Neven Lucian 287
Davies, Howard 132
De Marenzi, Elena Antonijeva 26
De Rougemont, Denis  107, 108, 110, 112, 

122, 127
Debord, Guy 265, 266



296

Decije 111
Delaš, Božena 252
Delbianco, Dora 164, 165
Delmestre, Nenni 226, 229
Demeter, Dimitrija 24
Derk, Denis 277
Derrida, Jacques 30, 63, 265
Dervin, Brenda 267, 277
Despot, Branko 99, 102, 121
Detoni Dujmić, Dubravka 141, 142, 149
Devald, Mihaela 239
Dević, Juraj 67
Dežman, Milivoj 37, 45, 46, 47, 51
Dickens, Charles 70, 71
Diderot, Denis 38
Dijak, Franjo 285
Dilthey, Wilhelm 63
Dimitrijević, Mila 67
Dobrović, Mirjana 127
Dobrović, Petar 105, 124
Dobrović, Zvonimir 226
Domjanić, Dragutin 251, 253
Donat, Branimir 88, 100, 101, 109, 114, 115, 

122
Dostojevski, Fjodor Mihajlovič 109
Došen Lešnjaković, Saša 287
Držić, Marin 246
Duda, Dean 267, 277
Dunayer, Joan 107, 122
Dundov, Milena 246
Durbešić, Tomislav 246
Durrell, Lawrence  107, 122
Duse, Eleonora 70, 71, 72
Duša, Miroslav 248
Dymkowski, Christine 137

Džamić, Lazar 276, 277
Džinić, Ivo 163, 164

Đorđev, Bojan 180
Đorđević, Milorad 161

Đurinović, Maja 237, 283

Eldan, Filip 201, 202
Eldan, Nikša 201, 202
Eliot, Thomas Stearns 10
Elliott, John H. 111, 122
Enzensberger, Hans Magnus 105, 106
Eshil 213, 214
Euripid 66, 85, 214, 215

Fabre, Jan 132
Fabrio, Nedjeljko 64, 140, 142, 146, 148, 150, 

283
Faktor, Ivan 173, 174
Fališevac, Dunja 7, 8
Falk Moore, Sally 264
Farič, Matjaž 173
Farkaš, Loretana 283
Farkašová, Eva 248
Fedorova, Ljudmila 201, 248
Ferenčina, Dražen 153, 191, 284, 287
Fiamengo, Ante 162
Fiamengo, Jakša 246
Fijan, Andrija 72
Fijolić, Ivan 259
Fisković, Cvito 27
Flaker, Aleksandar 7, 24, 33, 63, 126
Flaker, Vida 134, 137
Foreman Wernet, Lois 267, 277
Foretić, Dalibor 77, 83, 134, 137, 141, 150, 

169, 170, 171, 172, 246, 247
Foretić, Miljenko 27
Forte, Gianni 131
Foucault, Michel 63
Foucher, Michel 120, 122
Frangeš, Ivo 11
Franić Tomić, Viktorija 76, 77, 83, 134, 137, 

229
Franić, Ivana 128
Franul von Weißenthurn, Johanna 35
Franjo Josip, car 25



297

Fredro, Aleksander 71
Freud, Sigmund 63, 75, 93, 108, 265
Freudenreich, Josip 40
Frljić, Oliver 22, 23, 213, 215-224, 225
Frndić, Nasko 277
Fukuyama, Francis 107, 122

Gadamer, Hans Georg 63, 172
Gaj, Ljudevit 27, 31
Galić, Pavao 27
Galović, Fran 10, 48
Gašparović, Darko 49, 51, 63, 64, 213, 283, 

284
Gauguin, Paul 105
Gauss, Karl-Markus 110, 119, 122, 123
Gavella, Branko 68, 116, 133, 137, 204
Gavran, Miro 76, 131, 132, 140, 146, 147, 

150, 165, 225, 251, 253
Gellert, Christian Fürchtegott 38
Genda, Josip 226, 227, 228
Gennep, Arnold von 9
Gerić, Vladimir 170, 171, 172
Gerner, Eliza 117, 123
Gibińska, Marta 68
Giesemann, Gerhard 28
Giordani, Andrea 285, 286
Gjalski, Ksaver Šandor 46
Gjurgjan, Ljiljana 63
Glavan, Nenad 132
Glavina, Ratko 244
Gleđević, Antun 24, 246
Glibo, Rajko 252, 253
Glover, Julie 70
Goethe, Johann Wolfgang von 38, 117, 123, 

207
Goffman, Erving 137, 206, 211
Gogolj, Nikolaj Vasiljevič 109
Gojković, Drinka 123
Goldoni, Carlo 32
Golovko, Goran 230, 231
Gombrowicz, Witold 10

Gondolo, Ivan Franov 26
Gordić, Gordana 123
Gospić, Ana 179
Gotovac, Mani 77, 83, 211, 212, 234
Gottsched, Johann Christoph 38
Govedić, Nataša 140, 147, 150, 228, 276, 277
Grabar, Ivan 200
Grabić, Matea 287
Graham Jones, Jean 137
Grbić, Paula 38
Grčić, Marko 123
Gregorić, Marko 121
Greig, J. Michael 136
Grgičević, Marija 277, 278
Grgić, Marijan 125
Grgić, Milan 191, 193, 271
Grillparzer, Franz 24
Gubina, Marijan 284, 285, 287, 288
Gundulić, Šiško 25

Hadamowsky, Franz 38
Hadžić, Fadil 115
Haeffner, Gerd 170
Hagemann, Carl 174
Haimann, Fanika 67
Hajsek, Dario 285
Hall, James 123
Hanák, Péter 120, 123
Handelman, Don 264, 266
Handke, Peter 114, 115, 120, 122
Hansen, Boe 10
Harjaček, Dario 274, 275
Harms, Daniil 170, 173
Harrison, Thomas 100
Hašek, Jaroslav 103
Havel, Václav 116
Hebbel, Friedrich 67
Hećimović, Branko 7, 11, 14, 35, 64, 137, 138, 

148, 149, 150, 151, 152, 270, 277, 282, 
283, 285



298

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 74, 75, 83, 
173

Heidegger, Martin 223
Heine, Heinrich 105
Hejno, Wiesław 245, 251, 253
Hell, Željko 191
Heller, Jolanda 181, 183, 186
Hercen, Aleksandr Ivanovič 105
Herodot 214
Hitler, Adolf 108
Hofmannsthal, Hugo von 67, 72, 104, 171, 

172
Holbrook, Neilla 70
Homer 95, 214
Homolová, Michaela 248
Horbatowski, Piotr 70, 71
Horkheimer, Max 49, 50, 51
Horvat, Dragutin 116
Horvat, Srećko 126
Horváth, Ödön von 116
Howard, Tony 71, 72
Hrčić, Fran 10
Hribar, Milka 239
Hrovat, Boris B. 17, 184, 185, 186
Hugo, Victor 35

Ibsen, Henrik 66, 67, 70, 214, 215, 220
Iffland, August Wilhelm 39
Ionesco, Eugene 11
Irigaray, Luce 74, 75, 83
Ismailli, R. 117
Ivanišević, Drago 74, 76-83
Ivanišević, Ivica 225, 232
Ivanišin, Nikola 63, 65
Ivanković, Hrvoje 204, 210, 212, 228, 278
Ivanov, Aleksandar vidi Sunninski, Sunny
Ivanjek, Željko 121
Ivaštinović, Jakov 65
Iveković, Ozana 267
Ivon, Hicela 252, 253
Iwaszkiewicz, Jarosław 71

Jackson, Peter 211
Jakšić Čokrić Puko, Ivica 260, 266
Jakubková, Barbora 248
Janković, Josip 139, 150
Janković, Vjekoslav 201, 283, 287
Jankovska, Anastasija 229
Jauss, Hans Robert 100, 123
Javoršek, Joža 100
Jelašac, Mirjana 251, 253
Jelčić, Bobo 169, 171, 174, 203-212, 225
Jergović, Miljenko 114, 123
Jerković, Bogdan 116
Jerman, Željko 101
Jonke, Sven 133
Josimović, Nađa 258
Jovičević, Aleksandra 265, 266
Joyce, James 63
Jozić, Ivana 132
Juccard, Jean-Philippe 173
Jug, Stephanie 175, 179, 283
Juraić, Borislav 176
Juriša, Ivo 116
Jurkas, Eustahije 72
Jurkić, Trpimir 225, 228, 230, 231, 232
Jurkowski, Henryk 251, 254
Juvančić, Joško 272

Kafka, Franz 102, 103, 104, 113, 170
Kapusta Weber, Danijela 34, 143, 152
Karahasan, Dževad 115
Karić, Ana 229, 272
Kartelo, Martina 258
Kastropil, Stjepan 28
Kaštelan, Lada 13, 17, 140, 141, 142, 146, 

147, 149, 164, 166, 215, 225
Katić, Alan 258
Katunarić, Dražen 104, 123
Katunarić, Leo 256, 257, 258, 264
Katunarić, Vjeran 136, 137
Katzler, Christoph 133



299

Kafka, Franz 291
Kelava, Zoran 258
Kennedy, John F. 102
Kerekeš, Ljubomir 172
Kiš, Danilo 104, 106, 114, 117, 118, 120, 123, 

124, 128
Kiš, Patricia 262
Klaić, Dragan 134
Klimt, Gustave 120
Klobučar, Dragutin 201
Kljaković, Jozo 102, 124
Kobyłka, Krystian 248
Koestler, Arthur 117
Kojić, Nikola 27
Kolar, Slavko 272
Kolarović, Ljubica 37
Koludrović, Joško 245
Kolumbo, Kristofor 291
Kombol, Mihovil 32, 33
Komorowski, Jarosław 69
Konrád, György 102, 111, 117, 124
Konstantinović, Zoran 118, 124
Konšćak, Ferdinand 200
Kootz, Walter 139, 147, 149
Kosík, Karel 109, 119, 124
Kosor, Josip 10, 117
Kotromanić, Elizabeta 111
Kott, Jan 102, 124
Kotzebue, August von 28, 35, 39
Kovač, Mario 232, 233, 234, 260, 265, 266
Kovač, Mirko 115
Kralj, Ivka 37, 41
Kraljević, Ana 252, 254
Kraljičak, Željko 283
Kravar, Zoran 7, 48, 51, 63, 103, 104, 124
Krička, Ljiljana 286
Krilić, Zlatko 251, 254
Kristeva, Julija 75
Krivak, Marijan 173
Krivokapić, Miodrag 117
Krizmanić, Mirjana 17

Krleža, Bela 101, 126
Krleža, Miroslav 7, 10, 11, 52-59, 61-65, 99, 

100, 101, 103, 104, 105, 116, 117, 120, 
122, 124, 125, 126, 127, 143, 144, 170, 
173, 174, 198, 200, 215, 220, 260, 265, 
284, 285, 286, 287, 290, 291

Kroetz, Franz Xaver 116
Kroflin, Livija 243, 249, 250, 251, 253, 254, 

255, 283
Kučinović, Tamara 201
Kudrjavcev, Anatolij 8, 230, 231, 245, 247
Kuhač, Franjo Šandor 26
Kühn, Dražen 272
Kulundžić, Josip 10, 68
Kulundžić, Zvonimir 100, 125
Kunčević, Ivica 170, 235
Kundera, Milan 102, 103, 106, 117, 119, 123, 

125
Kupusović, Sulejman 117
Kurelec, Tomislav 201, 275, 278
Kušan, Ivan 198
Kuzmanić, Nila Svete 226, 230, 231
Kuzmanović, Mladen 123
Kvapil, Jaroslav 67
Kvartuč, Tomislav 258
Kvrgić, Pero 169, 273

La Roche, Sophie von 38
Labaš, Danijel 267, 268, 277
Lacan, Jacques 75, 83
Laclau, Ernesto 207, 212
Lacoue-Labarthe, Philippe 74, 83
Lakomica, Omer 128
Lasić, Stanko 63
Latin, Denis 272
Lauer, Antonio G. 257
Lazcano, Carlos 200
Lazin, Miloš 183, 185, 187
Le Rider, Jacques 123, 124, 125
Lederer, Ana 8, 9, 48, 51, 140, 143, 144, 146, 

150, 204, 205, 212, 227



300

Lenau, Nikolaus 24
Lenjin, Vladimir Iljič 108
Leskovar, Nikola 201
Lessing, Gotthold Ephraim 38, 159
Lešaja, Ante 124
Lhotka, Fran 238
Liepmann, Wilhelm 63
Lipljin, Tomislav 171, 172
Lisac, Josip 32, 33
Livadić, Branimir 68, 72
Łobraczewski, Andrzej 264
Lodge, David 63
Lončar, Damir 170
Lotman, Jurij Mihajlovič 63
Lovriček, Ivan 170
Lozica, Ivan 8, 10
Lucić, Hanibal 7
Lukacs, W. 116
Lukić, Darko 131, 135, 137, 140, 142, 143, 

147, 150, 152, 191, 284
Lukšić, Milica 146, 147, 148, 225
Lukšić, Tugomir 122, 126

Ljubić, Lucija 142, 143, 150, 162, 283, 284
Ljubotina, Damir 139, 149

Maar, Dora 64, 65
Machiedo, Mladen 65
Maffioli, Giuseppe 116
Magelli, Paolo 116, 117
Magris, Claudio 109, 118, 125, 126
Mahler, Gustav 238
Majaron, Edi 244, 254
Majdzik, Catherine 140, 150
Makonj, Karel 244
Małczak, Leszek 140, 150
Malenov, Slavčo 248
Malinar, Anđelko 65
Mamet, David 226
Maravić, Mile 55
Marcuse, Herbert 108

Marčetić, Tamara 123
Mardešić, Petar 112, 125
Marek, Martina 248
Marek, Roman 248
Maretić, Tomo 95
Marijanović, Stanislav 7, 283, 284
Marinković, Janko 116
Marinković, Pavo 143, 146, 148, 225
Marinković, Ranko 117, 190, 198
Marjanić, Suzana 122, 132, 137, 256, 261, 

265, 266, 284
Marjanović, Petar 134, 137
Markus, György 268, 277
Maroević, Tonko 245
Martek, Vlado 100
Martić, Mladen 70
Martinac Kralj, Lada 232, 235
Martinić, Ivor 165
Martinis, Dalibor 262, 266
Marulić, Marko 7, 245
Marx, Karl 173
Maslač, Ivana 121, 127
Mason, Bim 266
Maštrović, Tihomil 134
Matanović, Julijana 63
Matičević, Ivica 190
Matišić, Mate 140, 141, 142, 144, 145, 146, 

147, 149, 153-157, 159, 160, 164, 166, 
167, 190, 191, 198, 225, 287

Matković, Marijan 84-89, 91-96, 98
Matoš, Antun Gustav 47, 48, 49, 51
Matvejević, Predrag 64, 100, 104, 125
Medarić, Magdalena 126
Medvešek, Rene 225, 273, 291
Međimorec, Miro 116
Menčetić, Vladislav 26
Menzel, Jiři 273
Merlić, Dubravko 272
Mesarić, Kalman 10
Mesarić, Ranka 153, 170, 173
Mesarić, Želimir 116, 170



301

Meyerbeer, Giacomo 34
Mežnarić, Silva 27
Mickiewicz, Adam 66, 105, 120
Mihalić, Slavko 115
Mihanović, Dubravko 140, 141, 145, 146, 

147, 225
Mihanović, Nedjeljko 84, 87, 98
Mihatov, Mojmir 246, 247
Mihičić, Milica 67
Miholjević, Boris 170
Mihovilović, Maja 267, 268, 277
Mijović Kočan, Stijepo 235
Mikulčić, Lj. 239
Miladinov, Kiril 123
Milanja, Cvjetko 64, 65
Milardović, Anđelko 119, 125
Milas, Darko 170
Milatović Ovadija, Maja 181
Milčin, I. 117
Milčin, Vladimir 117
Milčinović, Adela 10
Milčinović, Andrija 47, 48, 49, 51
Miletić, Stjepan 116
Milić, Anđelka 205, 206, 212
Milićević, Ognjenka 68
Miłosz, Czesław 113, 117, 125
Miočinović, Mirjana 29, 123, 124
Miše, Mario 133
Mišura, Zdenka 230
Mitrović, Nina 146, 147, 148, 225
Mladinić, Sabo 246
Modrinić, Duško 285
Mojžišova, Terezia 248
Mokrović, Sreten 170
Molière 7, 85
Molnàr, Ferenc 170, 174
Mongin, Oliver 108
Morgan, David H. J. 205, 206, 212
Mörike, Eduard 24
Morin, Edgar 113, 126
Mouffe, Chantal 207, 212

Mozart, Wolfgang Amadeus 120, 217, 239
Mrduljaš, Igor 251, 254
Mrduljaš, Petra 197
Mrkonjić, Domagoj 285
Mrkonjić, Zvonimir 116
Mrkšić, Borislav 250, 251, 253, 254
Müller Ullrich, Burkhard 123
Müller, Ivana 240
Muradbegović, Ahmet 10
Musil, Robert 103, 104, 113, 118, 120, 221
Mužić, Zoran 191
Myerhoff, Barbara G. 264

Nagy, Peter 137
Nalješković, Nikola 7
Napoleon I. 108
Nederveen Pieterse, Jan 177, 178
Nemčić, Antun 172
Nemec, Krešimir 64, 65
Nestroy, Johann Nepomuk 117
Niederberger, Karola 181
Nielsen, Asta 70
Nikčević, Sanja 133, 139, 140, 141, 143, 146, 

147, 151, 189, 190, 194
Nikodem, Krunoslav 163, 164
Nižić, Ivo 247, 285
Nola, Filip 225
Nosić, Željko 285
Novak, Slobodan Prosperov 28, 32, 33, 134, 

138
Novak, Sonja 84, 179, 283
Novković, Saša 283
Nučić, Hinko 72

Obad, Vlado 88, 89
Ognjenović, Vuk 286
Ogrizović, Milan 47, 48, 49, 51
Omerzo, Irma 240
O’Neill, Eugene 220
Ora, Ines 275, 278
Oraić Tolić, Dubravka 64, 99, 126, 165



302

Orešković, Želimir 116, 230
Orff, Carl 238
Orlikovski, Waczlaw 238
Osti, Josip 115
Ostojić, Ljubica 247
Oz, Amos 118, 126
Ožegović, Maja 258

Paić, Žarko 106, 126
Paljetak, Luko 65, 246, 251, 254
Panić, Davor 286
Pannonius, Ianus 7
Papandopulo, Boris 238
Paro, Georgij 115, 116, 170, 171, 172, 204
Parsons, Talcott 163
Pašov, Petar 248
Pašov, Ženi 248
Pavešković, Antun 24, 26, 27, 31, 283
Pavičić, Josip 126
Pavičić, Jurica 100
Pavić, Josip 72
Pavišić, Filip 285
Pavković, Vesna 123, 124, 125
Pavleković, Nino 201, 285, 286
Pavletić, Vlatko 77, 83
Pavličić, Pavao 99
Pavlović, Cvijeta 7
Pavlović, Nataša 27
Pederin, Ivan 108, 111, 126
Penderecki, Krzysztof 223
Pergner, Brigit 35, 38
Peričić, Denis 189, 191, 193, 194, 196, 198, 

200, 201, 202
Peričić, Helena 8, 247, 254
Peris, Maca 40, 41, 42
Perković, Vlatko 77, 83, 153, 225, 227, 229, 

231, 232, 234, 235, 283
Pešorda, Damir 121, 127
Petak, Antun 139, 151
Petercol, Goran 173
Peternai Andrić, Kristina 74, 283

Petković, Nikola 103, 109, 126
Petlevski, Sibila 45, 51, 100, 126, 134
Petőfi, Sándor 105, 120
Petranović, Martina 129, 139, 140, 141, 143, 

151, 283, 284
Petrasov Marović, Tonči 76, 83
Pfister, Manfred 208, 212
Pilar, Ivo 45, 51
Pintarić, Antonija 286
Pinter, Harold 10, 14
Pipan, Janez 117
Pirandello, Luigi 220
Planinc, Milka 100
Plemenčić, Đuro 128
Podrug Kokotović, Milka 227, 228
Poiman, Krzysztof 103, 126
Pokrivka, Vlasta 250, 252, 254
Polić Kamov, Janko 10, 47, 49, 51, 52, 53, 55-

57, 59-65, 142
Polić, Gemma 60
Polić, Nikola 55, 65
Poole, Adrian 79, 82
Popović, Ivana 272
Popović, Siniša 170
Porter, Cole 271
Pranjić, Krunoslav 24
Predan, Alja 176
Predmersky, Vladimír 248
Primorac, Jaka 135, 138
Pristaš, Goran Sergej 203, 212
Prohić, Ozren 165, 169, 170, 173, 174
Prolić, Ana 284, 285, 287
Przybyszewski, Stanisław 69, 71
Pučko, Mateja 239
Puljizević, Jozo 100, 101, 126
Puškin, Aleksandar Sergejevič 85

Rade, Mario 286
Radeljković, Nikola 133
Radić, Ivica 259, 260, 266
Radojević, Dino 116



303

Radošević, Miško 59, 60, 61
Rafolt, Leo 139, 140, 141, 142, 143, 147, 148, 

151
Raić, Ivo 66, 67, 68, 72, 73, 116
Raimund, Ferdinand 118
Rajković, Nataša 171, 203-212, 225
Ramljak, Vlasta 286
Raponja, Robert 169
Ratzinger, Joseph Aloisius 194
Ravenhill, Mark 175, 176, 179, 188
Raviola Magnus, Roberto 274
Rebellato, Dan 129, 130, 138, 175, 177, 178, 

188
Reinelt, Janelle 133, 138
Reinhardt, Max 67
Relja, Slaven 227
Rem, Goran 8
Ricci, Stefano 131
Rilke, Reiner Maria 104, 120
Rimac, Ivan 168
Rimbaud, Arthur 105
Ristić, Ljubiša 116, 117
Ristić, Sanja 176, 181
Robertson, Roland 177
Robin, Mirelle 176
Robinson, Jo 129, 138
Rodin, Auguste 73
Rodrigues, Amália 239
Rogić Nehajev, Ivan 103, 127
Rogošić, Višnja 203, 205, 208, 209, 212, 283, 

284
Rogulja, Ivo 170
Rokomanov, Vasil 248
Roksandić, Drago 123, 124, 125
Roksandić, Duško 34
Romeril, John 187
Roosevelt, Franklin Delano 25, 102
Rorauer, Julije 37
Rosanda Žigo, Iva 139, 142, 152, 284
Rouyer, Philippe 137
Rovan, Joseph 119

Rubin, Don 137
Rukov, Mogens 10
Rusan Polšek, Rajka 122
Ruttar, Anne 140, 150
Ružička Strozzi, Marija 36, 37, 41, 42, 43
Ružić, Igor 181, 183, 184, 185, 262, 266

Sablić Tomić, Helena 8
Sabljaković, Đevad 124
Saint-Simon, Henri de 162
Sajko, Ivana 131, 141, 144, 146, 147, 175, 

176, 179-188, 225
Sanader, Ivo 216
Sand, George 35, 36, 39
Sardelić, Nenad 231
Sartre, Jean-Paul 222
Savić, Tonka 67
Sbutega, Branko 232
Scarpetta, Guy 123
Schiller, Friedrich 38, 207
Schlingensief, Christoph 174
Schneider, Dora 181
Schneirson, Vic 69
Schönherr, Karl 173
Schröder, Rainer Maria 39
Schubert, Franz 120
Schwitters, Kurt 259, 264
Scott Norman, Fiona 183, 185, 187
Secchi, Luciano 274
Seferović, Abdulah 244, 245, 246, 250, 254
Senelick, Laurence 138
Senker, Boris 7, 11, 14, 22, 46, 51, 64, 65, 77, 

83, 134, 138, 139, 140, 141, 142, 143, 
144, 145, 146, 147, 149, 150, 151, 152, 
282, 283, 284

Seršić, Hrvoje 285
Shakespeare, William 66, 67, 68, 69, 70, 71, 

73, 85, 171, 172, 214
Shepard, Sam 226
Sibley, David 210, 211
Siddons, Sarah 70



304

Slamnig, Ivan 24, 25
Sloterdijk, Peter 106, 108, 109, 127, 174
Słowacki, Juliusz 66, 69, 71
Smiljanić, Božidar 170
Sobjeska, Georgina 38
Söderbäck, Fanny 75
Sofoklo 74, 75, 76, 77, 79, 80, 81, 83, 173, 

174, 213, 214, 223
Solar, Milivoj 64	

Soldo Čabraja, Ivana 285
Somek, Robert 272
Souriau, Etienne 22
Spaić, Kosta 116, 117, 204
Spencer, Jonathan 82
Srnec Todorović, Asja 11, 140, 141, 142, 144, 

145, 146, 147, 164, 165, 
Sršen, Matko 225
Stamać, Ante 172
Stamać, Truda 123
Stanislavski, Konstantin Sergejevič 67, 68, 69, 

70
Stasiuk, Andrzej 110, 113, 118, 120, 121, 127
Stazić, Nenad 273
Steiner, George 83, 108
Stepinac, Alojzije 193
Stilinović, Sven 174
Stipančić, Branka 101, 127
Stojaković, Branko 245, 250, 253
Stojković, Gordana 121
Stojsavljević, Vladimir 278, 283
Stošić, Josip 8
Strindberg, August 66
Strozzi, Tito 116
Strutz, Johann 114, 127
Stublija, Želimir 278
Stulli, Vlaho 32
Stupin Lukašević, Tatjana 52, 64, 65, 284
Sunninski, Sunny (Aleksandar Ivanov) 248
Svetl, Melita 126
Svevo, Italo 104

Sviben, Zlatko 99, 116, 247, 282, 284, 285
Svrtan, Boris 272
Szyfman, Arnold 69

Šarić, Davor 201
Ščekić, Marija 240
Šegota, Branko 73
Šenk, Damir 285
Šenoa, August 33, 36, 37, 40, 43
Šenoa, Julije 67
Šeper, Franjo 100
Šerbedžija, Rade 117
Šesnić, Deni 173, 287
Šesnić, Martino 287
Šicel, Miroslav 64, 91
Šimić, Antun Branko 7
Šipuš, Berislav 262
Šišljagić, Vladimir 282, 283
Škiljan, Mladen 116
Škomrlj, Ika 284
Škrabalo, Ivo 124
Škvorc, Boris 104, 127
Šnajder, Slobodan 100, 116, 117, 127
Šoljan, Antun 8, 113, 120, 128
Šop, Nikola 100
Šovagović, Fabijan 271
Šovagović, Filip 8, 140, 141, 143, 144, 145, 

146, 147, 164, 166, 167, 225
Šparemblek, Milko 238, 239, 241
Špišić, Davor 17, 19, 21, 140, 146, 147, 148, 

152, 164, 167, 266
Špoljarec, Ivan 250, 255
Šram, Ljerka 67
Štark, Zorislav 287
Štivičić, Tena 131, 132, 140, 141, 142, 145, 

146, 147, 215, 225
Šurmin, Đuro 27
Šuvaković, Miško 266
Švob Đokić, Nada 138

Tadijanović, Dragutin 55, 61, 65



305

Taine, Hippolyte 46
Tatarin, Milovan 7
Taylor, Allan John Percival 102, 128
Thompson, Mark 104, 106, 128
Timet, Zvjezdana 201, 202
Tintor, Vladimir 285
Todorov, Tzvetan 64, 108, 128
Tolstoj, Lav Nikolajevič 105, 213, 291
Tolj, Slaven 132
Tomasović, Mirko 123, 194
Tomić, Ante 225, 232
Tomizza, Fulvio 115
Torjanac, Dubravko 116, 169, 172
Torma, Tamás 123
Toth, Sanja 286
Toulouse-Lautrec, Henri de 73
Trakl, Georg 104
Trampus, Anđela 278
Travirka, Antun 250, 253
Trbojević, Gjuro 63
Tripney, Natasha 183, 184
Trojan, Ivan 45, 140, 147, 152, 284
Tucić, Srđan 10, 23
Tuđman, Franjo 217
Turčinović, Željka 140
Turner, Cathy 207, 212

Ubersfeld, Anne 31
Udovičić Pleština, Željka 256
Ugrešić, Dubravka 99, 117, 128
Ujević Galetović, Marija 260
Unkovski, Slobodan 117
Urem, Mladen 64, 65
Urzidil, Johannes 103

Valent, Milko 141, 144, 145, 147
Valeri, Igor 285
Valéry, Paul 106
Van Gogh, Vincent 105
Vaništa, Josip 
Varagine, Jacobus 193

Varjačić, Marijan 169, 284
Varl, Breda 251, 255
Veček, Petar 116, 169, 170
Vekarić, Nenad 26
Velikić, Dragan 114, 123
Vergilije 214
Verlaine, Paul 105
Vetranović, Mavro 7, 26, 246
Vidić, Ivan 141, 142, 143, 144, 145, 146, 147, 

151, 164, 165, 166, 167, 225
Vidošević, Pjer 117
Vidošević, Vjekoslav 117
Vigato, Teodora 251, 255
Vinković, Mario 283
Vinovrški, Jasna 240
Vinterberg, Thomas 10
Vinja, Vojmir 121, 125
Violić, Božidar 153, 159, 204, 212, 272
Visković, Velimir 141, 152
Višnjić, Goran 272
Vitasović, Šimun 246
Vojan, Eduard 72
Vojnović, Ivo 37, 41
Voltaire 105
Vorkapić, Vlatka 225
Vrgoč, Dubravka 227, 278
Vrkić, Ivan 283
Vujanović, Ana 180, 265, 266
Vujčić, Boris 146
Vujičić, Petar 124
Vukić, Dara 231
Vukmirović, Vlado 116
Vukonić Žunič, Jasna 252, 255
Vukšić, Branko 278
Vuletić, Ljubica 285

Wajda, Andrzej 72
Washbourne, Neil 211
Wassermann, Jakob 112, 128
Waters, Malcom 177
Weininger, Otto 55, 64



306

Weiss, Peter 117
Weissenberger, Christian 181
Wellenkamp, Vasco 239
Werfel, Franz 117
Westwood, Vivianne 133
Wilde, Oscar 246
Wilder, Thornton 10
Wiles, David 137
Wilhelm II. 108
Will, Branka 127
Williams, Raymond 267
Williams, Tennessee 215, 220
Willmer, S. E. 138
Wilski, Zbigniew 70, 71
Woolf, Virginia 100
Wunderer, Martina 182, 183, 185, 187
Wysocka, Stanisława 66-73
Wyspianski, Stanisław 66, 67, 68, 69, 72, 73, 

120

Zajec, Tomislav 8, 140, 141, 146, 147, 164, 
165, 166, 167, 267, 277

Zajíc, Vladimir 248
Zajović, Milena 261, 266
Zalović, Sanja 247
Zapolska, Gabriela 69
Zec, Aleksandra 222
Zec, Marija 222
Zima, Peter V. 114, 127
Zlatar, Andrea 64, 77, 83, 283
Zoranić, Petar 247
Zorica Šiš, Željko 260, 261, 265
Zovko, Ilija 225, 231
Zubova, Aleksandra 248
Zuccarini, Franz Anton 34
Zurovac, Staša 241

Žagar, Mirna 237, 239, 240
Židek, Nikolina 140
Živančević, Milorad 33
Žižek, Slavoj 75, 83
Žmegač, Andrej 127
Žmegač, Viktor 45, 48, 51, 64
Županić Benić, Marijana 252, 255



307

SUMMARY

The theatre and scholarly event Krleža’s Days in Osijek was founded in 1987 when 
a monument to Miroslav Krleža, a work of Zagreb sculptress Marija Ujević, was erected 
in Osijek. However, it was not until 1990 that Krleža’s Days in Osijek took their present 
form of theatre showcase and conference about the Croatian dramatic literature and theatre, 
including theatre related exhibitions and promotions of recently published plays and 
academic works. It was at this point that the Department of Theatre Studies, Institute for 
the Literature and Theatre Studies of the Croatian Academy of Sciences and Arts, today the 
Department of Croatian Theatre History, Institute for the History of the Croatian Literature, 
Theatre and Music of the Croatian Academy of Sciences and Arts in Zagreb and the Faculty 
of Education, today the Faculty of Philosophy in Osijek joined with the Croatian National 
Theatre in Osijek in co-organising the Krleža’s Days in Osijek. In the period of twenty-five 
years, from 1990 to 2014, twenty-five conferences were held (Krleža’s theatre today, 1990; 
Tasks and achievements of contemporary Croatian theatre studies, 1991; Croatian 
dramatic literature and theatre and Croatian history, 1992; Krleža our contemporary, 
1993; Contemporary Croatian dramatic literature and theatre since 1968/71 until 
today, part one, 1995; Contemporary Croatian dramatic literature and theatre since 
1968/71 until today, part two, 1995; Osijek and Slavonia – Croatian dramatic literature 
and theatre, 1996; Croatian dramatic literature and theatre in the European context, 
part one, 1997; Croatian dramatic literature and theatre in the European context, part 
two, 1998; Croatian dramatic literature and theatre and Croatian literature, 1999; 
Croatian dramatic literature and theatre – an inventory of the millennium, part one, 
2000; Croatian dramatic literature and theatre – an inventory of the millennium, part 
two, 2001; Genres in Croatian dramatic literature and professions in Croatian theatre, 
2002; Croatian dramatic literature and theatre in the light of aesthetic and historical 
standards, 2003; Native and European in Croatian drama and theatre, 2004; Body, 
word and space in Croatian drama and theatre, 2005; Time and space in Croatian 
drama and theatre, 2006; 100 years of Croatian national theatre in Osijek / History, 



308

theory and practice – Croatian dramatic literature and theatre, 2007; Text, subtext and 
intertext in Croatian drama and theatre, 2008; Croatian drama and theatre and society, 
2009; Croatian and foreign drama and theatre historians, theatre scholars and critics, 
part one, 2010; Croatian and foreign drama and theatre historians, theatre scholars 
and critics, part two, 2011; The Theatre of Krleža, 2012; The coexistences and conflicts 
in Croatian drama and theatre, 2013; The family and a quarter century of transition 
and globalization in Croatian drama and theatre, 2014) and twenty-five conference 
proceedings published.

The main topic of the twenty-fifth, jubilee edition of Krleža’s days in Osijek was The 
family and a quarter century of transition and globalization in Croatian drama and theatre. 
The conference proceedings include 23 academic papers written by literary researchers, 
theatre scholars and theatre artists, chronology, repertoire of seen theatre productions, speech 
delivered in front of Krleža’s monument, editor’s note, index and summary.

What were the topics of interest and objects of scholarly research?
Boris Senker’s opening paper gives an overview of family celebration studies in 

Croatian literature and theatre, and studies several foreign 20th century playwrights, who, as 
well as their Croatian contemporaries such as Tucić and Krleža, included family celebrations 
in their plays, but major part of his paper focuses on young Croatian authors such as A. 
Srnec Todorović, L. Kaštelan, D. Špišić, O. Frljić, and their dramatic recreations of family 
celebrations. On the background of the 19th century Croatian national revival and Dubrovnik 
cultural and genealogic heritage, Antun Pavešković studies Pijerko Bone as a playwright 
of dramas with biedermeier family issues. Focusing on plays written by Charlotte Birch-
Pfeiffer, Danijela Weber Kapusta examines the place and role of family in 19th century 
European society. The plays were performed in Zagreb in the second half of the 19th century 
and leading roles interpreted by actresses Maca Peris and Marija Ružička Strozzi transformed 
their private identity in public and artistic one. Ivan Trojan analyses family breakdowns in 
Croatian modernist plays, such as Prijelom (Breakaway) by M. Cihlar Nehajev, Prokletstvo 
(The Curse) by M. Ogrizović and A. Milčinović, and Samostanske drame (The Monastery 
plays) by J. Polić Kamov. Tatjana Stupin Lukašević also centres on Kamov, but in comparison 
with Krleža, analysing the phenomenon of a mother and wife in plays such as Mamino srce 
(Mother’s heart) and Gospoda Glembajevi (The Glembays). 

Unlike papers focused on plays themselves, Antonija Bogner Šaban’s paper concentrates 
on actor’s gender identity changes, studying Shakespeare’s Hamlet interpreted by Polish 
actress Stanislawa Wisocka, who took part in Ivo Raić’s Zagreb production of the play. 
Kristina Andrić Petrnai moves beyond traditional ideologically based interpretations of 
Drago Ivanišević’s Ljubav u koroti (Love in mourning), positioning her analysis around 
familial relationships and ethical issues, and comparing it to other Croatian Antigones 
and contemporary scholarly approaches to Antigone/Antigones. Contrary to Ivanišević, 
playwright Marijan Matković in Prometej (Prometheus), Herako (Heracles) and three one-
act plays entitled Trojom uklete (The Curse of Troy), according to Sonja Novak, uses antique, 
mythic, and mythological to create existentialist, anti-war and unconventional plays revealing 



309

not only the crises of humanity caused by the dynamics of social changes and new concept of 
humanisation but also the crises of a family seen as a basic social unit.

The central idea of Zlatko Sviben’s paper The narrative od middle Europe, with regard 
to Krleža, Europe and Croatian theatre, is that Krleža can not only be placed in different 
parts of Middle Europe due to his characters and places of action /…/ but that he, regardless 
of the essayistic philosophical qualities of his literary practice similar to literature of the 
Vienna circle, thematically and contextually is in fact Middle European, almost through and 
through…

Bearing in mind various and often contradictory approaches to the phenomenon of 
globalization, Martina Petranović examines different co-relations of Croatian theatre studies 
and globalization, pointing toward already studied topics, and toward possible new areas 
of interest with special emphasis on problems that processes of globalization present when 
studying and writing national theatre histories. The paper co-authored by Adriana Car Mihec 
and Iva Rosanda Žigo explores several familial issues in plays written by contemporary 
Croatian playwrights and included in anthologies of Jasen Boko and Leo Rafolt, as well as 
the number of papers about those playwrights in the proceedings of Krleža’s days in Osijek, 
concluding that in future more scholarly attention should be given to Croatian contemporary 
playwriting. Vlatko Perković deals polemically with Mate Matišić’s Posmrtna trilogija 
(The Posthumous trilogy) interpreting the artistic reality of his plays as fictional alteration 
of reality. Lucija Ljubić discusses contemporary Croatian plays dealing with family issues, 
claiming that some playwrights approach the subject with intimacy searching for their own 
identity within complex family relations, while others, using different genres, are approaching 
neorealism. 

Marijan Varjačić analyses Varaždin theatre at the turn of the last century, evoking Viktor 
Žmegač’s idea that the end of the 20th century finds its authentic past in the end of the 19th 
century since both periods are characterized by radical pluralism and variety of creative 
experimental concepts, without excluding one another. Varaždin protagonists of this creative 
ideas were younger stage directors B. Baletić, B. Jelčić and O. Prohić, and older ones I. 
Boban, V. Gerić, who is also a creator of kajkavian theatre, and G. Paro. 

Stephanie Jug’s paper Ivana Sajko’s Woman-bomb and globalization trend continues 
the series of papers on contemporary Croatian drama and plays written by performers and 
directors. Jug introduces Mark Ravenhill’s idea about the double nature of globalization 
process in which the playwright is the globalization agent and his play an object of global 
process, and then analyses Sajko’s drama and its reception. Sanja Nikčević considers Denis 
Peričić’s kajkavian play Pekel na zemli (Hell on Eearth) about a meeting between pastor 
Mihalj Mendušić and Lucifer which took place in the woods and ended with pastor’s victory 
by means of faith and cross, as authentic contemporary version of a medieval vernacular 
drama. Nikčević also comments upon play’s production. Višnja Rogošić examines Nataša 
Rajković and Bobo Jelčić’s joint project about family unions or secondary social communities, 
such as neighbours in retirement homes or groups of neighbours gaining status of a second / 
wider family. Analysing Oliver Frljić’s theatre of provocation, Darko Gašparović examines 



310

how family is treated in his productions of classical tragedies, such as Euripides’ Bacchae 
and Shakespeare’s Hamlet, and in his personal projects Mrzim istinu (I hate the truth) and  
Aleksandra Zec. Relying methodologically on theatre reviews, Ivan Bošković reconstructs 
the productions of contemporary plays by E. Bošnjak, T. Jurkić, and duo A. Tomić and I. 
Ivanišević, as well as adaptations of novels by R. Baretić and ODRON in Split.

The specific quality of four final papers is that they deal with different types of 
performance that are still, whether we are ready to admit it or not, somewhat peripheral 
to Croatian theatre studies. Maja Đurinović wanders what went wrong with the Croatian 
dance scene of the 1990s, even though Dance Week Festival, Croatian Institute for Dance 
and Movement, Moving Academy for Performing Arts Zagreb, along with the creativity and 
experience of Milko Šparemblek, had the potential of provoking further prosperity. Livija 
Kroflin gives an overview of the Croatian puppetry in period of transition and globalization, 
emphasising unique poetic productions in Zadar (Muka svete Margarite/The Passion of St. 
Margarita, 1990; Stjepan, posljednji kralj bosanski/Stephen, the last king of Bosnia, 1993) 
new puppet festivals initiated by the Croatian centre of UNIMA, and wealth of new literature 
on puppetry. Suzana Marjanić analyses performance demonstrations held when Croatia joined 
the European Union, such as: L. Katunarić’s multimedia event Povratak Europe (Europa’s 
Homecoming) in a garage and ZET street car on the Kvaternik Square in Zagreb; happening 
by I. Jakšić Čorkić and Ž. Zorica Šiš; performance by D. Martinis; social happening by D. 
Čargonja, and Peristil performance by the citizens’ initiative in Split. Finally, Ozana Iveković 
writes about relations between popular culture and theatre, taking Alan Ford production in 
Zagreb Youth Theatre as the example.

Once again different subjects, methodologies and new theoretic insights validated the 
choice of overall conference and proceedings topic.



DVADESET I PET GODINA KRLEŽINIH DANA





313

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1

Kazališno-teatrološka manifestacija Krležini dani u Osijeku, kako je zabilježeno već u 
njihovoj Kronologiji u prvom zborniku Krležinih dana u Osijeku, otkada se doslovno ili s 
manjim preinakama ponavlja, začeta je 1987. godine, kada je u tadašnjem Parku Moše Pijade, 
danas Parku kralja Petra Krešimira IV, postavljen monumentalni spomenik Miroslav Krleža, 
rad zagrebačke kiparice Marije Ujević.

Povodom svečanog otkrivanja spomenika, 17. lipnja, popraćenog Krležinim stihovima u 
interpretaciji osječkih glumaca Ružice Lorković, Vlaste Ramljak i Izidora Munjina, upriličen 
je i kompleksni četverodnevni program, koji je prigodnim skupom Krleži ovih dana otpočeo 
dan prije u TV studiju Osijek. Na ovom skupu u razgovoru o spomeniku Krleže, te o Krležinom 
stvaranju i njegovim vezama s Osijekom oglasili su se javni i kulturni djelatnici, kritičari i 
predstavnici informativnih medija. Među inima govorili su Žarko Domljan, Predrag Gol, Branko 
Hećimović, Zvonimir Ivković, Zlatko Kauzlarić Atač, Ivan Krtalić, Vida Ognjenović, Katarina 
Porobić, Marijan Radmilović, Marija Ujević i Saša Vereš. U sklopu skupa predstavljene su 
i dvije publikacije. Prva, Krleži ovih dana, sadrži Krležino Osječko predavanje te građu o 
spomeniku i njegovoj autorici, kao i kompletni program evociranih dana posvećenih Krleži, a 
druga, Naši obračuni s Krležom, koju potpisuje Drago Hedl, polemiku slikara Vilima Svečnjaka 
oko realizacije kiparske predodžbe Krleže Marije Ujević s oponentima njegova negativnog 
stajališta, uključujući i Hedla.

Tijekom skupa, unutar kojeg je Franjo Majetić kazivao stihove iz Krležinih Balada Petrice 
Kerempuha, u dijalogu između njegova voditelja Zvonimira Ivkovića, intendanta Hrvatskoga 
narodnog kazališta u Osijeku i Branka Hećimovića, upravitelja Odsjeka za teatrologiju 
Akademijina Zavoda za književnost i teatrologiju, kojima se pridružio i Marijan Radmilović, 
bivši intendant Hrvatskoga narodnog kazališta u Zagrebu i tadašnji član Predsjedništva 
Socijalističkog saveza Republike Hrvatske zadužen za kulturu, prvi put je izrečena i ideja o 
pokretanju kazališno-teatrološke manifestacije Krležini dani u Osijeku. Trojica spomenutih 
sudionika skupa, zajedno sa Stanislavom Marijanovićem, profesorom osječkoga Pedagoškog 

1	 Ovaj tekst pretisak je, sa stanovitim izmjenama, kraćenjima i dopunama, većeg dijela članka Krležini dani u 
Osijeku, objavljenog u monografiji 1907. HNK, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, 100 godina, urednica 
Antonija Bogner-Šaban, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku. Osijek 2007., koji je za ovu prigodu kronološki 
ažuriran. Glavni izvor podataka za obje verzije bili su programi Krležinih dana i kronologije Krležinih dana 
tiskane u zbornicima.

Branko Hećimović



314

fakulteta te prorektorom i rektorom Sveučilišta Josipa Jurja Strossmayera početkom devedesetih 
godina, bit će i njezini najustrajniji zagovornici, a i budući osnivači Krležinih dana.

Istog dana u Galeriji Kluba čitalaca “Komunist” otvorena je izložba Krleža i slikari kojom 
je predstavljen izbor grafika i crteža hrvatskih umjetnika iz fundusa Grafičke zbirke Nacionalne 
i sveučilišne biblioteke inspiriranih djelima i osobnošću Miroslava Krleže.

Četverodnevni program otkrivanja spomenika Miroslav Krleža u Osijeku upotpunjen je 
i dorečen smotrom recentnih uprizorenja Krležinih djela na kojoj su sudjelovali ansambli i 
pojedinci iz Osijeka, Varaždina, Zagreba i Beograda, koji su na pozornici osječkog kazališta 
izveli adaptaciju filmskog scenarija Put u raj, dramatizaciju romana Povratak Filipa Latinovicza 
i dramu U agoniji, a u TV Miniteatru legendu Maskerata, dijalog Lamentacije Valenta Žganca i 
monolog Krležin obračun s nama.

Kako su u to doba, nakon okončanja ciklusa od dvanaest teatroloških savjetovanja, 
odlukom Akademijina Razreda za književnost, Dani hvarskog kazališta preusmjereni na teme 
iz stare hrvatske književnosti, te se već na znanstvenom savjetovanju 1986. raspredalo u prvom 
redu o Hanibalu Luciću kao pjesniku, pa onda i kao autoru Robinje, dok se na prethodnom 
još raspravljalo o stoljećima hrvatske dramske književnosti i kazališta, ideja da se upravo u 
Osijeku obnove prekinuta teatrološka okupljanja i nadopunjujuća kazališna smotra, ima svoju 
autonomnu logiku i uvjerljive argumente koji su joj imanentni.

Kao jedan od takvih uvjerljivih argumenata nameće se i spoznaja da je Osijek kao hrvatsko 
kulturno i znanstveno središte desetljećima bio svjesno zanemarivan iz političkih razloga i da 
mu treba vratiti njegovo značenje i ugled u skladu sa suvremenim nacionalnim parametrima.

U prilog ideji da se u Osijeku obnove u Hvaru već afirmirani teatrološki skupovi odnosno 
da ih se iznova pokrene i ustali, kako bi se nastavilo sustavno istraživanje hrvatske dramske 
književnosti i kazališta i kako bi se od posvemašnjeg razilaženja sačuvala jedna disciplinarna 
znanstvena grupacija, koja se u nas prvi put oblikovala, ide i druga, kategorijalno posve različita 
spoznaja o viševrsnim vezama Osijeka i osječkog kazališta s Krležom. Te veze datiraju još od 
1926. otkada se na osječkoj pozornici izvode Krležina djela, a učvršćuju ih Krležino Osječko 
predavanje i praizvedba njegove drame U logoru, te potvrđuje akcija oko podizanja spomenika 
Miroslav Krleža kao i program povodom njegova otkrivanja.

No do realizacije Krležinih dana, koji po uzoru na Dane hvarskog kazališta i program 
povodom postavljanja spomenika Miroslav Krleža u sebi uključuju međusobno povezani 
teatrološki skup i komplementarnu kazališnu smotru, te popratne manifestacije, kao što su 
prigodne izložbe, predavanja i predstavljanja novih teatroloških i dramskih izdanja, dolazi istom 
1990. godine, kada se uz osječko kazalište kao njihova utemeljitelja i glavnog organizatora 
pojavljuju kao suutemeljitelji i suorganizatori Akademijin Zavod za književnost i teatrologiju i 
Pedagoški fakultet iz Osijeka.

Kao i naziv Dani hvarskog kazališta i naziv Krležini dani usvojen je kao veliki kišobran 
pod kojim ima mjesta za svekoliku i svevrsnu problematiku hrvatske dramske književnosti i 
kazališta. A Krležino ime u toj nazivnoj sintagmi, ime od jednog od nedvojbeno najvažnijih 
hrvatskih pisaca, izabrano je pritom kako zbog dugogodišnjih veza između Krleže i Osijeka 
tako i zbog svega što je Krleža dao hrvatskoj dramatici i kazalištu.



315

Nastojeći potkrijepiti i opravdati metaforični smisao nazivne sintagme, a ujedno i 
stimulirati daljnje istraživanje Krležina dramskog stvaranja i kontinuirano izvođenje njegovih 
drama, organizatori Krležinih dana posvećuju prve Dane, koji se održavaju od 9. do 12. travnja 
1990., i završavaju, svega sedam dana prije prvih i demokratskih višestranačkih izbora u 
Hrvatskoj, Krleži. Krovna tema znanstvenog skupa glasi Krležino kazalište danas, a na skupu 
svoja priopćenja podnosi jedanaest referenata. Njihova imena vrijedno je spomenuti – Vlaho 
Bogišić, Antonija Bogner-Šaban, Branka Brlenić-Vujić, Branimir Donat, Darko Gašparović, 
Branko Hećimović, Dubravko Jelčić, Dragan Mucić, Tomislav Sabljak, Boris Senker i Mirjana 
Stančić.

Na kazališnoj smotri pak, u suglasju s namjerom da se izborom reprezentativnih predstava 
s recentnog repertoara, koja su u svezi s tematikom znanstvenog skupa, poluči maksimalna 
komplementarnost ovih dvaju glavnih sastavnica Krležinih dana, izvode se isključivo Krležina 
djela. Kazalište Marin Držić iz Dubrovnika prikazuje Ledu, subotičko Narodno pozorište 
predstavlja Areteja u opernoj ambalaži Tome Proševa, osječko kazalište također igra Ledu, a 
zagrebačko Dramsko kazalište Gavella izvodi Gospodu Glembajeve.

Predstavljanjem likovne mape Pictores Krležae dedicant u Gradskoj i sveučilišnoj 
biblioteci te recitalom poezije K zvjezdama, upriličenom ispred spomenika Miroslava Krleže, 
standardizira se i popratni dio programa, koji će se tijekom sljedećih godina odvijati, kao 
uostalom i znanstveni skupovi i kazališne smotre, po već prokušanim i usvojenim modelima s 
manjim odstupanjima i varijacijama.

Formiranjem Odbora Krležinih dana i stjecanjem pokroviteljstva Jugoslavenske 
danas Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti i Sveučilišta Josipa Jurja Strossmayera, uz 
programsku fizionomiju ustaljuje se i organizacijska. Angažmanom, kao i zalaganjem za 
opstanak, profiliranje i dignitet Krležinih dana, kojem u nekim slučajevima pridonosi već i 
članstvo društveno visoko rangiranih pojedinaca u Odboru, stvara se tijekom godina i njegova 
jezgra, koju uz intendanta Zvonimira Ivkovića, pa zatim njegovih nasljednika, dugogodišnjeg 
intendanta Željka Čaglja, Vlaha Ljutića, Božidara Šnajdera i v.d. intendanta Miroslava Čabraje 
čine najustrajniji članovi Nikola Batušić, Branimir Donat, Nedjeljko Fabrio, Ivo Frangeš, Darko 
Gašparović, Branko Hećimović, Boris Senker i Stanislav Marijanović te od 2006. Antonija 
Bogner-Šaban i Zlata Šundalić.

Pojedinačnim navođenjem imena ovih članova Odbora nimalo se, međutim, ne umanjuje 
udjel drugih, koji su u Odboru kraće djelovali ili djeluju, i nisu imali mogućnosti da u toj mjeri 
kao imenovani utječu na oblikovanje programskih standarda i razine Krležinih dana, kao i na 
sprovođenje temeljnih načela i smjernica znanstvenih skupova, kazališnih smotri i popratnih 
manifestacija.

Već u vrijeme pokretanja, kao i kasnije, u vrijeme organizacije, utvrđivanja i sprovođenja 
programa Prvih i Drugih Krležinih dana, iskristalizirala su se neka načela i smjernice 
održavanja i osmišljavanja znanstvenih skupova i kazališnih smotri. Nastojeći tako da Krležini 
dani imaju sadržajnotematsku, kulturalnu, znanstvenu i umjetničku aktualnost, da znanstveni 
skupovi, kao i s njima povezane kazališne smotre, nisu podređeni dugoročnom planiranom 
i unaprijed strogo određenom kronološkopovijesnom ili razvojno-teorijskom problematikom 



316

već da korespondiraju s vremenom i odgovaraju na znanstvene i umjetničke izazove, uvedena 
je praksa da Odbor Krležinih dana redovito odlučuje o krovnoj temi sljedećega znanstvenog 
skupa i oglašava je na posljednjoj sesiji tekućih Dana.

Susljedno takvom rasuđivanju, ali tražeći i da se dođe do odgovora na upit dokle je doprla 
nacionalna teatrologija i što joj predstoji, Drugi Krležini dani 1991. posvećuju se programatskoj 
temi Zadaci i dostignuća suvremene hrvatske teatrologije, koja omogućava već da se na temelju 
izvedbenih kvaliteta za kazališnu smotru izaberu tri međusobno posve diferentna dramska 
uprizorenja Krležinih Zastava, Begovićeva Pustolova pred vratima i Marulićeve Judite u 
lutkarskoj verziji, te izvedba Gotovčeve opere Ero s onoga svijeta. Takvim izborom predstava, 
za koji je presudna vrhunska izvedbena kvaliteta i korespondentnost izvođenih djela sa 
znanstvenim skupom, te otvorenost prema glazbeno-scenskom kazalištu, naznačuju se kriteriji 
kakvi se i ubuduće namjeravaju primjenjivati pri sastavljanju repertoara kazališnih smotri.

Pobuna dijela srpskog stanovništva u Hrvatskoj, inicirana i diktirana iz Srbije, te agresija 
na Hrvatsku, koja dovodi i do vandalskog bombardiranja osječkog kazališta 1991., otežavaju 
pripreme za Krležine dane u 1992. te odgađaju njihovo održavanje, ali ih ipak ne mogu spriječiti.

Prema prvobitnom planu Krležini dani u 1992. trebali su se održati od 9. do 12. lipnja, pa je 
26. veljače već zakazana u podzemnoj dvorani na osječkom trgu Ante Starčevića konferencija 
za sredstva javnog priopćavanja. Prije konferencije članovi Odbora Nikola Batušić, Branko 
Hećimović, Dubravko Jelčić i Stanislav Marijanović, kao i tajnik Odbora Marijan Radmilović, 
te intendant Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku Zvonimir Ivković, zajedno s grupom 
mladih osječkih glumaca, pisaca, novinara i fotoreportera, odlaze u organizaciji hrvatske vojske 
na prvu ratnu liniju u Nuštar i Vinkovce. Tijekom konferencije potom, koja otpočinje s velikim 
zakašnjenjem, članovi Odbora dok govore o Krležinim danima ne mogu se osloboditi stravičnog 
dojma totalno razorenog Nuštra te spaljene vinkovačke knjižnice i devastirane zgrade bolnice.  

Namjesto u lipnju, kako je bilo planirano, treći Krležini dani povezuju se s naknadnim 
obilježavanjem 125. godišnjice izgradnje kazališne zgrade i 85. godišnjice djelovanja Hrvatskoga 
narodnog kazališta u Osijeku Kazališnim svečanostima, koje su na drugi slavljenički datum, 7. 
prosinca, otvorene prigodnim programom Za ljepote ideale. Kao i ovaj prigodni program tako 
su i četiri predstave kazališne smotre Krležinih dana održane na pozornici devastirane kazališne 
zgrade na kojoj su prinudno smješteni i gledatelji.

Na znanstvenom skupu sudjeluje unatoč sigurnosnoj sugestiji da ne napušta Zagreb, i 
predsjednik Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti Ivan Supek, kojemu se kao uvodničar 
skupa Hrvatska književnost i kazalište i hrvatska povijest pridružuje akademik Ivo Frangeš.

U sklopu bogatog programa Kazališnih svečanosti i Krležinih dana posebno valja 
zabilježiti predstavljanje zbornika Krležini dani u Osijeku 1987-1990-1991, jer se njegovom 
pojavom, kojoj prethodi tiskanje osam priopćenja u časopisu “Revija”, br. 5, Osijek 1990., 
ispunjava uvjerenje osnivača Krležinih dana i članova njegova Odbora da znanstveni skupovi, 
pa i Krležini dani kao kazališno-teatrološka manifestacija, imaju samo utoliko smisla ako 
se priopćenja sa znanstvenih skupova redovito objavljuju u zasebnim izdanjima. Dosljedno 
takvom uvjerenju i cilju od trećih Krležinih dana gotovo svi daljnji Dani u svojem programu 
imaju i obvezatna predstavljanja novih zbornika.



317

Namjera utemeljitelja i suutemeljitelja Krležinih dana, kao i njihova Odbora, da se 
nakon simultanog odvijanja Kazališnih svečanosti i Krležinih dana, zadrži taj simultanitet, i 
da se zastalno poveže obilježavanje otvaranja osječkog kazališta i održavanje Krležinih dana, 
sprovodi se već sljedeće ratne godine 1993., kada izvođači predstava i publika još uvijek dijele 
pozornicu. No težnja da se dovrši obnova bombardirane zgrade Hrvatskoga narodnog kazališta 
i da se ono krajem 1994. svečano otvori kao prvi obnovljeni kulturni objekt od nacionalnog 
značenja, što se i obistinjuje 27. prosinca, dovodi već te godine do pomicanja termina Krležinih 
dana, koji se prenose u siječanj 1995. i upriličuju u obnovljenoj kazališnoj zgradi.

Premda se organizatori Krležinih dana, kao i Odbor upravo u ovim ratnim godinama 
suočavaju s velikim i nepredviđenim teškoćama i preprekama te moraju ponekad odustati od 
svojih odluka i zamisli prilagođujući se postojećim uvjetima, Odbor u međuvremenu oformljuje 
znanstveno povjerenstvo, koje za svaki novi znanstveni skup izrađuje, primjereno njegovoj 
tematici, mrežu tema, nastojeći njome obuhvatiti prvenstveno zanemarene i previđene teme. 
Takvim postupkom, prakticiranim više godina, koji je imao svoje zagovornike, ali i oponente, 
uveliko se proširilo i svrsishodno usmjerilo istraživanje hrvatske dramatike i kazališta te znatno 
smanjila količina neistraženih tema. 

Odbor pokušava istodobno i maksimalno sudjelovati u sastavljanju repertoara kazališnih 
smotri te njegovi članovi redovito sugeriraju izbor pojedinih predstava polazeći od djela na 
kojima se one temelje ili od njihovih autora, od sveukupne kvalitete predstava ili od potrebe 
zastupljenosti ovog ili onog kazališta. No unatoč načelne suglasnosti članova Odbora i 
predstavnika osječkog kazališta zaduženih za sastavljanje i predlaganje repertoara kazališnih 
smotri, od velikog broja sugestija mora se odustati, ma koliko one bile opravdane, zbog ratnog 
stanja ili zbog novca koji će biti presudan pri sastavljanju repertoara kazališnih smotri sve do 
danas. Do danas, kada se pri izboru predstava i dalje mora voditi briga koliko ima izvođača i 
kakav je količinski opseg dekora, koja ih kazališta izvode te koliko su ona udaljena od Osijeka 
i kakav je prijevoz potreban za ansambl i scenografiju. Naravno da u takvim okolnostima 
kazališne smotre nisu uvijek mogle biti, a niti su bile, idealnim rezultatom htijenja predlagača 
njihova repertoara, a to je redovito bilo Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, kao niti Odbora.

Po drugi put se Krležini dani organiziraju 1995. u prosincu. I od tada neizostavno 
obuhvaćaju svojim vremenom odvijanja datum otvaranja osječkog kazališta čime se dodatno 
iskazuje njihova organizacijska i programska sraslost s Hrvatskim narodnim kazalištem u 
Osijeku.

Sraslost Krležinih dana s Hrvatskim narodnim kazalištem u Osijeku, kao reprezentantom 
kulture istočne Hrvatske, još očitije i funkcionalnije iskazuje se izborom krovne teme Osijek 
i Slavonija – hrvatska dramska književnost i kazalište za znanstveni skup, koji se u sklopu 
Krležinih dana 1996. priređuje u čast 90. obljetnice osječkog kazališta.

Svršetak rata i postupna normalizacija života, unatoč nezaboravljenim braniteljskim i 
civilnim žrtvama, te raseljenim prognanicima, porušenim i spaljenim kućama, gospodarskim 
i javnim objektima, ili možda upravo zbog njih, intenziviraju i šire osjećaj pripadnosti Europi 
te se i znanstveni skupovi 1997. i 1998. posljedično tomu posvećuju temi Hrvatska dramska 
književnost i kazalište u europskom kontekstu.



318

Ne udaljavajući se od usvojenoga i primjenjivanoga organizacijskog modela Krležinih 
dana iz prvih godina njihova postojanja, koji je fiksiran znanstvenim skupovima i kazališnim 
smotrama te popratnim manifestacijama – polaganjem vijenaca ispred spomenika Miroslav 
Krleža i recitala, prigodnim izložbama i predstavljanjima novih teatroloških i dramskih izdanja, 
organizatori i Odbor ovih sada već tradicionalnih kazališno-teatroloških događanja, trude se 
da ona i dalje opstoje bez ikakvih ekscesa i da znanstveni skupovi i dalje budu otvorene i 
demokratske tribine bez nametnute individualne ili stranačke ideologizacije i politizacije. 

Zahvaljujući upravo takvoj orijentaciji na znanstvenim se skupovima iz godine 
u godinu javljaju novi, mladi sudionici te se lista dosadašnjih referenata kreće od najmlađe 
generacije znanstvenih novaka i asistenata, koja se stalno zamjenjuje s još mlađom, do 
predvodnika nacionalne znanosti i kulture.

Obnavljanje lista sudionika znanstvenih skupova mlađim referentima nije, međutim, i 
jedina novina u njihovom nizanju. Sve je zamjetnija također zastupljenost recentnih teorijskih 
nazora i rasuđivanja, iako je još do unatrag pet ili šest godina prevladavao tip usitnjenih 
fundamentalnih istraživanja, te se suglasno tomu teorijski aktualiziraju i krovne teme znanstvenih 
skupova na kojima svoj prostor dobivaju i priopćenja o rubnim kazalištima i performansima. 
Kao i naznačene novine u kontekstu nizanja znanstvenih skupova tako i neupitno uvrštavanje 
kabaretskih predstava i predstava neverbalnog kazališta u repertoar kazališnih smotri, svjedoče 
o neiznevjerenom nastojanju Krležinih dana da odgovore na aktualne znanstvene i umjetničke 
izazove.

Svijest, međutim, da ono što je bilo aktualni znanstveni ili umjetnički izazov u doba 
pokretanja Krležinih dana nije i ne može to više biti danas, ali da je danas kao i jučer nužno 
poštovati i uvažavati pluralizam mišljenja i stvaranja, presudna je i za danas i sutra Krležinih 
dana. 

Pitanje – Što su Krležini dani pridonijeli kazališnom životu Osijeka i hrvatskoj kazališnoj 
kulturi? – ovako kako je formulirano nije nikad javno postavljeno, iako odgovor na njega 
uključuje ne samo postignute rezultate nego i udjel koji su u njima imali Hrvatsko narodno 
kazalište u Osijeku kao njihov utemeljitelj i glavni organizator te Filozofski fakultet, Osijek 
i Odsjek za povijest hrvatskog kazališta Zavoda za povijest hrvatske književnosti, kazališta i 
glazbe HAZU kao njihovi suutemeljitelji i suorganizatori.

Nedvojbeno je da je dvadeset i četiri zbornika u kojima su tiskana priopćenja s dvadeset 
i pet znanstvenih skupova, organiziranih u rasponu od 1990. do 2014., ono najvrednije što je 
hrvatska kazališna kultura, a time i osječka, dobila pokretanjem i održavanjem Krležinih dana. 
Podaci da je na njihovih osam i pol tisuća stranica objavljeno 671 priopćenje 174 književnika i 
književnih znanstvenika, teatrologa, muzikologa, književnih i kazališnih kritičara te kazališnih 
umjetnika od kojih je dvadeset iz inozemstva, iz Austrije, Bosne i Hercegovine, Bugarske, 
Češke, Francuske, Italije, Mađarske, Makedonije, Njemačke, Poljske, Rusije, Slovačke, 
Slovenije i Srbije, impozantni su već sami po sebi. Doda li se tomu još da je u tih dvadeset i 
četiri zbornika objelodanjeno četrdesetak priopćenja koja govore o kazališnom životu Osijeka, 
da treći zbornik popraćuje svečano otvorenje obnovljene zgrade Hrvatskoga narodnog kazališta 
u Osijeku 27. prosinca 1994., da zbornik za 1996. sadrži referate na temu Osijek i Slavonija – 



319

hrvatska dramska književnost i kazalište i da je prvi dio dvodijelnog zbornika za obljetničku 
2007. godinu posvećen temi 100. godina Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku, onda 
postaje razvidno što zbornici kazališno-teatrološke manifestacije Krležini dani predstavljaju i 
znače za kazališnu povijest Osijeka.

Upoznavanje sa širokim spektrom kvantitativnih i kvalitetnih doprinosa dvadeset i 
četiri zbornika nacionalnoj humanističkoj znanosti, posebice teatrologiji, unutar kojih se 
autorefleksivnim tekstovima hrvatskih dramatičara Ivana Bakmaza, Ive Brešana, Pere Budaka, 
Nedjeljka Fabrija, Mire Gavrana, Fadila Hadžića, Dubravka Jelačić Bužimskog, Mate Matišića,  
Luke Paljetka, Čede Prica, Borisa Senkera, Ivana Supeka, Feđe Šehovića i Slobodana Šnajdera 
postupno oblikovao pandan Brešićevim Autobiografijama hrvatskih pisaca, ne mogu ipak posve 
nadvladati kratkovječne impresije o njihovim ishodištima, o znanstvenim skupovima, lociranim 
od Prvih Krležinih dana u Svečanoj dvorani Filozofskog fakulteta jer oni imaju poseban čar, 
jer su njihovi glavni i najbrojniji slušatelji studenti, kojima znanstveni skupovi upotpunjuju i 
obogaćuju nastavu te omogućavaju da vide i čuju u svojoj sredini brojne znamenite i poznate 
znanstvenike i umjetnike.

Široki krug osječkih ljubitelja kazališne umjetnosti Krležine dane doživljava, međutim, 
isključivo i jedino kao kazališnu smotru koja mu proširuje, ako za to postoje novčane 
mogućnosti, uvid u nacionalno dramsko stvaranje i upoznaje ga s vrhunskim predstavama, 
redateljima i glumcima. 

Na kazališnim smotrama Krležinih dana, uključujući i 2014. godinu, nastupilo je, naime, 
osim osječkoga dramskog ansambla, još dvadeset i pet drugih iz Hrvatske, kao i tri iz Srbije 
odnosno Vojvodine. Sveukupno je izvedeno sto i trinaest predstava, pet puta je nastupio 
i osječki operni ansambl i jednom Zagrebački plesni ansambl. Najviše predstava, trideset i 
devet, prikazalo je, naravno, osječko kazalište, a najviše predstava temeljilo se na Krležinim 
tekstovima. Čak trideset i jedna!

U sjeni dviju glavnih sastavnica Krležinih dana, znanstvenih skupova i kazališnih smotri, 
redovito su se, gotovo svake godine, tijekom proteklih Krležinih dana, od njihova osnutka pa do 
danas, organizirale i održavale popratne manifestacije – prigodne izložbe i predstavljanja novih 
teatroloških i dramskih izdanja. Prigodne izložbe, većinom kazališnog sadržaja i pretežno u 
organizaciji Odsjeka za povijest hrvatskog kazališta Zavoda za povijest hrvatske književnosti, 
kazališta i glazbe HAZU, nisu često imale samo informativno značenje i nisu bile postavljane 
samo da predoče različite vrste kazališne građe i da obilježe povijesne datume i događaje, 
osobe i djela, već su se u susretima sa scenografskim i kostimografskim nacrtima, kazališnim 
plakatima i fotografijama preobražavale u susrete s likovnom umjetnošću. Zahvaljujući pak 
uhodanom predstavljanju novih teatroloških i dramskih izdanja osječkim kazališnim znalcima, 
umjetnicima i ljubiteljima predstavljena su između ostalih i kapitalna izdanja kao što su 
Književni Osijek, Krležiana, Repertoar hrvatskih kazališta, treća i peta knjiga, Senkerova 
Hrestomatija hrvatske drame, Bibliografija članaka i rasprava, / Kazalište u Hrvatskoj i Bosni 
i Hercegovini 1824-1945, Gavelline knjige Teorija glume i Dvostruko lice govora te Leksikon 
Marina Držića.



320

Odgovor na pitanje – Što su Krležini dani pridonijeli kazališnom životu Osijeka i hrvatskoj 
kazališnoj kulturi? – mogao bi se i drugačije usmjeriti i oblikovati, a mogao bi se i ovako 
kako je usmjeren nadopuniti. No primjenjujući jednu ili drugu od tih dviju solucija ne bi se 
ipak moglo doći do pravovaljanog i konačnog odgovora, jer doprinos proteklih Krležinih dana 
kazališnom životu Osijeka i hrvatskoj kulturi.



321

Branko Hećimović

UVOD U BIBLIOGRAFIJU ZBORNIKA KRLEŽINI DANI 
U OSIJEKU 1987-1990-1991 – 2014

Ova Bibliografija temelji se na sadržajnim popisima dvadeset i četiri zbornika tiskanih 
od 1992. godine do uključivo 2015. Pri njezinoj izradbi korišten je i bibliografski prilog 
Ane Lederer Deset godina znanstvenih savjetovanja 1990. – 1999. Bibliografija zbornika 
Krležini dani u Osijeku. Krležini dani u Osijeku 1999. Hrvatska dramska književnost i 
kazalište. Priredio Branko Hećimović. Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i 
glazbe HAZU – Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, Osijek. 
Zagreb – Osijek 1992., str. 293-307. U dvadeset i četiri zbornika obuhvaćena su priopćenja 
s dvadeset i pet znanstvenih savjetovanja odnosno skupova održanih u sklopu kazališno-
teatrološke manifestacije Krležini dani u Osijeku. Prvi zbornik, Krležini dani u Osijeku 
1987 – 1990 – 1991., Krležino kazalište danas / Zadaci i dostignuća suvremene hrvatske 
teatrologije, priredio Branko Hećimović, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku – Pedagoški 
fakultet, Osijek – Zavod za književnost i teatrologiju HAZU, Zagreb, Osijek – Zagreb, 1992., 
iznimno sadrži priopćenja dva znanstvena skupa.

Pri izradbi Bibliografije nazivi nakladnika navedeni su kako su tiskani u zbornicima, 
kao što su doslovno preuzeti i svi naslovi iz sadržaja.

Radi bolje preglednosti i uvida u strukturu zbornika Kazalo autora podijeljeno je na 
Kazalo autora priopćenja, Kazalo autora uvodnika, Kazalo autora dramskih tekstova, Kazalo 
autora priloga (Kronologija Krležinih dana u Osijeku, Repertoara Krležinih dana u Osijeku, 
Govora pred Krležinim spomenikom, Prigodnih priloga, Summarya, Kazala imena). Nužna 
objašnjenja i napomene tiskana su u kosim zagradama.

Pokretači i nakladnici zbornika su utemeljitelj Krležinih dana u Osijeku: Hrvatsko 
narodno kazalište u Osijeku i suutemeljitelji Pedagoški fakultet, Osijek, danas Filozofski 
fakultet, Osijek i Zavod za književnost i teatrologiju HAZU, danas Zavod za povijest hrvatske 
književnosti, kazališta i glazbe HAZU / Odsjek za povijest hrvatskog kazališta.

Od dvadeset i četiri zbornika Branko Hećimović priredio je dvadeset i jednog, a tri je 
priredio sa supriređivačima. Zbornike Krležini dani u Osijeku 1995. Suvremena hrvatska 
dramska književnost i kazalište od 1968. / 1971. Prva knjiga. Hrvatsko narodno kazalište 
u Osijeku, Pedagoški fakultet, Osijek, Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta 
i glazbe HAZU, Osijek – Zagreb 1996. i Druga knjiga istoimenog naslova i istoimenih 



322

nakladnika 1997., priredio je s Borisom Senkerom, a zbornik Krležini dani u Osijeku 1998. 
/ Hrvatska dramska književnost i kazalište u europskom kontekstu. Druga knjiga. Zavod 
za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest hrvatskog 
kazališta – Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, Osijek. Zagreb 
– Osijek 2000., s Nikolom Batušićem.



323

Ana Lederer, Tatjana Skendrović

BIBLIOGRAFIJA ZBORNIKA KRLEŽINIH DANA  
U OSIJEKU  1987-1990-1991 – 2014

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1987 – 1990 – 1991. KRLEŽINO KAZALIŠTE 
DANAS / ZADACI I DOSTIGNUĆA SUVREMENE HRVATSKE 

TEATROLOGIJE

Priredio Branko Hećimović. 
�Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku – Pedagoški fakultet, Osijek – Zavod za 
književnost i teatrologiju HAZU, Zagreb. Osijek – Zagreb, 1992., 330.

1.	 Zvonimir Ivković: Za domovinu, str. 7
2.	 Ljubomir Stanojević: Slava kazalištu, str. 9

KRLEŽINO KAZALIŠTE DANAS

3.	 Branimir Donat: Mit o Krleži – Karneval oko kavanskog stola, str. 13-17
4.	 Branka Brlenić-Vujić: O nekim pitanjima Krležina Kraljeva, str. 18-24
5.	 Vlaho Bogišić: Problem Krležine Galicije, str. 25-35
6.	 Dubravko Jelčić: Varijacije o Areteju i oko njega, str. 36-40
7.	 Branko Hećimović: Glas za Put u raj, str. 40-44
8.	 Tomislav Sabljak: Teorija drame – Krležin dug prema Kamovu, str. 45-48
9.	 Mirjana Stančić: Krleža i Hofmannsthal – O smislu aktualizacije salonske konverzacijske 

komedije danas, str. 49-52
10.	 Boris Senker: Krleža i kazalište – Prijedlog periodizacije, str. 53-63
11.	 Antonija Bogner-Šaban: Krležina književna riječ u izvedbi hrvatskih kazališnih 

umjetnika, str. 64-94
12.	 Dragan Mucić: Miroslav Krleža i osječko kazalište, str. 95-110



324

ZADACI I DOSTIGNUĆA SUVREMENE HRVATSKE TEATROLOGIJE

13.	 Nedjeljko Fabrio: Riječ na otvorenju Krležinih dana 1991. u Osijeku, str. 111-112
14.	 Branko Hećimović: Proslov ili podsjećanje na začetke profesionalizacije hrvatske 

teatrologije, str. 113-115
15.	 Vlaho Bogišić: Napomena o Danima hvarskog kazališta, str. 116-122
16.	 Dunja Fališevac: Neki geneološki problemi u vezi s hrvatskom dramskom književnošću, 

str. 123-133
17.	 Stanislav Marijanović: Njemački teatar u Osijeku / Kazališni plakati i almanasi, str. 

134-191
18.	 Vlado Obad: Njemački teatar u Osijeku u svjetlu kazališne kritike, str. 192-195
19.	 Dragan Mucić: Dosadašnja istraživanja osječkoga kazališnog života, str. 197-202
20.	 Tihomil Maštrović: Talijansko kazalište u hrvatskom primorju – Važan prinos 

hrvatskom kazališnom repertoaru, str. 203-210
21.	 Tomislav Sabljak: Ideologija u teatru – Teze i bilješke o kazalištu NDH, str. 211-216
22.	 Branimir Donat: Postmodernistički remake u suvremenoj hrvatskoj drami, str. 217-225
23.	 Branko Hećimović: Dijalog i monolog u Matkovićevu djelu, str. 226-239
24.	 Branka Brlenić-Vujić: Izvorna suvremena dramska književnost u tradiciji hrvatskoga 

povijesnog identiteta, str. 240-243
25.	 Darko Gašparović: Refleksije suvremenih scenskih teorija u hrvatskom glumištu, str. 

244-245
26.	 Antonija Bogner-Šaban: Ima li lutkarstvo svoj prostor u hrvatskome glumištu?, str. 

249-258
27.	 Nikola Batušić: Istraživanje publike – Zapostavljeno poglavlje hrvatske teatrologije, 

str. 259-269
28.	 Vida Flaker: Zastupljenost hrvatskoga kazališta i dramatike u stranim teatrološkim 

izdanjima, str. 270-283
29.	 Mirjana Stančić: Čitajući kazališne kritike, str. 284-287
30.	 Fabijan Šovagović: Glas glumca, str. 288-292

PRILOZI

31.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana, str. 293-295
32.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana 1987 – 1990 – 1991, str. 296-311
33.	 B. H.: Napomena, str. 312
34.	 B. H.: Kazalo imena, str. 313-328



325

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1992. HRVATSKA DRAMSKA KNJIŽEVNOST I 
KAZALIŠTE I HRVATSKA POVIJEST

Priredio Branko Hećimović. 
�Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku – Pedagoški fakultet, Osijek – Zavod za 
književnost i teatrologiju HAZU, Zagreb. Osijek – Zagreb, 1993., 270.

35.	 Ivo Frangeš: Hrvatska književnost i hrvatska povijest, str. 7-14
36.	 Ivan Supek: Povijest u mojim dramama i romanima, str. 15-19
37.	 Pavao Pavličić: Povijesna drama i periodizacija hrvatske književnosti, str. 20-34
38.	 Vida Flaker: Hrvatska povijesna dramatika i hrvatska književna povijest, str. 35-44
39.	 Branko Hećimović: Hrvatska povijesna dramatika i kazališna kritika, str. 45-49
40.	 Nikola Batušić: Zrinski i Frankopani u hrvatskoj drami, str. 50-73
41.	 Sanja Nikčević: Junaci romanse u ironijskom modusu, str. 74-93
42.	 Ana Lederer: Raosova drama Navik on živi ki zgine pošteno i zrinsko-frankopanska 

tema, str. 94-97
43.	 Dubravko Jelčić: O dramatizacijama Šenoinih romana i o dramatizacijama uopće, str. 

98-101
44.	 Mirjana Stančić: Nazočnost volje Arthura Schopenhauera u dramama hrvatskih autora 

19. stoljeća, str. 102-106
45.	 Mirko Tomasović: Ljutovid Posavski Ante Tresića Pavičića (i Franje Markovića), str. 

107-115
46.	 Ivo Vidan: Shakespeare u dramskim tekstovima Stjepana Miletića, str. 116-128
47.	 Stanislav Marijanović: Povijesne drame, dramatizacije i Damjan Juda Ante Benešića, 

str. 129-136
48.	 Darko Gašparović: Krleža i povijest, str. 137-141
49.	 Zlatko Kramarić: Povijesni diskurs (i) u opusu Miroslava Krleže, str. 142-146
50.	 Reinhard Lauer: Krležine drame i povijest, str. 147-150
51.	 Stjepan Sršan: Državne, političkoadministrativne reakcije na hrvatsku povijesnu 

dramatiku i njezine scenske realizacije, str. 151-157
52.	 Tihomil Maštrović: Hrvatski Diogenes – doprinos Milana Begovića hrvatskom 

političkom kazalištu, str. 158-171
53.	 Tomislav Sabljak: Strozziev Tomislav ili politika, mit i logika teatra, str. 172-177
54.	 Branimir Donat: Mit Rakovica u hrvatskoj dramskoj književnosti, str. 178-190
55.	 Vlado Obad: Matkovićev General i njegov lakrdijaš u kontekstu europske drame, str. 

191-198



326

56.	 Giga Gračan: Casus Kušan, str. 199-205
57.	 Branka Brlenić-Vujić: Povijesne drame Tomislava Bakarića, str. 206-211
58.	 Boris Senker: Kako su Mujičić, Senker i Škrabe persifirali hrvatsku povijest, str. 212-

217
59.	 Georgij Paro: Režirajući Osmana, str. 219-225
60.	 Antonija Bogner-Šaban: Glumac kao interpretator povijesne drame, str. 226-231
61.	 Igor Mrduljaš: Suvremena povijesna drama i njezine izvedbe, str. 232-235
62.	 Nedjeljko Fabrio: U pohvalu libretu, str. 236-240
63.	 Petar Selem: Hrvatska povijesna opera u hrvatskoj zbilji, str. 240-244

PRILOZI

64.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 1992, str. 245-249
65.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 1992., str. 250-257
66.	 B. H.: Napomena, str. 258
67.	 B. H.: Kazalo imena, str. 259-267 

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1993. KRLEŽA I NAŠE DOBA / 27. PROSINCA 
1994. SVEČANO OTVORENJE OBNOVLJENE ZGRADE HRVATSKOGA 

NARODNOG KAZALIŠTA U OSIJEKU

Priredio Branko Hećimović. 
�Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku – Pedagoški fakultet, Osijek – Zavod za povijest 
hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU. Osijek – Zagreb, 1995., 300.

68.	 Stanislav Marijanović: Krleža – veliko ime pred velikim silama, str. 7-12
69.	 Nikola Batušić: Krležine drame i hrvatska dramatika, str. 13-18
70.	 Mirjana Stančić: O aktualnosti Krležine drame Gospoda Glembajevi, str. 19-21
71.	 Branimir Donat: Balade, str. 22-37
72.	 Tomislav Sabljak: Aspekt detektivskog u Krležinoj prozi i drami, str. 38-46
73.	 Miroslav Šicel: Najnovija dramatizacija Krležina romana Na rubu pameti, str. 47-51
74.	 Ana Lederer: TV adaptacija Krležinih djela, str. 52-55
75.	 Sanja Nikčević: Prikazanja danas ili zašto se u Hrvatskoj na kraju dvadesetog stoljeća 

igra kazališna forma iz srednjeg vijeka, str. 56-72
76.	 Pavao Pavličić: Drama u stihu i suvremena hrvatska književnost, str. 73-89



327

77.	 Mirko Tomasović: Treći hrvatski Don Juan, str. 90-96
78.	 Branka Brlenić-Vujić: Riječ i znak u scenskoj prilagodbi Marinkovićeva Zagrljaja, str. 

97-106
79.	 Vida Flaker: Šoljanova Romanca o tri ljubavi, str. 107-117
80.	 Nedjeljko Fabrio: D’Annunzio, Mussolini, Lenjin, Krleža, str. 118-128
81.	 Ivan Bakmaz: Poosobljena povijest, str. 129-131
82.	 Ante Stamać: Što Dubravko Jelačić Bužimski duguje Miroslavu Krleži?, str. 132-135
83.	 Antonija Bogner-Šaban: Osječke kazališne tridesete, str. 136-163
84.	 Branko Hećimović: Hrvatska kazališna topografija i hrvatsko kazalište u Subotici, str. 

164-170
85.	 Igor Mrduljaš: Glumci, zakoni i ravnatelji, str. 171-184
86.	 Sanja Ivić: Položaj dramaturga u hrvatskom kazalištu, str. 185-189
87.	 Petar Selem: Jedan osobni pogled na hrvatsku scenografiju novijeg doba, str. 190-195
88.	 Boris Senker: Još o zadacima hrvatske teatrologije, str. 196-210

PRILOZI

89.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 1993, str. 211-212
90.	 Dalibor Brozović: Pozdravna riječ, str. 213-214
91.	 Velimir Visković: Krležijana, str. 215-218
92.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 1993., str. 219-222
93.	 Giga Gračan: Krležini dani u eteru, str. 223-226
94.	 27. prosinca 1994. Svečano otvorenje obnovljene zgrade Hrvatskoga narodnog kazališta 

u Osijeku, str. 227-228
95.	 Željko Čagalj: Štovani gospodine predsjedniče, dame i gospodo, dragi prijatelji!, str. 

229-231
96.	 Svečani program otvaranja zgrade HNK u Osijeku, str. 232-233
97.	 Slavonski preporod. Glazbeno-scenska slika. Proslov. Izbor i obrada tekstova Stanislav 

Marijanović, str. 234-244
98.	 Ljubomir Stanojević: Jubilej nacionalne epopeje. 87 godina HNK u Osijeku, str. 245-247
99.	 Antonija Bogner-Šaban: Nacrt za povijest kazališta u Osijeku, str. 248-294
100.	 Ljubomir Stanojević: Ratni repertoar Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku 1991-

1994, str. 295-278
101.	 B. H.: Napomena, str. 279-280
102.	 B. H.: Kazalo imena, str. 281-297



328

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1995. SUVREMENA HRVATSKA DRAMSKA 
KNJIŽEVNOST I KAZALIŠTE OD 1968./1971. DO DANAS, Prva knjiga

Priredili Branko Hećimović i Boris Senker. 
�Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, Osijek, Zavod za povijest 
hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU. Osijek – Zagreb, 1996., 278.

103.	 Nedjeljko Fabrio: Obris tektonike hrvatske dramske književnosti od 1968. do 1990. 
godine, str. 7-11

104.	 Renate Hansen-Kokoruš: Ranko Marinković: Politeia ili Inspektorove spletke i 
Pustinja, str. 12-17

105.	 Branka Brlenić-Vujić: Šegedinova Karavana i Frankfurtski dnevnik, str. 18-24
106.	 Branimir Donat: Ciliga dramatičar, str. 25-37
107.	 Vida Flaker: Posljednja dramska djela Antuna Šoljana, str. 38-46
108.	 Nikola Batušić: Ostavka Čede Price i Stjepan Miletić, str. 47-52
109.	 Boris Senker: Brešanov sustav dramskih tipova, str. 53-61
110.	 Adriana Car-Mihec: Bakmazovi dramski žanrovi, str. 62-66
111.	 Pavao Pavličić: Stih u najnovijoj hrvatskoj drami, str. 67-83
112.	 Borislav Pavlovski: Prostor u suvremenoj hrvatskoj drami i kazalištu (kulturni / estetski 

/ kod u oblikovanju dramskoga prostora), str. 84-93
113.	 Tomislav Sabljak: Disperzija žanrova u novijoj hrvatskoj povijesti, str. 94-97
114.	 Lada Čale-Feldman: Metafore glume u suvremenoj hrvatskoj dramatici, str. 98-117
115.	 Zvonimir Mrkonjić: Hrvatska drama na repertoaru Zagrebačkoga dramskog kazališta / 

Dramskog kazališta Gavella, str. 118-122
116.	 Velimir Visković: Izazovi pred mladom hrvatskom dramom, str. 123-126
117.	 Andrea Zlatar: Antičke teme u mladoj hrvatskoj drami, str. 127-132
118.	 Ozren Prohić: Dramatizacija i adaptacija – dva temeljna dramaturška postupka 

suvremenog kazališta, str. 133-137
119.	 Maja Gregl: Hrvatska književnost na malom ekranu / TV drama Kvartet, str. 138-140
120.	 Ana Lederer: Jezik hrvatske kazališne kritike, str. 141-147
121.	 Georgij Paro: Tri puta Gospoda Glembajevi ili Muka po Krleži, str. 148-160
122.	 Zlatko Kauzlarić Atač: Predgovor Podravskim motivima piše Krleža s poštovanjem 

prema umjetnosti i ljubavi prema umjetnicima ali uvijek na početku ili na kraju svojim 
J’accuse optužuje suvremenu stvarnost, str. 161-164

123.	 Branko Hećimović: Oproštaj s Gavellinim glumačkim naraštajem, str. 165-172
124.	 Antonija Bogner-Šaban: Kazališni Osijek 1965. – 1990., str. 173-193



329

125.	 Darko Gašparović: Hrvatsko narodno kazalište Ivana pl. Zajca, Rijeka u doba obnove 
1970. – 1981., str. 194-198

126.	 Grozdana Cvitan: Suvremena hrvatska dramska književnost na repertoaru Festivala 
djeteta u Šibeniku, str. 199-205

127.	 Dalibor Foretić: Onkraj institucije / Skica za povijest alternativnog kazališta u Hrvatskoj 
od 1968. do danas, str. 206-214

128.	 Mani Gotovac: Prvih deset godina Teatra ITD, str. 215-217
129.	 Stanislav Marijanović: Studij glume u Osijeku, str. 218-236
130.	 Antun Vidaković: Hrvatsko kazalište u Mađarskoj, str. 237-241
131.	 Igor Mrduljaš: Glumište i rat / Hrvatsko ratno kazalište 1991./1992., str. 241-252

PRILOZI

132.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 1995, str. 253-254
133.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku  u siječnju 1995., str. 255-260
134.	 B. H.: Napomena, str. 261-262
135.	 B. H.: Kazalo imena, str. 263-276 

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1995. SUVREMENA HRVATSKA DRAMSKA 
KNJIŽEVNOST I KAZALIŠTE OD 1968./1971. DO DANAS, Druga knjiga

Priredili Branko Hećimović i Boris Senker. 
�Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, Osijek, Odsjek za povijest 
hrvatskoga kazališta HAZU. Osijek – Zagreb, 1997., 302.

136.	 Stanislav Marijanović: Supekov romaneskni i dramski susret s prošlošću (Ulomak iz 
veće cjeline), str. 7-18

137.	 Ivo Brešan: Osnovna načela moga kazališnog sustava, str. 19-31
138.	 Zlatko Kramarić: Između ideologije i književnosti (na primjeru Brešanovih dramskih 

tekstova), str. 32-37
139.	 Branka Brlenić-Vujić: Zvane Črnja, dramatičar – Zašto si tužan, Clovio?, str. 38-46
140.	 Adriana Car Mihec: Grgićev Mali trg, str. 47-54
141.	 Krešimir Nemec: Dramsko stvaralaštvo Nedjeljka Fabrija, str. 55-60
142.	 Julijana Matanović: Nekoliko pretpostavki o razlozima uprizorenja Fabrijeva romana 

Berenikina kosa, str. 61-67
143.	 Borislav Pavlovski: Postmodernistička karnevalizacija, str. 68-79



330

144.	 Velimir Visković: Coprijama zvertuvani svet, str. 80-93
145.	 Sibila Petlevski: Slobodan Šnajder: Kamov, Smrtopis, str. 94-105
146.	 Dubravka Crnojević-Carić: Drugost u djelu Lade Kaštelan: 106-111
147.	 Mira Muhoberac: Preobrazbe govora dvorske lude u suvremenoj hrvatskoj dramaturgiji, 

str. 112-120
148.	 Nikola Batušić: Kazališna legislativa u Republici Hrvatskoj prema sličnim odredbama 

u banovini Hrvatskoj i Nezavisnoj državi Hrvatskoj, str. 121-133
149.	 Tomislav Sabljak: Drama u stihu i stih na sceni: Slamnig, kao predložak, str. 134-137
150.	 Branko Hećimović: Dvije predstave i njihove ekranizacije, str. 138-146
151.	 Boris Senker: Hrvatsko kazalište u njemačkom leksikonu, str. 147-151
152.	 Ivan Jindra: Hrvatsko proljeće i kazalište, str. 152-159
153.	 Dalibor Foretić: Zagreb kao dramsko mjesto, str. 160-170
154.	 Lada Čale Feldman: Postoji li suvremeno hrvatsko dramsko žensko pismo?, str. 171-181
155.	 Antonija Bogner-Šaban: Književne, dramaturške i izvedbene preobrazbe Đuke 

Begovića Ivana Kozarca, str. 182-193
156.	 Ana Lederer: Hrvatski dramski repertoar od 1990. do 1995., str. 194-200
157.	 Sanja Nikčević: Potraga za uspjehom (Američka drama na repertoaru hrvatskih 

kazališta od 1990. do 1995.), str. 201-207
158.	 Maja Gregl: Nastajanje kazališne predstave kao poticaj za TV film (Gorki, gorki 

mjesec), str. 208-211
159.	 Ivan Lozica: Karneval Donjih Kaštela i njegova društveno-kritička dimenzija, str. 212-221
160.	 Marijan Varjačić: Varaždinske praizvedbe hrvatskih pisaca, str. 222-226
161.	 Darko Gašparović: Hrvatsko narodno kazalište Ivana pl. Zajca, Rijeka od obnove 1981. 

do danas, str. 227-235
162.	 Nikola Vončina: Scena L-99 Zagrebačkog kazališta mladih, str. 236-241
163.	 Zlatko Vitez: 20 godina Histriona, str. 242-245
164.	 Grozdana Cvitan: Mmanipuli – manipulatori naših simpatija, str. 246-256
165.	 Branimir Donat: Ratno kazalište, str. 257-265
166.	 Georgij Paro: Dva obnovljena zapisa (Banket s Krležom. Amerika i kraj / Dino 

Radojević), str. 266-280

PRILOZI

167.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 1995, str. 281-282
168.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku  1995., str. 283-290
169.	 Kazalo imena, str. 291-300 



331

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1996. OSIJEK I SLAVONIJA –  
HRVATSKA DRAMSKA KNJIŽEVNOST I KAZALIŠTE  

(Znanstveno savjetovanje u čast 90. obljetnice Hrvatskoga narodnog  
kazališta u Osijeku)

Priredio Branko Hećimović. 
�Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, Osijek, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta HAZU. Osijek – Zagreb, 1997., 336.

170.	 Stanislav Marijanović: Hrvatske književne, koncertne i kazališne manifestacije u 
Osijeku (1847. – 1907.), str. 7-26

171.	 Pavao Pavličić: Sjećanje na vukovarsko kazalište, str. 27-39
172.	 Nikola Batušić: Starija slavonska drama unutar hrvatske dopreporodne dvorane, str. 

40-44
173.	 Milovan Tatarin: Slavonska crkvena prikazanja, str. 45-62
174.	 Tihomir Živić: Osječke kazališne tiskovine i ocjene na njemačkome jeziku (1866. – 

1907.), str. 63-71
175.	 Gordana Gojković: Iz povijesti glazbenog teatra u Osijeku (1825. – 1907.), str. 72-78
176.	 Lada Čale Feldman: Slavonski folklor i pučki igrokaz: jedno moguće (metodološko) 

susretište, str. 79-95
177.	 Mira Muhoberac: Armin Pavić – danas, str. 96-100
178.	 Mirko Tomasović: Novoživke Ilije Okrugića Sriemca, str. 101-108
179.	 Branko Hećimović: Janko Jurković – nekad i danas, str. 109-116
180.	 Krešimir Nemec: Dramski rad Ferde Becića, str. 117-121
181.	 Bogdan Mesinger: Drama – medij uskrsnuća? Dva Kozarca između dva života, str. 

122-127
182.	 Dubravka Crnojević-Carić: Dramatičnost tjelesnog u djelima Josipa Kozarca, Joze 

Ivakića i Ivana Kozarca, str. 129-133
183.	 Borislav Pavlovski: Tucićeva Golgota, str. 134-139
184.	 Ana Lederer: Čitajući Kosorove drame, str. 140-146
185.	 Sibila Petlevski: Nepobjediva lađa na Panonskom moru, str. 147-157
186.	 Branka Brlenić-Vujić: Jelčićev Kosor, str. 158-168
187.	 Tomislav Sabljak: Kulundžić i estetika modernog teatra, str. 169-172
188.	 Morana Čale Knežević: Josip Kulundžić i osporavanje pirandelizma, str. 173-190
189.	 Dunja Detoni-Dujmić: Dramska djela Zlate Kolarić-Kišur, str. 191-195
190.	 Branimir Donat: Tomislav Tanhofer – pripovjedač dostojan pažnje, str. 196-202



332

191.	 Julijana Matanović: Dramatizacija Tomaševa romana Zlatousti, str. 203-214
192.	 Velimir Visković: Kazališna antiavangarda Mira Gavrana, str. 215-220
193.	 Marijan Varjačić: Kazališne veze Osijeka i Varaždina, str. 221-237
194.	 Antonija Bogner-Šaban: Osječka kazališna fuga Tomislava Tanhofera, str. 238-253
195.	 Nedjeljko Fabrio: Harambašićeva Zlatka Ivana Zajca, str. 254-258
196.	 Antun Petrušić: Annale komorne opere i baleta u Osijeku 1970. – 1983., str. 259-273
197.	 Giga Gračan: Hiperaktivni maestro, str. 274-279
198.	 Georgij Paro: Krležin put u Damask, str. 280-287
199.	 Petar Šarčević: Mojih četrnaest osječkih režija, str. 288-296
200.	 Dalibor Foretić: Kazališni endem Virovitica, str. 297-304

PRILOZI

201.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 1996, str. 305-306
202.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku  1996., str. 307-314
203.	 B. H.: Napomena, str. 315-316
204.	 B. H.: Kazalo imena, str. 317-333 

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1997. HRVATSKA DRAMSKA KNJIŽEVNOST I 
KAZALIŠTE U EUROPSKOM KONTEKSTU  

Prva knjiga

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta – Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 1999., 392.

205.	 Pavao Pavličić: Metrika i poetika Svete Venefride, str. 7-24
206.	 Marijan Bobinac: Nastanak hrvatskoga pučkog komada u kontekstu bečkog pučkog 

kazališta, str. 25-44
207.	 Nikola Batušić: Hrvatske kazališne poetike 19. stoljeća prema europskim (do Šenoina 

doba), str. 45-53
208.	 Sibila Petlevski: Razvojnopoetičke spojnice Gavella i Jhering – teoretičari povijest 

glumišta, str. 54-63
209.	 Nedjeljko Fabrio: Julije Rorauer. Posljedni čin, str. 64-67
210.	 Aleksandar Flaker: Značaj i značenje Vojnovićevih bečkih veduta, str. 68-73



333

211.	 Dean Duda: Kazališna putovanja Stjepana Miletića, str. 74-80
212.	 Andrea Meyer-Fraatz: Amazonska borba spolova: Milan Begović i Heinrich von Kleist, 

str. 81-87
213.	 Morana Čale Knežević: Begovićev dramski let iznad D’Annunzijevog nadčovjeka, str. 

88-102
214.	 Branimir Donat: Nepoznata futuristička epizoda hrvatske dramaturgije, str. 103-107
215.	 Adriana Car-Mihec: Krležini dodiri s djelima europske karnevalske tradicije, str. 108-118
216.	 Tomislav Sabljak: Intertekstualnost i intermedijalnost Matkovićeva Wagnera, str. 119-122
217.	 Lada Čale Feldman: Još o Matkovićevoj antici i njezinim europskim poticajima, str. 

123-135
218.	 Vida Flaker: Fotezova kazališna hodočašća, str. 136-143
219.	 Branka Brlenić-Vujić: Mihalićeva recepcija Orfejeve oporuke, str. 144-154
220.	 Darko Gašparović: Srednjoeuropski i mediteranski kompleks u dramatizacijama 

romana Nedjeljka Fabrija, str. 155-165
221.	 Sanja Nikčević: Plastične kamelije D. Lukića ili što je njima sapunica?, str. 166-173
222.	 Ivan Lozica: Metode hrvatske etnoteatrologije u europskom kontekstu, str. 174-182
223.	 Antun Petrušić: Glazbena zadanost u prijevodima opernih libreta, str. 183-188
224.	 Antonija Bogner-Šaban: Zora Vuksan Barlović. Prva hrvatska redateljica i glumica u 

svom vremenu i prostoru, str. 189-219
225.	 Branko Hećimović: Neobjavljena Šoljanova antologija 100 svjetskih drama, str. 220-225
226.	 Dalibor Foretić: Strani redatelji u hrvatskome glumištu (od 1970. do danas), str. 226-233
227.	 Grozdana Cvitan: IFSK i dani mladog kazališta: repertoar i sudionici, str. 234-238
228.	 Vlatko Perković: Izazovi disidentskog kazališta sedamdesetih i osamdesetih godina u 

razvoju našega glumačkog izraza (u europskom kontekstu), str. 239-247
229.	 Mani Gotovac: Ispovijest o ne-ravnodušju. Teatar ITD i svijet 1992. – 1997., str. 248-255
230.	 Tihomir Živić: Europski obzori gornjogradskog kazališta: Anzengruber, Hauptmann, 

Schiller i Shakespeare na osječkoj njemačkoj pozornici od 1866. do 1907. godine, str. 
256-264

231.	 Gordana Gojković: O opernim gostovanjima na osječkoj pozornici, str. 265-267
232.	 Ivan Dorovský: Recepcija hrvatske dramske književnosti u Češkoj i Slovačkoj 1945. 

– 1990., str. 268-285
233.	 Borislav Pavlovski: Makedonski prijevodi Brešanove Predstave Hamleta u selu Mrduša 

Donja, str. 286-299
234.	 Svetlana Baytchinska: Uloga hrvatskih redatelja u stvaranju bugarskog profesionalnog 

kazališta i recepcija hrvatske drame u Bugarskoj, str. 300-319



334

235.	 Stanislav Marijanović: Hudožestvenici u Osijeku, str. 320-333
236.	 Natalija M. Vagapova: Hrvatsko kazalište 20. stoljeća i umjetnost moskovskoga 

hudožestvenoga teatra, str. 334-341
237.	 István Póth: Dramski ciklus o Glembajevima na budimpeštanskim pozornicama, str. 

342-344
238.	 Nikola Vončina: Hrvatski televizijski dramski program u europskom kontekstu (1956. 

– 1971.), str. 345-354

PRILOZI

239.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 1997., str. 355-357
240.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku  1997., str. 358-364
241.	 B. H.: Napomena, str. 365-366
242.	 B. H.: Kazalo imena, str. 367-389 

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1998. HRVATSKA DRAMSKA KNJIŽEVNOST I 
KAZALIŠTE U EUROPSKOM KONTEKSTU 

Druga knjiga

Priredili Nikola Batušić i Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta – Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2000., 284.

243.	 Nikola Batušić: Europski obzori Stjepana Miletića, str. 7-10
244.	 Nedjeljko Fabrio: Zrinjski prije Nikole Šubića Zrinjskog, str. 11-18
245.	 Adriana Car-Mihec: Gdje potražiti prve modernističke drame (o Kranjčevićevu Prvom 

grijehu), str. 19-31
246.	 Morana Čale: Mir o kozmopolitskom estetu u drami hrvatske moderne, str. 32-44
247.	 Marijan Bobinac: Rani komadi Josipa Kosora u kontekstu suvremenoga bečkog 

kazališta, str. 45-51
248.	 Darko Gašparović: Krleža i europski metateatar, str. 52-65
249.	 Branka Brlenić Vujić: Krležini dramski – barokni prizori – Sprovod u Theresienburgu, 

str. 66-72
250.	 Željko Uvanović: O razgraničenju umjetnik-neumjetnik u drami M. Krleže i G. 

Hauptmanna u prvoj trećini 20. st., str. 73-90



335

251.	 Vlaho Bogišić: Dramaturški elementi Krležina Izleta u Rusiju, str. 91-97
252.	 Natalija Vagapova: Miroslav Krleža i rusko kazalište, str. 98-108
253.	 Borislav Pavlovski: Držićevi tragovi u makedonskoj drami i kazalištu (U tri ata te s 

prologom i epilogom), str. 109-117
254.	 Boris Senker: Režije Shakespearea u Hrvatskoj, str. 118-135
255.	 Stanislav Tuksar: Skica za kronologiju glazbenog kazališta u Hrvatskoj od 12. do 18. 

stoljeća, str. 136-143
256.	 Tihomir Živić: Nadopisana povijest osječkoga kazališta ili “Slučaj Frauenheim”, str. 

144-149
257.	 Dalibor Blažina: Julije Benešić i poljsko kazalište, str. 150-158
258.	 Branimir Donat: Marginalia uz djelo i rad Ka (Kalmana) Mesarića, str. 159-162
259.	 Dean Duda: Putnički modernizam i tiha prisutnost (Kazalište u putopisima Slavka 

Batušića), str. 163-170
260.	 Antonija Bogner-Šaban: Europski kontekst hrvatskog lutkarstva, str. 171-176
261.	 Ivan Lozica: Mediteranski oružni plesovi i hrvatsko kazalište, str. 177-184
262.	 Sibila Petlevski: Bernard Shaw u hrvatskom ozračju, str. 185-192
263.	 Georgij Paro: Krleža danas i ovdje (impresija), str. 193-196
264.	 Stanislav Marijanović: Martonove režije europskih dramatičara, str. 197-212
265.	 Erika Krpan: Glazbena scena na Muzičkom biennalu Zagreb između suvremenih 

scenskih vizura i festivalske realnosti, str. 213-216
266.	 Velimir Visković: Divlje dijete Krležino, str. 217-221
267.	 Jolanta Dziuba: Drame Mire Gavrana iz zbirke Razotkrivanja i njihova percepcija u 

Poljskoj, str. 222-230
268.	 Petar Selem: Neka iskustva o nazočnosti hrvatskoga glazbenog kazališta na europskim 

pozornicama, str. 231-240
269.	 Nikola Vončina: Hrvatska radio-drama u međunarodnom kontekstu, str. 241-245
270.	 Branko Hećimović: Repertoarna kretanja u hrvatskim kazalištima, str. 246-254

PRILOZI

271.	 Nikola Batušić: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 1998., str. 255-258
272.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 1998., str. 259-264
273.	 B. H.: Napomena, str. 265-266
274.	 B. H.: Kazalo imena, str. 267-282 



336

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1999. HRVATSKA DRAMSKA KNJIŽEVNOST I 
KAZALIŠTE I HRVATSKA KNJIŽEVNOST 

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta – Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2000., 310.

275.	 Branko Hećimović: Nadovezujući se na Gavelline teze, str. 7-13
276.	 Dunja Fališevac: Prva hrvatska povijesna drama Osmanšćica i Gundulićev Osman, str. 

14-31
277.	 Stanislav Marijanović: Igrokazi Stjepana Marjanovića Brođanina, str. 32-44
278.	 Vinko Brešić: Kralj Zvonimir u hrvatskoj dramskoj književnosti, str. 45-49
279.	 Nikola Batušić: Galovićeva Tamara i Wildeova Saloma, str. 50-54
280.	 Nedjeljko Fabrio: Josip Bersa. Libretistički prvak Hrvatske moderne, str. 55-66
281.	 Branka Brlenić-Vujić: Krležina dekorativna secesijska stilizacija u drami, stihu i prozi, 

str. 67-75
282.	 Ivan Lozica: Vinski štatuti kao stolno kazalište (Šenoa, Gjalski, Matoš, Krleža), str. 

76-93
283.	 Branimir Donat: Tomislav Prpić i njegove ekspresionističke drame, str. 94-97
284.	 Antonija Bogner-Šaban: Pisac i kritičar Vladimir Lunaček, str. 98-113
285.	 Lada Čele Feldman: O dvjema ženskim pričama o glumačkom životu, str. 114-121
286.	 Adriana Car-Mihec: Što je hrvatska postmoderna drama u hrvatskoj književnosti, str. 

122-130
287.	 Sibila Petlevski: Književnoteorijski izazov libreta, str. 136-141
288.	 Tihomir Živić: Ranije hrvatsko kazališno prevoditeljstvo i Osijek (1907. – 1941.), str. 

142-169
289.	 Marijan Bobinac: Brešanova poetika i dramska praksa, str. 170-180
290.	 Katja Bakija: Dramsko stvaralaštvo Luka Paljetka, str. 181-185
291.	 Darko Gašparović: Dramatizacija kao pisanje kazališta, str. 186-197
292.	 Sanja Nikčević: Hrvatsko kazalište u ratu, str. 198-216
293.	 Borislav Pavlovski: Od romana Sjaj epohe do drame Dobro došli u plavi pakao, str. 

217-225
294.	 Marin Blažević: Zastupa li se književnost u kazalištu Branka Brezovca i Bobe Jelčića?, 

str. 226-238
295.	 Grozdana Cvitan: Dramsko u književnim djelima Lydije Scheuermann Hodak, str. 239-245



337

296.	 Ana Lederer: Hrvatska drama i kazalište u devedesetim godinama, str. 246-252
297.	 Helena Peričić: Hrvatska književnost na repertoaru zadarskoga Kazališta lutaka u 

devedesetim godinama, str. 253-260

PRILOZI

298.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 1999., str. 261-264
299.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 1999., str. 265-272
300.	 B. H.: Napomena, str. 273-274
301.	 Martina Petranović: Kazalo imena, str. 275-292
302.	 Ana Lederer: Deset godina znanstvenih savjetovanja 1990. – 1999., Bibliografija 

zbornika Krležini dani u Osijeku, str. 293-307 

Ana Lederer

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2000. HRVATSKA DRAMSKA KNJIŽEVNOST I 
KAZALIŠTE – INVENTURA MILENIJA, Prvi dio

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta – Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2001., 340.

303.	 Fadil Hadžić: Križni put komedije, str. 7-12
304.	 Antun Pavešković: Dramski žanrovi i žanrovski problemi drama Mavra Vetranovića, 

str. 13-33
305.	 Mira Muhoberac: Pastoralni kompleks u staroj hrvatskoj književnosti, str. 34-41
306.	 Zlata Šundalić: Pastoralni kompleks Gleđevićeva Porođenja Gospodinova, str. 42-58
307.	 Dunja Fališevac: Na koji su jezik dubrovčani prevodili Molièrea ili kako su Alceste i 

Philinte postali Džono i Frano, str. 59-79
308.	 Milovan Tatarin: Plač Gospin i muka Isukrstova u slavonskoj nabožnoj knjizi 18. 

stoljeća, str. 80-101
309.	 Nikola Batušić: Kajkavska komedija Mislibolesnik iliti Hipohondrijakuš, str. 102-117
310.	 Vjera Katalinić: Četiri Zrinska, str. 118-124
311.	 Marijan Bobinac: Hrvatski pučki komad – stoljeća i pol jedne dramske vrste, str. 125-134
312.	 Stanislav Tuksar: Popularno glazbeno kazalište od Ivana pl. Zajca do Alfija Kabilja: 

140 godina musicala u Hrvatskoj?, str. 135-140



338

313.	 Stanislav Marijanović: Drama i kazalište u prvoj Hrvatskoj enciklopediji, str. 141-150
314.	 Ivan Lozica: Biranje kralja, str. 151-160
315.	 Nedjeljko Fabrio: Novi prilozi za studij hrvatskoga libretizma kao budućega poglavlja 

kroatistike, str. 161-163
316.	 Sibila Petlevski: Dvije Krležine godine: dramaturgija utopije i dramaturgija vizije, str. 

164-173
317.	 Darko Gašparović: Erotika u dramatici hrvatske moderne, str. 174-180
318.	 Bogdan Mesinger: Težnja za integralnim u utopističkom vizioniranju moderne, str. 

181-189
319.	 Branka Brlenić-Vujić: Književno-dramski gesamtkunstwerk Iljka Gorenčevića, str. 

190-197
320.	 Antonija Bogner-Šaban: Pabirci o kazališnoj poetici Ive Raića, str. 198-205
321.	 Ana Lederer: Redateljski ekspresionizam Tita Strozzija, str. 206-224
322.	 Branko Hećimović: Prinosi za portret Vike Podgorske, str. 225-252
323.	 Branimir Donat: Teatralni roman Ka Mesarića, str. 253-260
324.	 Boris Senker: Rubinov časopis “Gluma”, str. 261-266
325.	 Helena Peričić: Uvod u Paljetkovo dramsko stvaralaštvo za odrasle, str. 267-276
326.	 Branimir Bošnjak: Miroslav Krleža, pisac i mediji, str. 277-280
327.	 Katja Bakija: Preradbe Molièrea na Dubrovačkim ljetnim igrama, str. 281-288
328.	 Adriana Car-Mihec: Hrvatska dramska prikazanja kraja 20. stoljeća, str. 289-301
329.	 Anatolij Kudrjavcev: Odnos kritike prema današnjem kazalištu, str. 302-308

PRILOZI

330.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2000., str. 309-312
331.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2000., str. 313-318
332.	 B. H.: Napomena, str. 319-320
333.	 Martina Petranović: Kazalo imena, str. 321-337



339

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2001. HRVATSKA DRAMSKA KNJIŽEVNOST I 
KAZALIŠTE – INVENTURA MILENIJA, Drugi dio

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta – Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2002., 362.

334.	 Luko Paljetak: Moje daskanje na valovima teatra, str. 7-10
335.	 Zoran Kravar: Sukobi u Krležinu Michelangelu, str. 11-15
336.	 Radovan Ivšić: Krleža izdaleka, str. 16-18
337.	 Zlata Šundalić: Kako čitati Mecićev Zrak sucsani od Dusse aliti Puut od Prisuetoga i 

Prislavnoga Krixa iz 1726. godine, str. 19-38
338.	 Ennio Stipčević: Uz prvo poglavlje hrvatske libretistike, str. 39-44
339.	 Marijan Bobinac: Bečka lakrdija u hrvatskom kazalištu između Demetra, Freudenreicha 

i Šeone, str. 45-59
340.	 Antonija Bogner-Šaban: Lik baruna Trenka u književnom i glazbenom okruženju, str. 

60-81
341.	 Adriana Car Mihec: Kratki komadi Marije Jurić Zagorke, str. 82-92
342.	 Svjetlan Lacko Vidulić: Inventura dramskog stvaralaštva Camille Lucerne, str. 93-105
343.	 Stanislav Marijanović: Nepoznata drama Branka Vodnika – Sfinga, str. 106-121
344.	 Nikola Batušić: Josip Bach i moderna, str. 122-134
345.	 Branko Hećimović: Fragmenti o postojanju i djelovanju Matice hrvatskih kazališnih 

dobrovoljaca, str. 135-156
346.	 Sibila Petlevski: Gavella u svjetlu recentnih teorija glume, str. 157-166
347.	 Ana Lederer: Strozzijev udžbenik za glumu, str. 167-178
348.	 Vlatko Perković: Kazališni teoretičar i praktičar Kalman Mesarić, str. 179-191
349.	 Ivo Svetina: Hrvatsko kazalište u djelu Dušana Moravca, str. 192-198
350.	 Sandro Damiani: Talijansko kazalište u Rijeci, 1945.-1954., str. 199- 202
351.	 Branka Brlenić-Vujić: Intermedijalnost Matkovićeva Vašara snova, str. 203-209
352.	 Darko Gašparović: O kazališnoj poetici Radovana Ivšića, str. 210-223
353.	 Nedjeljko Fabrio: Gotovac i Tijardović ili dva skandala glazbenoga kazališta u 

hrvatskom socrealizmu, str. 224-234
354.	 Borislav Pavlovski: Krleža na makedonskim pozornicama, str. 235-260



340

355.	 Jadwiga Sobczak: Poljska avangardna drama u hrvatskom kazalištu. Slavomir Mrożek, 
1960.-1989., str. 261-274

356.	 Jolanta Dziuba: Hrvatska psihodrama – o dramskom pismu generacije prologovaca, 
str. 275-282

357.	 Ivan Lozica: Ivan Slamnig i Marina kruna, str. 283-288
358.	 Alfi Kabiljo: Hrvatski musical i rock opere, str. 289-294
359.	 Marin Blažević: Skica za raspravu o (re)produkciji i de(kon)strukciji demokrature u 

hrvatskom glumištu devedesetih ili kako (u)biti vladar(a)?, str. 295-312
360.	 Sanja Nikčević: Nova drama koja udara u lice, str. 313-330

PRILOZI

361.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2001., str. 331-333
362.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2001., str. 334-340
363.	 B. H.: Napomena, str. 341-342
364.	 Lucija Ljubić: Kazalo imena, str. 343-360

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2002. ŽANROVI U HRVATSKOJ DRAMSKOJ 
KNJIŽEVNOSTI I STRUKE U HRVATSKOM KAZALIŠTU

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta – Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2003., 348.

365.	 Pero Budak: Riječ dvije o mojem dramatičarskom radu, str. 7-13
366.	 Dubravko Jelčić: Što je kazalištu politika i što je politici kazalište, 14-17
367.	 Zlata Šundalić: Životinja i hrvatska renesansa pastoralno-idilična drama, str. 18-49
368.	 Dunja Fališevac: Johanna Rapacka i hrvatska pastorala, str. 50-59
369.	 Miljenko Foretić: Žanrovska raznolikost dramskog i kazališnog djela Petra Kanavelića, 

str. 60-67
370.	 Ennio Stipčević: Tomiković, Metastasio: uz početke hrvatske libretistike, str. 68-74
371.	 Stanislav Tuksar: Operna libreta tiskana između 1760-ih i 1860-ih, sačuvana u 

Znanstvenoj knjižnici u Dubrovniku, str. 75-88
372.	 Marijan Bobinac: Theodor Körner i hrvatska junačka igra, str. 89-100
373.	 Stanislav Marijanović: Kazališna cenzura, zabrane i progoni, str. 101-105



341

374.	 Milka Car: Odraz njemačkog repertoara zagrebačkog kazališta na žanrove hrvatske 
dramatike početkom 20. stoljeća, str. 106-116

375.	 Reinhard Lauer: Kolumbo kod Krleže i Fabrija, str. 117-122
376.	 Taras Kermauner: Dramska književnost Zofke Kveder, str. 123-131
377.	 Nikola Batušić: Ratni dnevnik Branka Gavelle, str. 132-157
378.	 Marin Blažević: Gavellin (teorijski) glumac – redatelj – gledatelj na putu k novom 

teatru, 158-168
379.	 Nedjeljko Fabrio: Vizija More kao hrvatski umjetnički odgovor na politiku Danuncijade, 

str. 169-175
380.	 Antonija Bogner-Šaban: Milan Marjanović – dramatičar, str. 176-192
381.	 Branimir Donat: Habeduš Katedralis u kazalištu, str. 193-198
382.	 Branko Hećimović: Oprimjerenje redateljske poetike Bojana Stupice u Zagrebu, str. 

199-210
383.	 Tomislav Sabljak: Filmski scenarij kao izdanak drame i narativne proze, str. 211-214
384.	 Danijela Bačić-Karković: Vizija i stvarnost u dramskom djelu Jure Kaštelana, str. 215-

224
385.	 Branka Brlenić-Vujić: Kaštelanov poetski teatar – Pijesak i pjena, str. 225-232
386.	 Danijela Bačić-Karković: Dramski rukopis Vesne Parun, str. 233-246
387.	 Lada Čale Feldman: Žena i žanr: o Senkeru i Mujičiću, i opet bez trećega, str. 247-257
388.	 Helena Sablić Tomić: Monodrama kao multimedijski scenski realizirani tekst, str. 258-

266
389.	 Sanja Nikčević: Kako zaobići dramskog pisca ili subverzivnost hrvatskog kazališta 

devedesetih prema suvremenom hrvatskom dramskom piscu kao struci, str. 267-282
390.	 Divna Mrdeža Antonina: Iskorak ka folklornom teatru u dramskim tekstovima nekih 

pisaca s konca 16. stoljeća, str. 283-291
391.	 Ivan Lozica: Istraživanje tradicijskih maski u Hrvatskoj, str. 292-300
392.	 Ana Lederer: Hrvatska scenografija u hrvatskoj teatrologiji, str. 301-310

PRILOZI

393.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2002., str. 311-313
394.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2002., str. 314-324
395.	 Reinhard Lauer: Govor o Krleži, str. 325-326
396.	 B. H.: Napomena, str. 327
397.	 Martina Petranović: Kazalo imena, str. 329-345



342

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2003. HRVATSKA DRAMSKA KNJIŽEVNOST I 
KAZALIŠTE U SVJETLU ESTETSKIH  

I POVIJESNIH MJERILA

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta – Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2004., 414.

398.	 Dubravko Jelačić Bužimski: Samilost, pravda i portret, str. 7-12
399.	 Ivan Lozica: Marulićev spjev Poklad i korizma, str. 13-18
400.	 Zlata Šundalić: Biljni svijet u hrvatskoj renesansnoj pastoralno-idiličnoj drami, str. 19-44
401.	 Milovan Tatarin: Galateja i Heroja – tužne žene Palmotićevih melodrama, str. 45-63
402.	 Dunja Fališevac: Milan Rešetar – proučavatelj dubrovačke drame i kazališta, str. 64-82
403.	 Dubravko Jelčić: O drami Josipa Jelačića Rodrigo i Elvira iz povijesne i suvremene 

perspektive (Nacrt za raspravu), str. 83-87
404.	 Martina Petranović: Izvori predstavljanja u južnom dijelu Hrvatske do 1840., str. 88-122
405.	 Lucija Ljubić: O izvorima izvođenja predstava u sjevernom dijelu Hrvatske do 1840., 

str. 123-156
406.	 Stanislav Marijanović: Drame ilirizma u rukopisu (Josip Neustädter: Neobično 

nesporazumljenje), str. 157-169
407.	 Nikola Batušić: Kazalište i grad (prilog slici zagrebačkoga kazališta na Markovu trgu), 

str. 170-179
408.	 Dalibor Paulik: Libreto u hrvatskoj operi devetnaestog stoljeća u svjetlu estetskih i 

povijesnih mjerila, str. 180-193
409.	 Ennio Stipčević: Giuseppe Sabalich i njegova Cronistoria aneddotica del Nobile Teatro 

di Zara (1771-1881), str. 194-198
410.	 Antonija Bogner-Šaban: Ivo Raić – glumac praškog  Národnog divadla, str. 199-212 
411.	 Branko Hećimović: Josip Bach Moje kazališne uspomene (Bach i Krleža), str. 213-224 
412.	 Branka Brlenić-Vujić: Poetološko načelo estetske stilizacije kasne moderne (Wedekind, 

Gorenčević, Krleža), str. 225-234
413.	 Nedjeljko Fabrio: Tragoedia adriaca – O skoroj stotoj obljetnici D’Annunzijeve drame 

La Nave (Lađa), str. 235-247
414.	 Jasna Melvinger: Francuski jezik u Krležinoj drami Gospoda Glembajevi, str. 248-260
415.	 Velimir Visković: Umjetni svjetovi u Krležinoj Ledi, str. 261-266
416.	 Tomislav Sabljak: K. u. K. afera. Krleža protiv Kolara, str. 267-270
417.	 Milorad Nikčević: Krleža na crnogorskoj kazališnoj sceni (1929.-1941.), str. 271-280



343

418.	 Branimir Donat: Boro Pavlović avant la scene Pas Fidelio – Poetska opereta, str. 281-287
419.	 Ana Lederer: Hrvatska scenografija pedesetih – nova likovnost, str. 288-296
420.	 Danijela Bačić-Karković: Egzistencijalistička filozofija u hrvatskoj dramskoj i radio-

dramskoj književnosti, str. 297-311
421.	 Renate Hansen-Kokoruš: Politeia ili Iinspektorove spletke – farsa u dijalogu s teatrom 

apsurda: Mrożek, Genet, Fo, str. 312-320 
422.	 Slavko Šestak: Radost igranja, str. 321-339
423.	 Sanja Nikčević: Ivan Kušan Čaruga ili ozbiljno poigravanje, str. 340-357
424.	 Branimir Bošnjak: Bljesak zlatnog zuba i Anđeli Babilona Mate Matišića – modeli 

uspjele groteske, str. 358-362
425.	 Adriana Car-Mihec: Radiodramski opus Asje Srnec-Todorović, str. 363-380

PRILOZI

426.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2003., str. 381-383
427.	 Antonija Bogner–Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2003., str. 384-392
428.	 Branimir Donat: Pred Krležinim spomenikom, str. 393-394
429.	 B. H.: Napomena, str. 395-396
430.	 Lucija Ljubić: Kazalo imena, str. 397-412

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2004. ZAVIČAJNO I EUROPSKO U 
HRVATSKOJ DRAMI I KAZALIŠTU

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta, Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2005., 378.

431.	 Čedo Prica: Kronika. Suglasja i sporenja u dramskom prostoru, str. 7-15
432.	 Martina Petranović: Vražja posla na europskoj srednjovjekovnoj pozornici, str. 16-42
433.	 Lucija Ljubić: Došljaci u hrvatskoj renesansnoj drami, str. 43-60
434.	 Divna Mrdeža Antonina: Strani stereotipi i domaća stvarnost u Putičinu i Bruerevićevu 

scenskom stvaralaštvu, str. 61-75
435.	 Tihomir Živić: Osijek kao njemački kazališni grad: listovnica o njemačkom kazalištu i 

prilikama u Slobodnome kraljevskom gradu Osijeku (1776. – 1907.), str. 76-88
436.	 Branko Hećimović: Hrvatsko-bugarski kazališni dodiri i veze, str. 89-107
437.	 Marica Grigić: Prva drama bez naslova Josipa Kosora i Dostojevski, str. 108-120



344

438.	 Nedjeljko Fabrio: Prvo predskazanje Kamovljeva Programa za literaturu (Dragomir i 
Vladimir Polić, Dragan Vlahović i Robert Koprinski: Otello), str. 121-139

439.	 Nikola Batušić: Rudolf Kolarić Kišur – hrvatski Strindberg?, str. 140-149
440.	 Dunja Detoni Dujmić: Europske usporednice u Galovićevim kazališnim kritikama i 

dramama, str. 150-157
441.	 Antonija Bogner-Šaban: Hrvatsko kazališno društvo – povijesni i umjetnički temelj 

profesionalnog kazališta u Splitu, str. 158-188
442.	 Ante Stamać: Krleža i Ujević, suputnici i antipodi, str. 189-194
443.	 Jasna Melvinger: Krležina Leda u odnosu na Corneilleovu komediju Melita ili lažna 

pisma, str. 195-199
444.	 Vinko Brešić: Europsko i zavičajno u igrokazima Ivana Starića, str. 200-205
445.	 Svetlana Baytchinska: Gavellina režija Shakespeareove Zimske priče u Sofiji, str. 206-210
446.	 Branimir Donat: Geno R. Senečić gledao je svijet svojih književnih djela s margine i 

svjesno odabranog prikrajka, str. 211-216
447.	 Tomislav Sabljak: Neki aspekti novinske kazališne kritika u razdoblju 1941.-1945., str. 

217-220
448.	 Branka Brlenić-Vujić: Dramsko-poetski prostori Nikole Šopa – Drijada, str. 221-227
449.	 Dalibor Paulik: Hrvatska opera i libreto 20. stoljeća između zavičajnog i europskog, 

str. 228-240
450.	 Ivan Lozica: Lokalno, regionalno, nacionalno i globalno u folklornome kazalištu, str. 

241-245
451.	 Ana Prolić: Ivšićev prilog teoriji kazališnog nadrealizma, str. 246-258
452.	 Vlatko Perković: Motiv Antigone i njegovi povijesni ishodi u europskoj i hrvatskoj 

dramatici, str. 259-277
453.	 Petar Selem: Zavičajno i univerzalno u hrvatskoj operi druge polovine 20. stoljeća – 

neki primjeri, str. 278-281
454.	 Silvio Ferrari: Argumenti za referat na skupu Krležini dani, str. 282-285
455.	 Igor Mrduljaš: Teatar u gostima 1974. – 2004. Dobro kazalište na lošim cestama, str. 

286-289
456.	 Ján Jankovič: Slovački prijevodi hrvatskih drama, str. 290-296
457.	 Ana Lederer: Između zavičaja i Europe: Gastarbajteri u suvremenoj hrvatskoj drami, 

str. 297-306
458.	 Sanja Nikčević: Dvije antipodne slike Amerike u Zagrebu u sezoni 2003./2004., str. 

307-317
459.	 Georgij Paro: Peri Thanatu, str. 318-321
460.	 Adriana Car-Mihec: Radionapetica iliti krimić (1998. – 2000.), str. 322-338



345

PRILOZI

461.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2004., str. 339-341
462.	 Antonija Bogner–Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2004., str. 342-350
463.	 Nedjeljko Fabrio: Uz polaganje vijenca na spomenik Miroslavu Krleži u povodu XV. 

Krležinih dana u Osijeku, str. 351-352
464.	 Nikola Batušić: U spomen na akademika Ivu Frangeša, str. 353-354
465.	 B. H.: Napomena, str. 355-356
466.	 Martina Petranović: Kazalo imena, str. 357-374
467.	 Summary, str. 375

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2005. TIJELO, RIJEČ I PROSTOR U 
HRVATSKOJ DRAMI I KAZALIŠTU

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta, Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2006., 413.

468.	 Feđa Šehović: Komediograf u provinciji ili A moja plaća Don Juane, reče Zganarel, 
str. 7-19

469.	 Zlata Šundalić: Žensko tijelo u dubrovačkim preradbama Molièreovih komedija, str. 
20-42

470.	 Divna Mrdeža Antonina: Nacionalni prostor u hrvatskim dramskim tekstovima od 
XVI. do XVIII. stoljeća, str. 43-67

471.	 Jasna Melvinger: Srijemski prostor u povijesnim dramama Ilije Okrugića; I. Okrugić, 
Dojčin Petar, Varadinski ban, str. 68-91

472.	 Tihomir Živić: Velikani njemačke pozornice u Gradu na Dravi; Gostovanje Adele 
Sandrock u osječkome Njemačkom kazalištu, str. 92-99

473.	 Željko Uvanović: Hrvatska recepcija Kola Arthura Schnitzlera u kontekstu međunarodne 
recepcije, str. 100-122

474.	 Antonija Bogner-Šaban: Milan Begović Gospođa sreća ili RanjenoPierot-ovo srce, str. 
123-133

475.	 Stanislav Marijanović: Scenske prigodnice za Strossmayerove obljetnice, str. 134-141
476.	 Marica Grigić: O još jednoj nepoznatoj drami Josipa Kosora, str. 142-153
477.	 Sibila Petlevski: Mesnate mimoze: rasap tijela, primjer iz hrvatskoga dramskog 

ekspresionizma, str. 154-165



346

478.	 Ivan Lozica: Karneval: prostor, tijelo, riječ, str. 166-172
479.	 Velimir Visković: Geneza Vučjaka, str. 173-177
480.	 Nikola Batušić: Zemljopisni i dramski prostor Kamila Gregora, str. 178-185
481.	 Anica Bilić: Slavoničnost dramskih djela Joze Ivakića s prostornoga, egzistencijalnoga, 

i dijalektalnoga i književnopovijesnog aspekta, str. 186-200
482.	 Vlatko Perković: Po tragu Matkovićeva uzvika: Kazališne su daske katedra, s koje se 

mora govoriti dramski i samo dramski. Uz dramu Za pravdu Jelene Lobode Zrinski, 
str. 201-205

483.	 Branimir Donat: Povijesni korijeni Šopove Bosanske trilogije. Na primjeru dramskog 
teksta I Bosna šaptom pade, str. 206-216

484.	 Branka Brlenić-Vujić: Riječ, tijelo i prostor u Šopovoj Bosanskoj trilogiji, str. 217-226
485.	 Dunja Detoni-Dujmić: Od žene teške sjene do žene bombe ili o prostoru dramske igre, 

str. 227-237
486.	 Lucija Ljubić: Ženski povijesni likovi u hrvatskoj drami druge polovice 20. stoljeća, 

str. 238-250
487.	 Ana Prolić: Performativnost jezika u Ivšićevom Sunčanom gradu, str. 251-261
488.	 Dalibor Paulik: Tipologija glas-uloga u hrvatskom glazbenom kazalištu kao znak 

pripadnosti zapadnoeuropskoj kulturnoj tradiciji, str. 262-275
489.	 Branko Hećimović: Nove konotacije u režijama Bogdana Jerkovića, str. 276-283
490.	 Miro Međimorec: Drugo hrvatsko kazalište, str. 284-288
491.	 Martina Petranović: Odjeća čini čovjeka ili o dramaturgiji kazališnog kostima, str. 289-

300
492.	 Renate Hansen-Kokoruš: Metamorfoze likova i teatarski metatekst u Gavranovim 

dramama, str. 301-308
493.	 Helena Peričić: Riječ – majeutika – metaliterarnost u dramama Mire Gavrana, str. 309-317
494.	 Jelena Lužina: Recepcija suvremene hrvatske drame u makedonskom kazalištu, str. 

318-333
495.	 Borislav Pavlovski: Medvešekove režije u ZEKAEMU; Hamper, Č. P. G. A. i Brat 

magarac, str. 334-341
496.	 Sanja Nikčević: Rat u Hrvatskoj u angloameričkim dramama; Zloupotreba stereotipa, 

teme i emotivnog naboja, str. 342-358
497.	 Adriana Car-Mihec: Struktura prostora u ranim radovima Tanje Radović, str. 359-368
498.	 Josip Jerković: Promicanje hrvatske scensko-glazbene forme u udžbenicima i 

priručnicima, str. 369-382



347

PRILOZI

499.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2005., str. 383-385
500.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2005., str. 386-393
501.	 B. H.: Napomena, str. 394
502.	 Lucija Ljubić: Kazalo imena, str. 395-408
503.	 Summary, str. 409-410

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2006. VRIJEME I PROSTOR U HRVATSKOJ 
DRAMSKOJ KNJIŽEVNOSTI I KAZALIŠTU

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta, Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2007., 368.

504.	 Nedjeljko Fabrio: Fusnote uz moju dramatiku, str. 7-13
505.	 Mira Muhoberac: Dramski i kazališni prostor Držićevih drama, str. 14-29
506.	 Zlata Šundalić: Kategorija prostora u Držićevoj Hekubi, str. 30-44
507.	 Ljerka Perči: Kazalište u Valpovu od 1809. – 1823. godine, str. 45-58
508.	 Divna Mrdeža Antonina: Identitet i problematika pseudopovijesnoga i povijesnog 

vremena u hrvatskoj povijesnoj drami 19. stoljeća, str. 59-77
509.	 Jasna Melvinger: Slavonija druge polovice 19. stoljeća u Hunjkavoj komediji Ilije 

Okrugića Srijemca, str. 78-84
510.	 Antonija Bogner-Šaban: Ivo Raić u Njemačkoj, str. 85-98
511.	 Anica Bilić: Prostor i vrijeme u pučkim igrokazima Mladena Barbarića, str. 99-108
512.	 Dalibor Paulik: Kategorije prostora i vremena u hrvatskom glazbenom kazalištu, str. 

109-126
513.	 Branko Hećimović: Hinko Nučić u Sloveniji i Hrvatskoj, str. 127-139
514.	 Lucija Ljubić: Jedno glumačko vrijeme i dva kazališna prostora Anke Kernic, str. 140-153

515.	 Marica Grigić: Kristuš na cesti Tomislava Prpića, str. 154-163
516.	 Nikola Batušić: Dramsko vrijeme u Gospodi Glembajevima , str. 164-171
517.	 Mate Lončar: Osječko predavanje i  Izabrana djela u svjetlu prepiske s Krležom, str. 

172-186
518.	 Martina Petranović: Vrijeme afirmacije umjetničke struke – kostimografkinja Inga 

Kostinčer, str. 187-202



348

519.	 Darko Gašparović: Kronotopi cirkusa u Krleže, Horvátha i Marinkovića, str. 203-213
520.	 Miro Međimorec: Estetika otvorenih scenskih prostora na primjeru Dubrovačkih ljetnih 

igara, str. 214-220
521.	 Georgij Paro: Prema svome (ambijentalnom) kazalištu ili fin de partie, str. 221-227
522.	 Helena Peričić: Vrijeme i prostor u  antičkoj  dramskoj duologiji T. P. Marovića, str. 

228-237
523.	 Vlatko Perković: Djelo koje je preskočilo prepone vremena i prostora svog nastanka 

Sunčanje u tamnom krajoliku grada Čede Price, str. 238-243
524.	 Branka Brlenić-Vujić: Gavranova drama Stranac u Beču (Ruđer Bošković i Marija 

Terezija), str. 244-250
525.	 Ivan Lozica: Karneval kao vremenski rezervat poganstva i predstavljanja, str. 251-256
526.	 Željko Uvanović: Vrijeme i prostor u filmskim ekranizacijama hrvatskih drama, str. 

257-274
527.	 Sibila Petlevski: Prostori sjećanja u izvedbi, str. 275-286
528.	 Sanja Nikčević: Literarni kabaret Borisa Senkera, str. 287-310
529.	 Suzana Marjanić: Distopije hrvatskoga performansa od devedesetih ili: o performansima 

i postperformansima protiv globalne režije, str. 311-332

PRILOZI

530.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2006., str. 333-334
531.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2006., str. 335-343
532.	 Mate Lončar: Riječ trajnija od mjedi. Govor pred Krležinim spomenikom u Osijeku, 6. 

prosinca 2006., str. 344-346
533.	 B. H.: Napomena, str. 347-348
534.	 Martina Petranović: Kazalo imena, str. 349-363
535.	 Summary, str. 365-366



349

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2007. 100. GODINA HRVATSKOGA 
NARODNOG KAZALIŠTA U OSIJEKU / POVIJEST, TEORIJA I PRAKSA – 

HRVATSKA DRAMSKA KNJIŽEVNOST I KAZALIŠTE

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta, Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2008., 516.

536.	 Povijesni podsjetnik na 100. godina djelovanja Hrvatskoga narodnog kazališta u 
Osijeku – Izbor Antonija Bogner-Šaban, str. 7-18

−− 536a. Dragan Mucić: Likovi, scena, kreacije, Prilozi za povijest HNK u Osijeku, 
Osijek 1968., str. 9-11

−− 536b. Dragan Mucić: 95 rođendan HNK. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku. 
Osijek 2002., str. 11

−− 536c. Ivan Flod: Osječko kazalište od 1907. do 1941. Kazališna misao u Osijeku. 
Spomen knjiga o pedesetoj godišnjici Narodnog kazališta u Osijeku 1907 – 1957. 
Osijek 1957., str. 11-13

−− 536d. Antonija Bogner-Šaban: Osječko razdoblje Mirka Polića. Novi sadržaji starih 
tema. Zagreb 2007., 13-14

−− 536e. Antun Petrušić: Opera. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku. 100 godina. 
Osijek 2007., str. 14-15

−− 536f. Ljubomir Stanojević: Balet. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku 100 godina. 
Osijek 2007., str. 15-16

−− 536g. Antun Petrušić: Annale komorne opere i baleta. Hrvatsko narodno kazalište u 
Osijeku. 100 godina. Osijek 2007., str. 16-17

−− 536h. Zvonimir Ivković: Obnovili smo Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku. 
Osijek 1986., str. 17

−− 536i Ljubomir Stanojević: Ratni repertoar Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku 
1991. – 1994. Osijek 1995., str. 18

537.	 Stjepan Sršan: Arhivsko gradivo o osječkom kazalištu, str. 19-29
538.	 Vlado Obad: Njemačke putujuće družine na pozornici osječkoga kazališta, str. 30-44
539.	 Marica Grigić: Antički pisci na sceni Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku u prvim 

desetljećima 20. stoljeća, str. 45-53
540.	 Branka Brlenić-Vujić: Feljtoni o kazališnome životu u Osijeku na stranicama novina 

“Die Draue” (1917. – 1920.), str. 54-63
541.	 Tihomir Živić: Otto Kraus i Thalia essekiana, str. 63-89
542.	 Ivan Trojan: Političko-kulturne okolnosti pri uprizorenju drama Milana Ogrizovića u  

Hrvatskom narodnom kazalištu u Osijeku u prvoj polovici 20. stoljeća, str. 90-108



350

543.	 Anica Bilić: Dramska djela Joze Ivakića na osječkoj pozornici, str. 109-120
544.	 Antun Petrušić: Djela hrvatskih skladatelja u 100-godišnjoj povijesti Opere Hrvatskoga 

narodnog kazališta u Osijeku, str. 121-141
545.	 Dalibor Paulik: Bitne repertoarne karakteristike žanrova glazbenog kazališta Hrvatskoga 

narodnog kazališta u Osijeku, str. 142-158 
546.	 Stanislav Marijanović: Maestro Lav Mirski, str. 159-163
547.	 Antonija Bogner-Šaban: Kazališni čovjek Branko Mešeg, str. 164-196
548.	 Zvonimir Ivković: Sjećanje na dane u osječkom kazalištu; O tri intendantska mandata, 

str. 197-210
549.	 Borislav Pavlovski: HI-FI Gorana Stefanovskog na pozornici / u programu Hrvatskoga 

narodnog kazališta u Osijeku, str. 211-222
550.	 Lucija Ljubić: Drame Davora Špišića na sceni Hrvatskoga narodnog kazališta u 

Osijeku, str. 223-230
551.	 Vlatko Perković: Učešće predstava Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku u 

oblikovanju osobina Festivala hrvatske drame i autorskog kazališta na Marulićevim 
danima u Splitu, str. 231-250

POVIJEST, TEORIJA I PRAKSA – HRVATSKA DRAMSKA KNJIŽEVNOST I 
KAZALIŠTE

552.	 Miro Gavran: Dramatičar se rađa u kazalištu, str. 251-255
553.	 Krešimir Šimić: Još jednom o Vetranovićevu Orfeu, str. 256-271
554.	 Ivan Lozica: Stare Indije i Dugi Nos, str. 272-286
555.	 Zlata Šundalić: Smijeh hrvatskih smješnica, str. 287-310
556.	 Vinko Brešić: Dramski prilozi u hrvatskim književnim časopisima 19. stoljeća, str. 311-

323
557.	 Željko Uvanović: Strah od višestruke nelagode. Krleža kao adaptator Cvrčka pod 

vodopadom (te Finala) i Mario Fanelli kao redatelj filma Put u raj, str. 324-341
558.	 Branimir Donat: Nepoznati scenarij jednoga zenitističkog scenarija; Prilog. Josip Seidl, 

Glave u vrećama, str. 342-359
559.	 Mira Muhoberac: Što se krije u nepoznatom dijelu ostavštine Koste Spaića, str. 360-373
560.	 Mani Gotovac: Vojnović – Fabrio, str. 374-382
561.	 Branko Hećimović: Kralj je pospan i Magnifikat Nedjeljka Fabrija,str. 383-389
562.	 Darko Gašparović: Priča i drama o Petom evanđelju Slobodana Šnajdera, str. 390-403



351

563.	 Matko Botić: Postdramsko čitanje Petog evanđelja Slobodana Šnajdera – scenska 
realizacija (post)dramskog ishodišta na primjeru redateljske postavke Branka Brezovca, 
str. 404-408

564.	 Kristina Peternai: Funkcije tijela i govora u dramama Dubravka Jelačića Bužimskog, 
str. 409-418

565.	 Alica Kulihová: Povratak Filipa Latinovicza u slovačkim prijevodima, str. 419-431
566.	 Gradimir Gojer: Realizacija hrvatskih dramskih tekstova na kazališnim scenama Bosne 

i Hercegovine (iskustva iz prakse, režije i adaptacije), str. 432-435
567.	 Sanja Nikčević: Rat u Hrvatskoj u angloameričkim dramama. Drugi dio: Razumijevanje 

i točna ilustracija, str. 436-450
568.	 Suzana Marjanić: Deset godina MMC-a Palach: povijest, praksa i teorija riječke 

performerske i akcionističke scene, str. 451-474

PRILOZI

569.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2007., str. 475-477
570.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2007., str. 478-484
571.	 Viktor Žmegač: Pozdravni govor pred Krležinim spomenikom: Dragi Krleža, str. 485-

486
572.	 B. H.: Napomena, str. 487-488
573.	 Lucija Ljubić: Kazalo imena, str. 489-511
574.	 Summary, str. 513-514

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2008. TEKST, PODTEKST I INTERTEKST U 
HRVATSKOJ DRAMI I KAZALIŠTU

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta, Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2009., 294.

575.	 Slobodan Šnajder: Što znači biti – kontroverzan autor?, str. 7-11
576.	 Krešimir Šimić: Intertekstualnost Vetranovićeva Poroda Jezusova, str. 12-24
577.	 Janja Prodan: Premijerna izvedba Dunda Maroja u pečuškom Narodnom kazalištu 

1979., str. 25-30
578.	 Đuro Franković: Lik Nikole Šubića Zrinjskog u pučkom pjesništvu, str. 31-42
579.	 Anica Bilić: Intertekstualnost u povijesnoj tragediji Petronij Ante Benešića, str. 43-54



352

580.	 Ivan Trojan: Smrt Smail-age Čengića Milana Ogrizovića. Dramatizacija ili drama?, str. 
55-61

581.	 Antonija Bogner-Šaban: Broadway zamijenjen Istrom, str. 62-70
582.	 Renate Hansen-Kokoruš: Krležini Glembajevi i Donadini, str. 71-77
583.	 Ivica Matičević: Intertekstualna igra s biblijskim predloškom: Čovjek ne će da umre 

Kalmana Mesarića, str. 78-86
584.	 Ivan Lozica:Tekst kao palimpsest: verbalna sastavnica običaja, str. 87-93
585.	 Danijela Bačić-Karković: Nadopisivanje teme otac – sin, str. 94-102
586.	 Helena Peričić i Grgo Mišković: Intertekstualnost u hrvatskoj drami druge polovice 20. 

st. Tipologija, str. 103-115
587.	 Vlatko Perković: Jezik i mit kao intertekstualne poveznice semantičkih svojstava 

Matkovićeva ciklusa Igra oko smrti i njegovih drama Prometej i Heraklo, str. 116-119
588.	 Kristina Peternai Andrić: Neki aspekti intertekstualnosti u Juliji Ivice Ivanca, str. 120-129
589.	 Ana Prolić: Intertekstualnost u neobjavljenoj drami Radovana Ivšića À tout rompre, str. 

130-140
590.	 Matko Botić: Kazališna intertekstualnost Kola oko Shakespearea u Teatru ITD 1971., 

str. 141-153
591.	 Željko Uvanović: Drama opredjeljivanja između ljevice i desnice o domobranima, 

Drugom svjetskom ratu i poraću u filmovima U gori raste zelen bor (1971.) i Četverored 
(1999.), str. 154-166

592.	 Gradimir Gojer: Hrvatska dramatika konca 20. stoljeća – bosanskohercegovačka 
kazališna iskustva, str. 167-170

593.	 Branka Brlenić-Vujić: Paljetkova igra intertekstualnošću u radiodrami U magli, str. 
171-178

594.	 Darko Gašparović: Biblijski intertekst o Šnajderovoj dramaturgiji, str. 179-190
595.	 Sanja Nikčević: Linija hrvatske dramske intertekstualnosti: Tomislav Zajec ili traganje 

u tekstovima, str. 191-203
596.	 Suzana Marjanić: Akcijski mitoslov ili o intervencionističkim korekcijama: Crveni, 

Zeleni i Crni Peristil, str. 204-222
597.	 Ivica Boban: Kreativno radni procesi, postupci i oblici postdramskog kazališta u odnosu 

na tekst, podtekst i intertekst u mojim predstavama, str. 223-244
598.	 Mani Gotovac: Nesigurne priče, str. 245-251
599.	 Zvonimir Ivković: Gostovanje Hrvatskoga kazališta Pečuh u Osijeku u kontekstu 

tiskovnih fascinacija, str. 252-264



353

PRILOZI

600.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2008., str. 265-267
601.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2008., 268-276
602.	 Renate Hansen-Kokoruš: Govor uz polaganje vijenca na Krležin spomenik u Osijeku, 

str. 277
603.	 Branko Hećimović: Napomena, str. 278-280
604.	 Lucija Ljubić: Kazalo imena, str. 281-290
605.	 Summary, str. 291-292

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2009. HRVATSKA DRAMA I  
KAZALIŠTE I DRUŠTVO

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta, Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2010., 326.

606.	 Mate Matišić: Moje drame, str. 7-14
607.	 Zlata Šundalić: Svakodnevica u Benetovićevoj Hvarkinji, str. 15-28
608.	 Anica Bilić: Društvena funkcija Sastanka vila na Velebitu, u Trnavi i Đakovu (1888) 

Ilije Okrugića Srijemca, str. 29-45
609.	 Ivan Trojan: Libreto Stjepana Miletića i Mladena Tucića za operu Leonida, str. 46-54
610.	 Stanislav Marijanović: Demonstracijama – otjerani, str. 55-63
611.	 Lucija Ljubić: Redatelj Ivo Raić i glumice zagrebačkoga Hrvatskoga narodnog 

kazališta, str. 64-76
612.	 Martina Petranović: Kostim(ografija) i obrazovanje od Hrvatske dramatske škole i 

Raića do danas, str. 77-84
613.	 Ivan Bošković: Tri drame o Antunu Gustavu Matošu, str. 85-96
614.	 Ivica Matičević: Od estetike do ideologije. Polemika Maraković – Rabadan u 

“Spremnosti”, 1943., str. 97-104
615.	 Ivan Lozica: Prevrat kao predstava: karneval kao suzbijanje sukoba, str. 105-115
616.	 Branka Brlenić-Vujić: Krležin barokni mimohod u slici društvene zbilje, str. 116-124
617.	 Goran Pavlić: Mogućnost političke subjektivacije u Gospodi Glembajevima, str. 125-132
618.	 Jolán Mann: Odjeci mađarske drame u Krležinoj dramaturgiji, str. 133-140



354

619.	 Vesna Kosec-Torjanac: Krleža na varaždinskoj pozornici kao proces individuacije, str. 
141-148

620.	 Mani Gotovac: Dramski pisac traži pisca, str. 149-156
621.	 Vlatko Perković: Drama u procjepu društvene pragme. Slučaj poslijeratne hrvatske 

dramatike, str. 157-161
622.	 Helena Peričić i Grgo Mišković: Hrvatska drama s religijskim elementima u razdoblju 

komunizma. Književnost i društvo u drugoj polovici 20. stoljeća, str. 162-177
623.	 Željko Uvanović: Nešto je trulo u socijalističkom kolektivizmu, str. 178-189
624.	 Adriana Car Mihec – Iva Rosanda Žigo: Na tragu modernističkoga režijskog postupka 

– Anđelko Štimac i izvedbe Shakespearea na pozornici Hrvatskoga narodnog kazališta 
Ivana pl. Zajca, str. 190-202

625.	 Gradimir Gojer: Joško Juvančić – Tradicija u suvremenosti i suvremenost tradicije, str. 
203-205

626.	 Sibila Petlevski: Dramski diskurs i istina: Parrhesia u suvremenom hrvatskom kazalištu 
– primjer , str. 206-217

627.	 Ivica Boban: Interakcija društva i kazališta u procesu kazališnog rada, str. 218-222
628.	 Antonija Bogner-Šaban: Naknadno o Vježbanju života ljeta gospodnjeg 1990., str. 223-227
629.	 Marijan Varjačić: Novo kajkavsko kazalište. Kazalište i jezik, str. 228-244
630.	 Zoltán A. Medve: Tematizirati izazove zbilje – „zbiljatizirati“ izazove teme, str. 245-250
631.	 Sanja Nikčević: Amir Bukvić Aristotel u Bagdadu – dramska kopča susreta kultura, 

str. 251-267
632.	 Suzana Marjanić: Performans, akcija i ono političko, str. 268-281
633.	 Kristina Peternai Andrić: Erotski diskurz u službi kazališnog marketinga, str. 282-296

PRILOZI

634.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2009., str. 297-299
635.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2009., str. 300-304
636.	 Velimir Visković: Govor pred Krležinim spomenikom, str. 305-306
637.	 B. H.: Napomena, str. 307-308
638.	 Lucija Ljubić: Kazalo imena, str. 309-320
639.	 Summary, str. 321-323



355

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2010. NAŠI I STRANI POVJESNIČARI 
HRVATSKE DRAME I KAZALIŠTA, TEATROLOZI I KRITIČARI 

Prvi dio / U SPOMEN NIKOLI BATUŠIĆU

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta, Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2011., 374.

640.	 Boris Senker: Književnost kao zavičaj, str. 7-17
641.	 Željko Uvanović: O razlici u književnopovijesnoj procjeni djela Marina Držića (i 

reskripcije Marka Foteza) Dundo Maroje kod Creizenacha, Cronije, Marchiori, 
Kindermanna i Birnbauma, str. 18-30

642.	 Zlata Šundalić: Hrvatska književna historiografija o smješnicama, str. 31-53
643.	 Lucija Ljubić: Istraživači povijesti isusovačkog kazališta u Hrvatskoj, str. 54-66
644.	 Sibila Petlevski: Zaboravljeno lice moderne: Viktor Tausk, str. 67-77
645.	 Antonija Bogner-Šaban: Kazališni kritičari o Raićevoj režiji Hamleta, str. 78-84
646.	 Marijan Varjačić: Gledatelj kao sustvaralac. Gavellin pojam Mitspiel (suigre) u svjetlu 

novije filozofije umjetnosti, str. 85-92
647.	 Sanja Majer-Bobetko: Hrvatska operna kritika između dvaju svjetskih ratova na 

primjeru Gotovčeva Ere s onoga svijeta, str. 93-106
648.	 Maja Đurinović: Hrvatska pera u apologiji plesnog teatra, str. 107-113
649.	 Alen Biskupović: 13 godina djelovanja Ernesta Dirnbacha – kazališnog kritičara 

“Hrvatskog lista” (1929. – 1941.), str. 114-133
650.	 Ivan Bošković: Kazališno-kritički profil Ćire Čičin-Šaina, str. 134-143
651.	 Jelena Lužina: Vitomir Ujčić – zaboravljeni kritičar iščezlog kazališta, str. 144-151
652.	 Vlatko Perković: Zašto kritike Ćire Čulića otkrivaju zaustavljeno kazališno vrijeme, 

str. 152-157 
653.	 Darko Gašparović: Đuro Rošić – kritički kroničar riječkoga glumišta 1955 – 1980, str. 

158-165
654.	 Dalibor Paulik: Hubert Pettan – muzikološka istraživanja stvaralaštva Ivana Zajca kao 

vrelo za nova teatrološka istraživanja u području glazbenog kazališta, str. 166-178 
655.	 Petar Selem: Nenad Turkalj – operni kritičar, str. 179-182
656.	 Dubravka Brunčić: Analitičari drame i kazališta u osječkom časopisu “Slavonija 

danas”, str. 183-192
657.	 Katarina Žeravica: Kazališni život Osijeka zapisan u kritikama i djelovanju Pavla 

Blažeka, str. 193-204



356

658.	 Kristina Peternai Andrić: Dragan Mucić i povijest osječkog kazališta, str. 205-213
659.	 Dubravka Crnojević-Carić: Fabijan Šovagović – Stvarnost i igra, str. 214-218  
660.	 Helena Peričić: O Donatovu tumačenju Krleže – četiri desetljeća potom, str. 219-224
661.	 Suzana Marjanić: Branimir Donat – kritičar bez klape i/ili njegova posljednja knjiga Od 

svjetla sufita do tame propadališta, str. 225-236 
662.	 Hrvojka Mihanović-Salopek: Doprinos Nikole Batušića razvoju nove percepcije u 

sagledavanju dramskog djela Jakete Palmotića Dionorića, str. 237-251 
663.	 Divna Mrdeža Antonina: Interesi Nikole Batušića za kajkavski teatar, str. 252-257
664.	 Branka Brlenić-Vujić: Batušićevi secesijski prizori – poetika umjetnih svjetova u 

hrvatskoj i europskoj moderni, str. 258-266 
665.	 Antun Petrušić: Značenje glazbe u životu i djelu dr. Nikole Batušića, str. 266-286 
666.	 Stanislav Marijanović: Teatrološki prinosi Nikole Batušića Krležinim danima, str. 287-298
667.	 Mira Muhoberac: Teatrološki obzori Miljenka Foretića, str. 299-308 
668.	 Ozana Iveković: Što je teatrološko i kazališno-povijesno u opusu Dalibora Foretića?, 

str. 309-321 
669.	 Anđelka Tutek: O kritici pučkog kazališta Hrvata u Gradišću, str. 322-334

PRILOZI

670.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2010., str. 335-339
671.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2010., str. 340-350
672.	 Božidar Šnajder: Govor pred Krležinim spomenikom, str. 351
673.	 B. H.: Napomena, str. 352
674.	 Lucija Ljubić: Kazalo imena, str. 353-369
675.	 Summary, str. 370-372



357

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2011. NAŠI I STRANI POVJESNIČARI 
HRVATSKE DRAME I KAZALIŠTA, TEATROLOZI I KRITIČARI 

Drugi dio

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta, Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2012., 398.

676.	 Zlata Šundalić: Jeđupke i hrvatske povijesti književnosti, str. 7-31
677.	 Boris Senker: Kazališni kroničar Nikola Milan Simeonović, str. 32-52
678.	 Martina Petranović: Od Nikole Andrića do Nikole Batušića, str. 53-70
679.	 Ivan Trojan: Glumice u kazališnoj kritici Milana Ogrizovića, str. 71-79
680.	 Kristina Peternai Andrić, Marica Grigić: Drama moderne u suvremenim povijestima 

hrvatske književnosti, str. 80-91
681.	 Sibila Petlevski: Peti red balkona – Fran Galović kao kroničar hrvatskoga glumišta, str. 

92-110
682.	 Alen Biskupović: Kazališna kritika Dragana Melkusa u “Narodnoj / Hrvatskoj obrani” 

od 1909. do 1917., str. 111-126
683.	 Lucija Ljubić: Kazališni kritičar i kroničar Hinko Vinković, str. 127-139 
684.	 Marijan Varjačić: Kazališne kritike Zvonimira Milkovića, str. 140-148
685.	 Helena Peričić: Josip Horvath kao kritičar britanske književnosti i interkulturni 

posrednik, str. 149-162 
686.	 Dubravko Jelčić: Vladimir Kovačić i kazalište, str. 163-168
687.	 Željko Uvanović: Heinz Kindermann (i Slavko Batušić) o hrvatskoj drami i kazalištu u 

(južno)slavenskom kontekstu od srednjeg vijeka do impresionizma, str. 169-186
688.	 Stanislav Marijanović: Dva fragmenta iz kazališnopovijesnih prioriteta Kamila 

Firingera, str. 187-194
689.	 Katarina Žeravica: Teatrološke rasprave Kamila Firingera – svjedoci u rasvjetljavanju 

kazališne povijesti Osijeka, str. 195-211
690.	 Anđelka Tutek: O dramama Miroslava Krleže u mađarskoj periodici, str. 212-230
691.	 Sanja Nikčević: Hrvatski kritičari o hrvatskoj kazališnoj kritici: Šime Vučetić O našoj 

dramsko-kazališnoj kritici (1949.), str. 231-246
692.	 Darko Gašparović: Miroslav Čabrajec – literarni pratitelj riječkoga glumišta, str. 247-258
693.	 Antun Petrušić: Lovro Županović o hrvatskim glazbeno-scenskim djelima, str. 259-264
694.	 Ivan Bošković: Doprinos Bogdana Buljana hrvatskoj teatrologiji, str. 265-278



358

695.	 Divna Mrdeža Antonina: O prilozima Franje Švelca i Nikice Kolumbića istraživanju 
povijesti hrvatske drame i kazališta, str. 279-287

696.	 Vlatko Perković: Na tragu zapisa Fabijana Šovagovića u knjizi Glumčevi zapisi, str. 
288-294

697.	 Dubravka Crnojević-Carić: Petar Brečić i Crno sunce, str. 295-300
698.	 Hrvojka Mihanović-Salopek: Barokno duhovno kazalište Korčule u kritičkoj vizuri 

Miljenka Foretića i Nikole Batušića, str. 301-314
699.	 Ozana Iveković: Nikola Batušić o kazališnoj publici, str. 315-327
700.	 Dunja Fališevac: Wilfried Potthoff kao povjesničar hrvatske drame i kazališta, str. 328-335
701.	 Adriana Car Mihec – Iva Rosanda Žigo: Kazališna kritika Ivana Jindre (Riječki tisak i 

tjednik “Hrvatsko slovo”), str. 336-352
702.	 Suzana Marjanić: Marijan Susovski kao naš prvi teoretičar umjetnosti performansa, str. 

353-364

PRILOZI

703.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2011., str. 365-366
704.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2011., str. 367-373
705.	 Dubravko Jelčić: Pozdravi Krleži, str. 374-375
706.	 B. H.: Napomena, str. 376
707.	 Martina Petranović: Kazalo imena, str. 377-393
708.	 Summary, str. 394-396



359

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2012. KAZALIŠTE PO KRLEŽI

Priredio Branko Hećimović. 
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta, Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2013., 308.

709.	 Viktor Žmegač: Majstor neidentifikacije, str. 7-11
710.	 Boris Senker: San, halucinacije i vizije u Krležinim dramama, str. 12-23
711.	 Marijan Varjačić: Gigantomahia, 24-36
712.	 Cvijeta Pavlović: Dekadentna zavodljivost Krležine Salome, str. 37-49
713.	 Branka Brlenić-Vujić: O dramskom prostoru u Krležinu romanu Na rubu pameti, str. 

50-59
714.	 Antonija Bogner-Šaban: Ivo Raić i Miroslav Krleža, str. 60-70
715.	 Lucija Ljubić: Barunica Castelli u hrvatskom kazalištu, str. 71-80
716.	 Tonko Lonza: Ritmovi i boje su U agoniji, 81-85
717.	 Neva Rošić: Dileme iz glumačke prakse, 86-89
718.	 Darko Gašparović: Aktualnost Krležinih Legendi, str. 90-104
719.	 Martina Petranović: Scenografska čitanja Krležina Kraljeva, str. 105-119
720.	 Miroslav Međimorec: Kazalište po Krleži, str. 120-133
721.	 Vlatko Perković: Krleža po kazalištu; Gospoda Glembajevi danas, str. 134-145
722.	 Mira Muhoberac: Dva insajderska pogleda na dvije predstave: Gospoda Glembajevi , 

str. 146-161
723.	 Dubravka Crnojević-Carić: Polifon(ičn)a snaga Krležina glasa: glas vapijućeg u 

opereti, str. 162-170
724.	 Suzana Marjanić: Tri režijska rukopisa: primjer kazališta političke alegorije, kazališta 

socijalne akcije i post / esteticizma, str. 171-186
725.	 Vinko Brešić: Krležini časopisi, str. 187-231
726.	 Ivan Trojan: Osječki Klub hrvatskih književnika i umjetnika i Krleža, str. 232-239 
727.	 Stanislav Marijanović i Tihomir Živić: Krležijana u zbornicima Krležinih dana, str. 

240-258
728.	 Ivan Bošković: Kritička recepcija djela Miroslava Krleže na Marulićevim danima, str. 

259-274



360

PRILOZI

729.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2012., str. 275-277
730.	 Antonija Bogner-Šaban: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2012., str. 278-286
731.	 Branka Brlenić-Vujić: Pred Krležinim spomenikom, str. 287-289
732.	 B. H.: Napomena, str. 290
733.	 Martina Petranović: Kazalo imena, str. 291-303
734.	 Summary, str. 304-306

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2013. SUPOSTOJANJA  
I SUPROTSTAVLJANJA U HRVATSKOJ DRAMI I KAZALIŠTU

Priredio Branko Hećimović.
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta, Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2014., 426.

735.	 Zlata Šundalić: Flora i fauna Nalješkovićevih Komedija, str. 7-38
736.	 Helena Sablić-Tomić i Katarina Žeravica: Sakralno i profano u starohrvatskim crkvenim 

prikazanjima 16. i 17. stoljeća, str. 39-54
737.	 Cvijeta Pavlović: Šenoin prijevod libreta opere Faust Charlesa Gounoda, str. 55-65
738.	 Antonija Bogner-Šaban: Posebnosti i srodnosti Raićeve kazališne metode na tri razine 

umjetničke djelatnosti, str. 66-77
739.	 Vinko Brešić: Kako je Ivana dramatizirala Šegrta Hlapića, str. 78-89
740.	 Alen Biskupović: Dramski kritičar Otto (Oton) Pfeiffer u Osječkom listu “Die Drau”, 

str. 90-103
741.	 Marijan Varjačić: Platonov Zakon / Šala i ozbiljnost u kajkavskom kazalištu, str. 104-

112
742.	 Anica Bilić: Komedija Malo pa ništa, izazov za pošteno pero Antuna Gustava Matoša 

i hrvatsko kazalište, str. 113-124 
743.	 Martina Petranović: Hrvatska dramska književnost i kazalište u hrvatskim povijestima 

književnosti, str. 125-141 
744.	 Tatjana Stupin Lukašević: Komparacija Kamovljeva i Krležina dramskog stvaralaštva, 

str. 142-151
745.	 Snježana Banović: Branko Gavella i oblikovanje naših kazališnih politika u 20. stoljeću 

– između politike i ideje novoga teatra, str. 152-170



361

746.	 Vlatko Perković: Dramska forma i poetski sadržaj, str. 171-174
747.	 Helena Peričić i Marijana Roščić: Neki obrasci artikuliranja političkog i polemičkog u 

hrvatskoj drami druge polovice 20. st., str. 175-186
748.	 Rikard Puh: Uspjela neuspjela revolucija 1971. u Zagrebu. O predstavi Plebejci 

uvježbavaju ustanak na sceni Teatra ITD, str. 187-196
749.	 Darko Gašparović: Kontroverze oko Gamlleta Slobodana Šnajdera, str. 197-203
750.	 Kristina Peternai Andrić: Empatija nasuprot otuđenja u suvremenoj teoriji drame, str. 

204-212
751.	 Zlatko Sviben: Etika i kozmetika u društvokazališnoj izvedbi, str. 213-256
752.	 Mira Muhoberac: Hrvatska institucionalna i izvaninstitucionalna kazališna scena: 

supostojanje i / ili suprotstavljanje? – Primjer Studentskoga teatra Lero iz Dubrovnika, 
str. 257-283

753.	 Sanja Nikčević: Poetika Kazališne družine Histrion ili čuvari afirmativnog kazališta, 
str. 284-298

754.	 Ivan Bošković: Što je mlado u Gradskom kazalištu mladih Split, str. 299-309 
755.	 Dubravka Crnojević-Carić: Glumčeva samostalnost, pokretač ili smetnja kazalištu / 

izvedbi, str. 310-317
756.	 Livija Kroflin: Interaktivno supostojanje lutke i glumca u lutkarskoj predstavi, str. 318-

329
757.	 Stanislav Marijanović i Tihomir Živić: Baletni ansambl u Osijeku od supostojanja do 

nestajanja, str. 330-345
758.	 Maja Đurinović: Balet i suvremeni ples, str. 346-353 
759.	 Ivan Trojan: Subjektivnost recentne hrvatske kazališne kritike (dramske), str. 354-360
760.	 Lucija Ljubić: Hrvatsko kazalište i mediji – iz ženskoga glumačkog kuta, str. 361-369
761.	 Suzana Marjanić: Scenaristička dramaturgija Ive Štivičića ili od Vražjeg otoka do 

Kremlja, 370-386

PRILOZI

762.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2013., str. 387-389
763.	 Boris Senker: Pod spomenikom velikanu, str. 390-391
764.	 Martina Petranović: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2013., str. 392-397
765.	 B. H.: Napomena, str. 398
766.	 Martina Petranović: Kazalo imena, str. 399-420
767.	 Summary, str. 421-423 



362

KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2014. KOMPLEKS OBITELJI I ČETVRT 
STOLJEĆA TRANZICIJE I GLOBALIZACIJE U HRVATSKOJ DRAMI I 

KAZALIŠTU / DVADESET I PET GODINA KRLEŽINIH DANA

Priredio Branko Hećimović.
�Zavod za povijest hrvatske književnosti, kazališta i glazbe HAZU, Odsjek za povijest 
hrvatskog kazališta, Zagreb, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Filozofski fakultet, 
Osijek. Zagreb – Osijek 2015.

768.	 Boris Senker: Dramatizacije i uprizorenja obiteljskih svečanosti u suvremenoj hrvatskoj 
drami i kazalištu, str. 24-33

769.	 Antun Pavešković: Bidermajerski kompleks obitelji u dramama Pierka Bone, str 7-23 
770.	 Danijela Weber-Kapusta: Ideali obitelji i ženskog identiteta u hrvatskom kazalištu 

druge polovice 19. stoljeća na primjeru kazališnih komada Charlotte Birch-Pfeiffer 
Cvrčak i Lowoodska sirotica, str. 34-44

771.	 Ivan Trojan: Secesija od obitelji u hrvatskoj drami moderne, str. 45-51 
772.	 Tatjana Stupin: Fenomen majke i supruge u Kamovljevoj i Krležinoj drami, str. 52-65
773.	 Antonija Bogner-Šaban: Ženski Hamlet, poetički interes ili pomodna zamjena teza,  

str. 66-73
774.	 Kristina Peternai Andrić: Obitelj i Ivaniševićeva Ljubav u koroti, str. 74-83
775.	 Sonja Novak: Odraz suvremene obitelji kroz prizmu antike u dramama Marijana 

Matkovića: Heraklo, Prometej i Trojom uklete, str. 84-98
776.	 Zlatko Sviben: Narativ Srednje Europe, spram Krleže, Europe, te hrvatskoga glumišta, 

str. 99-128
777.	 Martina Petranović: Hrvatska teatrologija i globalizacija, str. 129-138
778.	 Adriana Car-Mihec – Iva Rosanda Žigo: Susretište dviju antologija u obiteljskom i 

izborničkom krugu, str. 139-152
779.	 Vlatko Perković: Umjetnička stvarnost u funkciji izvrtanja istine stvarnosti. Posmrtna 

trilogija, str. 153-161
780.	 Lucija Ljubić: Obitelj u suvremenoj hrvatskoj drami, str. 162-168
781.	 Marijan Varjačić: Varaždinski kazališni fin de millenaire, str. 169-174 
782.	 Stephanie Jug: Žena-bomba Ivane Sajko u globalizacijskom trendu, str. 175-188 
783.	 Sanja Nikčević: Pekel na zemli Denisa Peričića kao suvremeno prikazanje, str. 189-202 
784.	 Višnja Rogošić: “Obitelj” izvođača u predstavama Bobe Jelčića i Nataše Rajković,  

str. 203-212 
785.	 Darko Gašparović: Kompleks obitelji u redateljskom opusu Olivera Frljića, str. 213-

224



363

786.	 Ivan Bošković: Recepcija splitskih pisaca na splitskoj pozornici, str. 225-236 
787.	 Maja Đurinović: Hrvatsko plesno kazalište: propusti i predrasude, str. 237-242 
788.	 Livija Kroflin: Hrvatsko lutkarstvo u razdoblju tranzicije i globalizacije, str. 243-255 
789.	 Suzana Marjanić: Izvedba EU: izvedbene demonstracije ulaska HR u EU (ili obrnuto), 

str. 256-266
790.	 Ozana Iveković: Pristup analizi odnosa između popularne kulture i kazališta u Hrvatskoj 

i primjer predstave Alan Ford Zagrebačkog kazališta mladih iz 2013. godine, str. 267-279

PRILOZI

791.	 Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2014., str. 283-285
792.	 Branko Hećimović: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2014., str. 286-289
793.	 Branko Hećimović: Govor pred Krležinim spomenikom, str. 290-291
794.	 B. H.: Napomena, str. 292
795.	 Marta Petranović: Kazalo imena, str. 293-306
796.	 Summary, str. 307-310

DVADESET I PET GODINA KRLEŽINIH DANA

797.	 Branko Hećimović: Krležini dani u Osijeku, str. 313-320
798.	 Branko Hećimović: Uvod u Bibliografiju zbornika Krležinih dana u Osijeku 1987-

1990-1991 – 2014., str. 321-322
799.	 Ana Lederer, Tatjana Skendrović: Bibliografija zbornika Krležinih dana u Osijeku 

1987-1990-1991 – 2014, str. 323- 337, 337-365
800.	 Tatjana Skendrović: Kazala autora priopćenja, uvodnika, dramskih tekstova, 

bibliografija zbornika, kronologija Krležinih dana, repertoara Krležinih dana, govora 
pred Krležinim spomenikom, prigodnih priloga, napomena, summarya, kazala imena, 
str. 364-367

801.	 Branko Hećimović: Uvod u Repertoar Krležinih dana 1987; 1990-1991 – 2014, str. 368
802.	 Antonija Bogner-Šaban, Martina Petranović, Branko Hećimović: Repertoar Krležinih 

dana u Osijeku, str. 369-401, 401-402, 402-403
803.	 Tatjana Skendrović: Kazala autora izvođenih djela, str. 404-406
804.	 Tatjana Skendrović: Kazalo kazališta, str. 407
805.	 Martina Petranović: Izložbe na Krležinim danima u Osijeku, str. 408-410
806.	 Martina Petranović: Predstavljanja knjiga na Krležinim danima u Osijeku, str. 411-414

Tatjana Skenderović



364

Tatjana Skendrović

KAZALO AUTORA

AUTOR, PRIOPĆENJA 
Bačić-Karković, Danijela 384, 386, 420, 585
Bakija, Katja 290, 327
Bakmaz, Ivan 81
Banović, Snježana 745
Batušić, Nikola 27, 40, 69, 108, 148, 172, 

207, 243, 279, 309, 344, 377, 407, 439, 
480, 516

Baytchinska, Svetlana 234, 445
Bilić, Anica 481, 511, 543, 579, 608, 742
Biskupović, Alen 649, 682, 740
Blažević, Marin 294, 359, 378
Blažina, Dalibor 257
Boban, Ivica 597, 627
Bobinac, Marijan 206, 247, 289, 311, 339, 372
Bogišić, Vlaho 5, 15, 251
Bogner-Šaban, Antonija 11, 26, 60, 83, 124, 

155, 194, 224, 260, 284, 320, 340, 380, 
410, 441, 474, 510, 536, 547, 581, 628, 
645, 714, 738, 773

Bošković, Ivan 613, 650, 694, 728, 754, 786
Bošnjak, Branimir 326, 424
Botić, Matko 563, 590
Brešan, Ivo 137
Brešić, Vinko 278, 444, 556, 725, 739
Brlenić-Vujić, Branka 4, 24, 57, 78, 105, 139, 

186, 219, 249, 281, 319, 351, 385, 412, 
448, 484, 524, 540, 593, 616, 664, 713

Brunčić, Dubravka 656
Budak, Pero 365
Car-Mihec, Adriana 110, 140, 215, 245, 286, 

328, 341, 425, 460, 497, 701, 778

Car, Milka 374
Crnojević-Carić, Dubravka 146, 182, 659, 

697, 723, 755
Cvitan, Grozdana 126, 164, 227, 295
Čale Feldman, Lada 114, 154, 176, 217, 285, 

387
Čale Knežević, Morana  188, 213, (Čale, 

Morana) 246
Damiani, Sandro 350
Detoni-Dujmić, Dunja 189, 440, 485
Donat, Branimir 3, 22, 54, 71, 106, 165, 190, 

214, 258, 283, 323, 381, 418, 446, 483, 558
Dorovský, Ivan 232
Duda, Dean 211, 259
Dziuba, Jolanta 267, 356
Đurinović, Maja 648, 758, 787
Fabrio, Nedjeljko 13, 62, 80, 103, 195, 209, 

244, 280, 315, 353, 379, 413, 438, 504
Fališevac, Dunja 16, 276, 307, 368, 402, 700 
Ferrari, Silvio 454
Flaker, Aleksandar 210 
Flaker, Vida 28, 38, 79, 107, 218 
Foretić, Dalibor 127, 153, 200, 226 
Foretić, Miljenko 369 
Frangeš, Ivo 35 
Franković, Đuro 578
Gašparović, Darko 25, 48, 125,  161, 220, 

248, 291, 317, 352, 519, 562, 594, 653, 
692, 718, 749, 785

Gavran, Miro 552
Gojer, Gradimir 566, 592, 625 



365

Gojković, Gordana 175, 231 
Gotovac, Mani 128, 229, 560, 598, 620
Gračan, Giga 56, 197
Gregl, Maja 119, 158
Grigić, Marica 437, 476, 515, 539 
Hadžić, Fadil 303
Hansen-Kokoruš, Renate 104, 421, 492, 582, 
Hećimović, Branko 7, 14, 23, 39, 84, 123, 

150, 179, 225, 270, 275, 322, 345, 382, 
411, 436, 489, 513, 561

Iveković, Ozana 668, 699, 790
Ivić, Sanja 86 
Ivković, Zvonimir 548, 599
Ivšić, Radovan 336
Jankovič, Ján 456
Jelačić Bužimski, Dubravko 398 
Jelčić, Dubravko 6, 43, 366, 403, 686
Jerković, Josip 498
Jindra, Ivan 152 
Jug, Stephanie 782
Kabiljo, Alfi 358 
Katalinić, Vjera 310 
Kauzlarić Atač, Zlatko 122 
Kermauner, Taras 376 
Kosec-Torjanac, Vesna 619
Kramarić, Zlatko 49, 138 
Kravar, Zoran 335 
Kroflin, Livija 756, 788
Krpan, Erika 265 
Kudrjavcev, Anatolij 329 
Kulihová, Alica 565
Lauer, Reinhard 50, 156, 375 
Lederer, Ana 42, 74, 120, 184, 296, 321, 347, 

392, 419, 457
Lončar, Mate 517
Lonza, Tonko 716
Lozica, Ivan 159, 222, 261, 282, 314, 357, 

391, 399, 450, 478, 525, 554, 584, 615 
Lužina, Jelena 494, 651
Ljubić, Lucija 405, 433, 486, 514, 550, 611, 

643, 683, 715, 760, 780
Majer-Bobetko, Sanja 647

Mann, Jolán 618
Marijanović, Stanislav 17, 47, 68, 129, 136, 

170, 235, 264, 277, 313, 343, 373, 406, 
475, 546, 610, 666, 688, 727, 757

Marjanić, Suzana 529, 568, 596, 632, 661, 
702, 724, 761, 789

Maštrović, Tihomil 20, 52 
Matanović, Julijana 142, 191 
Matičević, Ivica 583, 614
Matišić, Mate 606
Medve A., Zoltán 630
Međimorec, Miro 490, 520, 720
Melvinger, Jasna 414, 443, 471, 509 
Mesinger, Bogdan 181, 318
Meyer-Fraatz, Andrea 212 
Mihanović-Salopek, Hrvojka 662, 698 
Mišković, Grgo 586, 622
Mrdeža Antonina, Divna 390, 434, 470, 508, 

663, 695
Mrduljaš, Igor 61, 85, 131, 455 
Mrkonjić, Zvonimir 115
Mucić, Dragan 12, 18
Muhoberac, Mira 147, 177, 305, 505, 559, 

667, 722, 752
Nemec, Krešimir 141, 180 
Nikčević, Milorad 417
Nikčević, Sanja 41, 75, 157, 221, 292, 360, 

389, 423, 458, 496, 528, 567, 595, 631, 
691, 753, 783

Novak, Sonja 775
Obad, Vlado 18, 55, 538 
Paljetak, Luko 334 
Paro, Georgij 59, 121, 166, 198, 263, 459, 521
Paulik, Dalibor 408, 449, 488, 512, 545, 654 
Pavešković, Antun 304, 769
Pavličić, Pavao 37, 76, 111, 171, 205
Pavlić, Goran 617
Pavlović, Cvijeta 712, 737
Pavlovski, Borislav 112, 143, 183, 233, 253, 

293, 354, 495, 549 
Perči, Ljerka 507



366

Peričić, Helena 297, 325, 493, 522, 586, 622, 
660, 685, 747

Perković, Vlatko 228, 348, 452, 482, 523, 
551, 587, 621, 652, 696, 721, 746, 779

Peternai Andrić, Kristina 564, 588, 633, 658, 
680, 750, 774

Petlevski, Sibila 145, 185, 208, 262, 287, 
316, 346, 477, 527, 626, 644, 681

Petranović, Martina 404, 432, 491, 518, 612, 
678, 719, 743, 777

Petrušić, Antun 196, 223, 544, 665, 693 
Póth, István 237
Prica, Čedo 431 
Prodan, Janja 577 
Prohić, Ozren 118 
Prolić, Ana 451, 487, 589 
Puh, Rikard 748
Rogošić, Višnja 784 
Rosanda Žigo, Iva 624, 778
Roščić, Marijana 747
Rošić, Neva 717
Sablić Tomić, Helena 388, 736
Sabljak, Tomislav 8, 21, 53, 72, 113, 149, 

187, 216, 383, 416, 447 
Selem, Petar 63, 87, 268, 453, 655
Senker, Boris 10, 58, 88, 109, 151, 254, 324, 

640, 677, 710, 768
Sobczak, Jadwiga 355
Sršan, Stjepan 51, 537
Stamać, Ante 82, 442
Stančić, Mirjana 9, 29, 44, 70
Stipčević, Ennio 338, 370, 409
Stupin Lukašević, Tatjana 744, 772
Supek, Ivan 36
Svetina, Ivo 349
Sviben, Zlatko 751, 776
Šarčević, Petar 199
Šehović, Feđa 468
Šestak, Slavko 422
Šicel, Miroslav 73 
Šimić, Krešimir 553, 576 

Šnajder, Slobodan 575
Šovagović, Fabijan 30
Šundalić, Zlata 306, 337, 367, 400, 469, 506, 

555, 607, 642, 676, 735
Tatarin, Milovan 173, 308, 401 
Tomasović, Mirko 45, 77, 178 
Trojan, Ivan 542, 580, 609, 679, 726, 759, 771
Tuksar, Stanislav 255, 312, 371 
Tutek, Anđelka 669, 690 
Uvanović, Željko 250, 473, 526, 557, 591, 

623, 641, 687 
Vagapova, Natalija M. 236, 252
Varjačić, Marijan 160, 193, 629, 646, 684, 

711, 741, 781
Vidaković, Antun 130
Vidan, Ivo 46
Vidulić, Svjetlan Lacko 342 
Visković, Velimir 116, 144, 192, 266, 415, 479
Vitez, Zlatko 163 
Vončina, Nikola 162, 238, 269 
Weber-Kapusta, Danijela 770
Zlatar, Andrea 117 
Žeravica, Katarina 657, 689, 736
Živić, Tihomir 174, 230, 256, 288, 435, 472, 

541, 727, 757
Žmegač, Viktor 709

AUTOR, UVODNIKA
Bogner-Šaban, Antonija 536d
Flod, Ivan 536c
Hećimović, Branko 798, 801
Ivković, Zvonimir 1, 536h
Mucić, Dragan 536a, 536b
Petrušić, Antun 536e, 536g
Stanojević, Ljubomir 2, 536f, 536i

AUTORI DRAMSKIH TEKSTOVA
Marijanović, Stanislav 97
Okrugić Sriemac, Ilija 509
Seidl, Josip 558
Sremoljubac, Josip 406



367

BIBLIOGRAFIJA ZBORNIKA 
KRLEŽINIH DANA U OSIJEKU 
Lederer, Ana 302, 799
Skendrović, Tatjana 799, 800

AUTORI KRONOLOGIJA KRLEŽINIH 
DANA U OSIJEKU
Batušić, Nikola 271
Hećimović, Branko 31, 64, 89, 132, 167, 201, 

239, 298, 330, 361, 393, 426, 461, 499, 
530, 569, 600, 634, 670, 703, 729, 762, 
791

AUTORI REPERTOARA KRLEŽINIH 
DANA U OSIJEKU
Bogner-Šaban, Antonija 32, 65, 92, 99, 133, 

168, 202, 240, 272, 299, 331, 362, 394, 
427, 462, 500, 531, 570, 601, 635, 671, 
704, 730, 802

Hećimović, Branko 792, 802
Petranović, Martina 764, 802
Skenderović, Tatjana 803, 804

AUTORI GOVORA PRED KRLEŽINIM 
SPOMENIKOM 
Brlenić-Vujić, Branka 731
Donat, Branimir 428
Fabrio, Nedjeljko 463
Hansen-Kokoruš, Renate 602
Hećimović, Branko 793
Jelčić, Dubravko 705
Lauer, Reinhard 395
Lončar, Mate 532
Senker, Boris 763
Šnajder, Božidar 672
Visković, Velimir 636
Žmegač, Viktor 571 

AUTORI PRIGODNIH PRILOGA 
27. prosinca 1994. Svečano otvorenje 

obnovljene zgrade Hrvatskoga narodnog 
kazališta u Osijeku 94

Svečani program otvaranja zgrade HNK u 
Osijeku 96

Batušić, Nikola 464
Bogner-Šaban, Antonija 99, 536
Brozović, Dalibor 90
Čagalj, Željko 95
Gračan, Giga 93
Hećimović, Branko 797
Lederer, Ana 302
Petranović, Martina, 803, 804
Stanojević, Ljubomir 98, 100
Visković, Velimir 91

AUTOR NAPOMENA
Hećimović, Branko 33, 66, 101, 134, 203, 

241, 273, 300, 332, 363, 396, 429, 465, 
501, 533, 572, 603, 637, 673, 706, 732, 
765, 794

AUTORI KAZALA IMENA
Hećimović, Branko 34, 67, 102, 135, 204, 

242, 274, 
Ljubić, Lucija 364, 430, 502, 573, 604, 638, 674, 
Petranović, Martina 301, 333, 397, 466, 534, 

707, 733, 766, 795
Senker, Boris 169

AUTORI SUMMARYA 
Hećimović, Branko – Izvorni tekst 467, 503, 

535, 574, 605, 639, 675, 708, 734, 767, 796
Petranović, Martina – Prijevod 467, 503, 535, 

574, 605, 639, 675, 708, 734, 767, 796



368

Branko Hećimović

UVOD U REPERTOAR KRLEŽINIH DANA U OSIJEKU 
1987., 1990. – 2014. 

Budući da se svečano otkrivanje spomenika Miroslava Krleže Marije Ujević-Galetović u Osijeku 
1987., popraćeno nizom događanja, pa tako i scenskim izvođenjem Krležinih djela, tretira kao 
začetak Krležinih dana u Osijeku, ovim Repertoarom obuhvaćena su, od 01 do 06, i spomenute 
izvedbe iz 1987., kao što je to već učinjeno i u Repertoaru 1987 – 1990 – 1991 u zborniku Krležini 
dani u Osijeku 1987 – 1990 – 1991, Krležino kazalište danas, Zadaci i dostignuća suvremene 
hrvatske teatrologije, priredio Branko Hećimović. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Pedagoški 
fakultet, Osijek, Zavod za književnost i teatrologiju HAZU, Osijek – Zagreb 1992.
Od svog osnutka 1990. dvodijelna kazališno-teatrološka manifestacija Krležini dani u Osijeku 
redovito je, pa i tijekom rata, održavana svake godine. Izuzetak čini jedino 1994., kada su, zbog 
obnove bombardiranjem narušene kazališne zgrade i težnje da se ona otvori 1994. kao prvi kulturni 
objekt od nacionalnog značenja koji je stradao u Domovinskom ratu, što je i ostvareno 27. prosinca, 
Krležini dani pomaknuti na početak sljedeće godine, krajem koje se, od 6. do 9. prosinca, ponovno 
upriličuju Krležini dani. Njihovim terminom napokon se ustaljuje zamisao pokretača i osnivača 
Krležinih dana da se njihovo održavanje uskladi s obilježavanjem početka djelovanja osječkoga 
kazališta 7. prosinca.
Prigodni repertoar igran 1987. tiskan je u publikaciji Krleža ovih dana, Osijek 16. – 19. lipnja 1987., 
Zajednica kulturnih djelatnosti općine Osijek, Osijek 1987., odakle je preuzet i u prilagođenom 
obliku tiskan u prvom zborniku Krležinih dana. Od prvog zbornika repertoari kazališnih smotri 
obvezatna su zatim sastavnica svakog zbornika. Repertoare od 1990. do 2012. obradila je Antonija 
Bogner-Šaban, repertoar ostvaren 2013. Martina Petranović, a repertoar izveden 2014. Branko 
Hećimović.
Izvedbe prigodom svečanog otkrića spomenika Miroslava Krleže kao i svih kazališnih smotri 
Krležinih dana obrađene su prema načelima teatrografskih izdanja Repertoar hrvatskih kazališta 
1987 – 1990 – 1991 i Repertoar hrvatskih kazališta 1981 – 1990 s time da su podaci o izvedbama 
prošireni ulogama i imenima glumaca, kao i navodima o realizatorima izvedbenog sudioništva 
nekih tek u novije doba afirmiranih kazališnih struka.
Uporabljene kratice: Red. – redatelj. Dir. – dirigent. Dram. – dramaturg. Sc. – scenograf, scenografija. 
Kost. – kostimograf, kostimografija. Kor. – koreograf. Asis. – asistent. Sklad. – skladatelj. Sc. 
glazba – scenska glazba. Gl. – glazbeni. Pom. – pomoćnik. Surad. – suradnik. Obl. – oblikovatelj. 
Lik. – likovni. Konc. – koncertni. Akcent. – akcentolog. Lek. – lektor. Sc. govor – scenski govor.



369

Antonija Bogner-Šaban, Martina Petranović, Branko Hećimović

REPERTOAR KRLEŽINIH DANA

1987.
01
Krleža, Miroslav: PUT U RAJ. Filmski scenarij (dva dijela). Adaptirao Georgij Paro.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. G. Paro. Sc. Zlatko Kauzlarić Atač. Kost. Marija Žarak. Kor. Miljenko Vikić. Autor 
skulpture Stjepan Gračan. Sc. glazba Neven Frangeš.
Izvođači: Bernardo – Zvonimir Zoričić. Trafikantica, Medicinska sestra – Ljiljana Krička. 
Fratar, Nostradamus – Augustin Halas. Riesling, Prvi ordinarius, Alighieri – Velimir Čokljat. 
Telefonist, Bolničar, Brutus – Darko Milas. Bandera, Drugi Ordinarius, Paracelzo – Damir 
Lončar. Bramabaras – Ico Tomljenović. Mlada gospođa – Dubravka Crnojević. Solvejga – 
Mira Katić. Ministrant, Trabant – Davor Panić. Žena – Radoslava Mrkšić. Pacijent, Galilej 
– Đorđe Bosanac. Primarijus – Isidor Munjin. Madame Primarius, Klotilda – Jasna Odorčić. 
Pacijentica – Anita Šmit. Magister, Cezar – Zdravko Pavlović. Orlando – Vanja Drach. 
Marijana – Ana Stanojević. Rektor – Milenko Ognjenović. Orlandov pacijent – Mile Pešut. 
Rajske djevojke – Lj. Krička, A. Šmit. Amalija – Vlasta Ramljak. Silvestar – Franjo Majetić.
17. 06. 1987. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

02
Krleža, Miroslav: MASKERATA.
Glumci Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku, Osijek.
Red. Georgij Paro i Vanja Drach. Kost. Marija Žarak.
Izvođači: Pierrot – Damir Lončar. Kolombina – Dubravka Crnojević. Don Quihote – Velimir 
Čokljat.
17. 06. 1987. Miniteatar, Osijek.

03
Krleža, Miroslav: POVRATAK FILIPA LATINOVICZA. Dramatizirao Ante Armanini.
Narodno kazalište August Cesarec, Varaždin.
Red. Miro Međimorec. Dram. A. Armanini. Sc. Ratko Janjić Jobo. Kost. Vera Černe-Kordić. 
Sc. glazba Ladislav Tulač. Izbor sc. glazbe Mladen Bregović i Dragutin Novaković Šarli.



370

Izvođači: Filip Latinovicz – Zlatko Vitez, Ljubomir Kerekeš i Jane Obadić. Bobočka – Jasna 
Kralj-Novak. Regina – Ljiljana Plavšić-Jelačić i Slavica Jukić. Vanda – Vesna Stilinović. 
Kyriales – Ivica Plovanić. Liepach – Zvonimir Jelačić. Grofica – Mirjana Sinožić. Tassilo 
Foringeš – Nikolaj Popović. Medika – Snježana Ostroški. Baločanski – Drago Meštrović. Jaga 
– Gordana Slivka. Prvi prosjak, Remeny – Tomislav Lipljin. Drugi prosjak – Čedomir Vujić. 
Berlinac – Zdenko Brlek.
18. 06. 1987. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

04
Krleža, Miroslav: LAMENTACIJE VALENTA ŽGANCA. Adaptirao Matko Sršen.
Narodno kazalište August Cesarec, Varaždin.
Red., sc. i kost. M. Sršen. Sc. glazba Dragutin Novaković Šarli.
Izvođači: Valentin Žganec – Tomislav Lipljin. Doktor – Ivica Plovanić.
18. 06. 1987. Miniteatar, Osijek.

05
Krleža, Miroslav: U AGONIJI. Adaptirala Vida Ognjenović.
Zvezdara teatar, Beograd.
Red. V. Ognjenović. Sc. Marina Čuturilo. Kost. Biljana Dragović. Kor. Dragana Ivanji. Sc. 
glazba Mladen Vranešević i Predrag Vranešević.
Izvođači: Barun Lenbach – Miloš Žutić. Laura Lenbach – Đurđica Cvetić. Ivan pl. Križovec 
– Vlastimir Đuza Stojiljković. Madeleine Petrovna – Olivera Marković. Marija – Minja 
Stevović. Izabela Georgijevna – Svjetlana Knežević. Kneginja Dolgorukova – Diana Kržanić. 
Milostiva Štolcer – Simonida Đorđević. Goleniščev Kutuzova – Andrijana Videnović. Policijski 
pristav – Dragan Petrović.
19. 06. 1987. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

06
/ Krleža, Miroslav: / KRLEŽIN OBRAČUN S NAMA. Recital. Tekstove M. Krleže izabrao 
Rade Šerbedžija.
R. Šerbedžija, Zagreb.
Red. Dino Radojević. Izvodi R. Šerbedžija.
19. 06. 1987. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

I. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1990.
1
Krleža, Miroslav: LEDA. Glazba Vlaha Paljetka, Erika Satiea i Johanna Sebastiana Bacha.
Kazalište Marina Držića, Dubrovnik.
Red. Jovica Pavić. Dram. Mani Gotovac. Sc. Geroslav Zarić. Kost. Zagorka Stojanović. Kor. 
Damir Zlatar Frey.



371

Izvođači: Vitez Oliver Urban – Zoja Odak. Klanfar – Andrija Tunjić. Melita – Doris Šarić-
Kukuljica. Aurel – Zoran Pokupec. Klara – Dubravka Crnojević. Prva dama – Zorica Kolić. 
Druga dama – Izmira Čampara. Gospodin – Niko Kovač. Maiordome – N. Kovač. Gospođa 
– Z. Kolić. Gospođica – I. Čampara. Gospodin – Branimir Vidić. Dječak – Miško Hezonja. 
Labudica – Perica Saulan. Djevojčica – Iva Mičić.
09. 04. 1990. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

2
Prošev, Toma: ARETEJ. Prema drami ARETEJ ILI LEGENDA O SVETOJ ANCILI, 
RAJSKOJ PTICI Miroslava Krleže operu skladao T. Prošev. Libreto napisao Dušan Jovanovič.
Narodno pozorište, Subotica.
Red. D. Jovanovič. Sc. Bojana Ristić. Kost. Bjanka Adžić-Ursulov. Kor. Nada Kokotović.
Izvođači / dramski dio /: Aretej – Miodrag Krivokapić. Livija Ancila – Gordana Jošić. Kajo 
Anicije Sever – Vladislav Kačanski. Raoul Sigurd Morgens – Petar Radovanović. Apatrid A – 
Kovács Frigyes. Apatrid B – Mirko Petković. Prvi čuvar – Aleksandar Ugrinov. Drugi čuvar – 
Geza Kopunović. Čičerone – Đorđe Rusić. Crkvenjak – Sebestyén Tibor. Maitre d’hotel – Árok 
Ferenc. Butler – Búbos András. Čovjek u fraku – Miša Gajić i Zoran Bučevac.
Izvođači / glazbeni dio /: Aretej – Branislav Vukasović. Livija Ancila – Ilona Kántor. Kajo 
Anicije Sever – Slavoljub Kočić. Sveta Ancila, Rajska ptica – Gordana Kojadinović.
Izvođači / baletni dio /: Mira Ruškuc, Marijeta Savić, Olivera Kovačević, Milica Miletić, 
Ljiljana Višekruna, Jasna Kovačić, Danijela Uzelac, Radmila Nestorović, Milutin Petrović, 
Rastislav Varga, Đorđe Drljan, Dragan Pandilovski, Toni Ranđelović, Aleksandar Neškov, 
Branislav Tešanović.
10. 04. 1990. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

3
Krleža, Miroslav: LEDA. Komedija jedne karnevalske noći u četiri čina.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Petar Šarčević. Sc. Aleksandar Zlatović. Kost. Jasminka Petter-Kalinić. Sc. glazba Karlo 
Kraus.
Izvođači: Oliver Urban – Damir Lončar. Klanfar – Darko Milas. Melita – Mira Katić. Aurel – 
Velimir Čokljat. Klara – Vlasta Ramljak. Fanny – Ljiljana Krička. Prva dama – Ana Stanojević. 
Druga dama – Anita Šmit. Gospodin – Milenko Ognjenović. Smetljarica – Radoslava Mrkšić.
11. 04. 1990. Hrvatsko narodno kazalište.

4
Krleža, Miroslav: GOSPODA GLEMBAJEVI. Drama u tri čina.
Dramsko kazalište Gavella, Zagreb.
Red. Petar Veček. Dram. Mira Muhoberac. Sc. Meta Hočevar. Kost. Ika Škomrlj i Danica 
Dedijer. Izbor sc. glazbe Jelka Kušelj.
Izvođači: Nacy Glembay – Krešimir Zidarić. Barunica Castelli-Glembay – Dubravka Miletić. 



372

Leone Glembay – Rade Šerbedžija. Angelica Glembay – Vlasta Knezović. Titus Andronicus 
Fabriczy Glembay – Pero Kvrgić. Puba Fabriczy Glembay – Božidar Alić. Paul Altman – 
Josip Marotti. Balloscansky – Milan Plečaš. Gosti – Ankica Dobrić, Ivo Fici, Slavica Knežević, 
Zdenka Poje, Mirjana Majurec, Ljubica Mikuličić, Zorko Rajčić, Zvonimir Rogoz, Vesna 
Smiljanić.
12. 04. 1990. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

II. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1991.
5
Krleža, Miroslav: ZASTAVE. Prema motivima romana M. Krleže ZASTAVE. Scenski 
prilagodio Georgij Paro. 
Zagrebačko kazalište mladih, Zagreb.
Red. G. Paro. Dram. Igor Mrduljaš. Pom. redatelja Leo Katunarić. Sc. Zlatko Bourek. Kost. 
Doris Kristić. Kor. Miljenko Vikić.  Glazba Igor Savin. Izbor sc. glazbe Vesna Šir. Pom. 
kostimografkinje Goranka Močnik. Pom. scenografa Stjepan Lončarić. Surad. dramaturga 
Vesna Đikanović i Pavo Marinković. Jez. savjetnica Đurđa Škavić. Savjet. za mađarski Tibor 
Kuti.
Izvođači: Joahim Žigman Dijak-Joja – Dejan Aćimović. Kamilo Emerički – Rene Medvešek. 
Marta Kuzmićeva – Barbara Rocco. Dr. Lukačić pl. Lukačevski – Siniša Juričić. Prvi agent – 
Damir Šaban. Drugi agent – Maro Martinović. Dr. Emerički De Emericzi Kamilo – Pero Kvrgić. 
Hortenzija Emerički – Zdenka Marunčić. Frederiko Kamilly Frigyes – Davor Borčić. Ministar 
predsjednik – Zvonimir Zoričić. Ana Borongay – Ana Karić. Jolanda Kamráth – Marica Vidušić. 
Dr. Žigrović pl. Vugrovečki – Đimi Franjo Jurčec. Mika – Đ. F. Jurčec. Dr. Čavka – S. Juričić.  
Uršula Hussarek Zavrzal, Zdenčaj Dvorska – Mirjana Pičuljan. Amanda von Thery-Adlersberg 
– Urša Raukar. Dr. Stevan Mihailović Gruič-Stevča – Ljuba Tadić. Dr. Bogoljub Amadeo Trupac 
– Božidar Alić.  Eugenija Tommaseo – Alma Prica. Dr. Mitar Mitrović – Đuro Utješanović. 
Orlovac – S. Juričić. Metikoš Galjuf – M. Martinović. Simeon Trailović – D. Šaban. Konobar 
– M. Martinović. Recepcioner – M. Martinović. Frano Supilo – Drago Krča. Lajtant – Đ. F. 
Jurčec. Jakov Hlibovicki – D. Borčić. Aranka – Cintija Ašperger. Novinar – D. Šaban. Činovnik 
iz protokola – D. Šaban. Anastasije Simeonović – Danko Ljuština.  Eleonora Emerički, rođ. 
Fistrich – Suzana Nikolić. Dr. Burić – Đ. F. Jurčec. Emanuella – Ksenija Marinković. Prof. dr. 
Ottokar Erdedy, alias Borongay-Erdmann – Z. Zoričić. Šef sale – M. Martinović. Krčmar –  Đ. 
F. Jurčec. Prvi pijanac – M. Martinović. Drugi pijanac – D. Borčić. Prof. Šmrkulj – D. Borčić. 
Prof. Monsignor Eustahije Modrušan – Rajko Bundalo. Dagmar Trupac-rođ. pl. Jurjaševska – 
Tanja Vrvilo. Alisa Emerički, rođ. pl. Jurjaševska – Barbara Rocco.
19. 05. 1991. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

6
Begović, Milan: PUSTOLOV PRED VRATIMA. Tragikomedija u dva dijela.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



373

Red. Želimir Mesarić. Sc. Dinka Jeričević. Kost. Jasna Novak. Kor. Branka Kesar. Sc. glazba i 
izbor sc. glazbe Arsen Dedić.
Izvođači: Agneza – Vlasta Ramljak. Njezin muž – Darko Milas. Plava gospođa – Jasna Odorčić. 
Gospodin s plavim prslukom – Velimir Čokljat.  Kristina, Sestra milosrdnica – Anita Schmidt. 
Glumčeva žena – Ana Stanojević. Dobro odgojeni mladić – Davor Panić. Brutalni ljubavnik 
– Đorđe Bosanac. Liza – Mira Katić. Jedan gospodin – Milenko Ognjenović. Jedna gospođa 
– Ljiljana Krička. Neznanac, Profesor, Messenger-boy, Podvornik u wagon-litsu, Režiser  
tragičnih filmova, Upravitelj tvrtke – Damir Lončar. Vozač, Nepoznati – Augustin Halas. 
Nepoznata – Kornelija Kočiš.  Gospođe i gospoda – Vera Isailović, Zrinka Stilinović, Ljubica 
Terzić, Ivica Rebić, Mladen Žaja, Slaven Špišić. Pijanist – Zlatko Knezović.
20. 05. 1991. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

7
Marulić, Marko: JUDITA. Adaptirao Tonko Maroević. Lek. Nikica Kolumbić. 
Kazalište lutaka, Zadar.
Red. Marin Carić. Sc. i lutke Branko Stojaković. Sc. glazba  Joško Koludrović.  Obl. svjetla  
Ivo Nižić.
Izvođači: Judita – Gabrijela Meštrović Maštruko. Oloferno – Zlatko Košta. Žene – Milena 
Dundov, Amalija Pekota, Tamara Krneta, Anđela Ćurković. Vitezovi – Zdenko Burčul, Srećko 
Šestan, Robert Košta. Prolog: Djaval – Asija Rebac. Bona – M. Dundov. Oholija – A. Pekota. 
Saržba – T. Krneta. Linost – A. Pekota. Žarlost – T. Krneta. 
21. 05. 1991. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

8
Gotovac, Jakov: ERO S ONOGA SVIJETA. Komična opera u tri čina. Libreto  napisao Milan 
Begović.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Petar Šarčević. Dir. Vladimir Kobler. Sc. Ivan Rabuzin. Kost. Jasminka Petter-Kalinić. 
Kor. Zvonimir Reljić. Obl. svjetla Aleksandar Augustinčić.
Izvođači: Marko – Velimir Zgrabić. Doma – Camelia Pascu. Đula – Katalin Brunjai. Mića 
(Ero) – Janez Lotrič. Sima – Ferdinand Zovko. Čobanče – Vesna Baljak. Momak – Josip Slam.
22. 05. 1991. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

III. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1992.
9
Kozarac, Josip – Vujčić, Borislav: TENA. Kronika raspada jedne ljepote.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Zoran Mužić. Sc. Darko Bakliža. Kost. Ruta Knežević. Sc. glazba. Arsen Dedić.
Izvođači: Tena – Vesna Tominac. Jerko Pavletić – Ico Tomljenović. Jaroslav Beranek – Darko 
Milas. Leon Jungman – Velimir Čokljat. Đorđe, Ciganin – Đorđe Bosanac. Joza Matijević – 



374

Davor Panić. Ivka – Anita Schmidt. Maruška – Radoslava Mrkšić. Stara gatara – Mira Katić. 
Ciganin – Augustin Halas. Tri žene – Ljiljana Krička, Ana Stanojević, Jasna Odorčić. Jean Luic 
– Tihomir Grljušić. Lakaj – Mladen Žaja. Gost – A. Halas. Gostioničarka – Blaženka Skorak. 
Trgovci – Oton Mišetić, Dražen Klarić, Nikola Omrčen. Vojnici, Cigani, prolaznici. 
07. 12. 1992. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek

10
Bakmaz, Ivan: STEPINAC. GLAS U PUSTINJI. 
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.
Red. i sc. Petar Veček. Kost. Jasna Novak. Lik. suradnik (izrada maski) Ivan Duić. Izbor glazbe 
Vesna Šir. Pom. redatelja Ivica Plovanić.
Izvođači: Stepinac – Goran Grgić. Župnik – Tomislav Lipljin. Časnik – I. Plovanić. Kapelan-
raspop – Drago Meštrović. Stražar prvi – Nikolaj Popović. Stražar drugi – Stojan Matavulj. 
Zaručnica, Sjena – Jagoda Kralj-Novak. Majka – Vesna Stilinović. Brat,  Nećak – Zdenko Brlek. 
Sestra,  Nastavnica – Mirjana Sinožić. Duhovnik – Vinko Lisjak. Konobarica, Nastavnica – 
Gordana Job. Jaga – Marija Krpan. 
08. 12. 1992. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

11
Ogrizović, Milan: U BEČKOM NOVOM MJESTU. Epilog Zrinsko-frankopanskoj tragediji.
Glumačka družina Histrion, Zagreb.
Red. Zoran Mužić. Dram. Borislav Vujčić. Kost. Danica Dedijer. Sc. Zoran Zidarić. Sc. glazba 
Arsen Dedić.
Izvođači: Leopold I. – Vili Matula. Petar Šubić-Zrinski – Zlatko Vitez. Fran Krsto Frankopan 
– Maro Martinović. Wenzel Lobkowitz – Dragoljub Lazarov. Pavao Hocher – Žarko Savić. 
Kristofor Abele – Sreten Mokrović.
09. 12. 1992. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

12
Zajc,  Ivan: ZLATKA. Pučka hrvatska slavonska glazbena drama u tri čina. Libreto napisao 
August Harambašić. Muzikološka obrada Zoran Juranić.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Petar Vujačić. Dir. Zoran Juranić. Sc. Zvonko Šuler. Kost. Željko Nosić. Kor. Zvonimir 
Reljić. Zborovođa i pom. dirigenta Slobodan Cvjetičanin. Konc. majstor Krunoslav Peljhan. 
Korep. Igor Valeri i Zlatko Knezović.
Izvođači: Ivan Dragić – Marijan Jurišić. Janko Milić – Miljenko Đuran. Pero Ivanić – Ferdinand 
Zovko. Grga – Boris Vajda. Zlatka – Vesna Baljak.  Vračara – Sanja Uroić. Mara Ljubić – 
Sanja Toth Špišić. Jelka – Mirjana Babić. Manda – Snježana Lakotić. Seljaci, momci i djevojke.
10. 12. 1992. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



375

IV. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1993.
13
/ Krleža, Miroslav: / KRLEŽIJADA. Krležiana histrionica. Hommage à Miroslav Krleža.
Glumačka družina Histrion, Zagreb.
Red. Zlatko Vitez. Dram. Borislav Vujčić. Sc. Drago Turina. Kost. Ruta Knežević. Sc. glazba 
Arsen Dedić. Kor. Željka Turčinović.
Izvođači: Branka Cvitković, Franjo Kuhar, Danko Ljuština, Mirjana Majurec, Sanja Marin, 
Žarko Potočnjak, Z. Vitez.
07. 12. 1993. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

14
Krleža, Miroslav: GOSPODA GLEMBAJEVI. Drama u tri čina.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Leo Katunarić. Dram. Zinka Kiseljak. Sc. Dinka Jeričević. Kost. Željko Nosić. Kor. 
Ksenija Čorić. Sc. glazba Neven Frangeš.
Izvođači: Naci Glembay – Božidar Smiljanić. Barunica Castelli-Glembay – Ana Stanojević. 
Leone Glembay – Velimir Čokljat. Angelika Glembay – Mira Katić. Titus Andronicus Fabriczy 
Glembay – Drago Krča. Puba Fabriczy Glembay – Davor Panić. Paul Altman – Đorđe 
Bosanac. Alojzije Silberbrandt – Augustin Halas. Oliver Glembay – Nenad Tudaković. Ulanski 
oberleutnant von Balloscansky – Milenko Ognjenović. Kamerdiner – Damir Baković. Anita 
– Ljiljana Krička. Narator – Jasna Odorčić. Pijanist – Igor Valeri.  Gosti – Mirjana Babić, 
Ljiljana Čokljat, Snježana Laković, Snežana Lubina, Barbara Matijević, Blaženka Škorak, 
Đurđica Tomaš, Slavko Bogdanović, Tomislav Horvat, Dražen Karlić, Damir Petrušić, Josip 
Slam, Zdenko Targuš.
08. 12. 1993. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

15
Krleža, Miroslav: NA RUBU PAMETI. Roman dramatizirao Ozren Prohić.
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.
Red. O. Prohić. Sc. Zlatko Bourek. Kost. Diana Kosec-Bourek. Kor. Katja Šimunić. Sc. glazba 
Davor Rocco.
Izvođači: Doktor – Božidar Boban. Jadviga Jesenska – Jagoda Kralj-Novak. Ljudevit Katančić, 
Homo Cylindriacus I, Marco Antonije Javoršek, Dizdar Barjaktarević – Ljubomir Kerekeš. 
Domaćinski, Valent Žganec, Sjena, Clown rata – Tomislav Lipljin. Werner, Golombek, Vir 
doctus – Ivica Plovanić. Hugo-Hugo, Homo Cylindriacus II – Boris Miholjević. Atila pl. 
Rugvay, ing. Sinek, Floriani, Homo Cylindriacus III – Zoran Čubrilo. Franjo Ljubičić, Plaćeni 
svjedok I – Nikolaj Popović. Von Petretich, Zapisničar na sudu, Privatni docent – Igor Mešin. 
Brico, Provalnik Matko – Stojan Matavulj. Egon pl. Sarvaš, daljski, Plaćeni svjedok II, Homo 
Cylindriacus IV – Zdenko Brlek. Agneza – Mirjana Sinožić. Gđa. Domaćinski, gđa. Golobek 
– Gordana Job. Doktorova kći, Sarvaš-Daljska – Marija Krpan. Sluškinja, Pravda, Plesačica – 



376

Ljiljana Zagorac. Bariton X – Dragutin Novaković Šarli. Konobari, Policajci – Darko Plovanić, 
Denis Pajtak, Ivica Hudoletnjak. Glazbenici – Damir Mumlek, Ivana Volf, Nenad Novak. 
Radnici – Rajko Vugrinec, Mijo Štefanec.
09. 12. 1993. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

V. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1995.
16
Smareglia, Antonio: ISTARSKA SVADBA (NOZZE ISTRIANE). Glazbena drama u tri čina 
(Dramma musicale in tre atti). Libreto napisao Luigi Illica.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek, Pulafestival s p o., Pula i Istarsko narodno 
kazalište, Pula.
Red. Krunoslav Cigoj. Dir. Zoran Juranić. Sc. Zvonimir Šuler. Kost. Željko Nosić. 
Izvođači: Marussa – Olga Ramanovac. Menico – Velimir Zgrablić. Biagio – Slobodan 
Cvetičanin. Lorenzo – K. Cigoj. Nicola – Vlaho Ljutić. Luze – Sanja Uroić. 
24. 01. 1995. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

17
Nepoznati hrvatski pisac: SLAVONSKA JUDITA. Drama iz XVIII. stoljeća.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Marin Carić. Sc. Željko Zorica. Kost. Željko Nosić. Sc. glazba Igor Savin. Kor. Ksenija 
Čorić. Jez. savjetnica Milka Lukić. Akcent. Ljiljana Kolenić
Izvođači: Judita – Dubravka Crnojević-Carić. Holofernes – Velimir Čokljat. Golophantus – 
Milenko Ognjenović. Vagao – Davor Panić. Corporalis – Đorđe Bosanac. Miles – Augustin 
Halas. Ozias – Mira Katić. Eliachim – Radoslava Mrkšić. Judas – Ljiljana Krička. Gamaliel 
– Jasna Odorčić. Habrahama – Anita Schmidt. Hansvurst – Ico Tomljenović. Columbina – 
Ana Stanojević.  Anđeo – Mirjana Babić. Dame i časnici – Sanja Toth Špišić, Ljiljana Čokljat, 
Snježana Lakotić, Marina Krešić, Đurđica Tomaš, Nenad Tudaković, Tomislav Horvat, 
Zvonimir Ivanović, Ivica Rebić, Alen Ruško.
25. 01. 1995. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku. Osijek.

18
Matišić, Mate: BLJESAK ZLATNOG ZUBA. Gastarbajterska kronika.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Zoran Mužić. Sc. Darko Bakliža. Kost. Ruta Knežević. Sc. glazba Arsen Dedić. Jez. 
savjetnik Darko Milas.
Izvođači: Stipe gastarbajter – Damir Lončar. Trusa – Mira Katić. Zlata – Sandra Lončarić. Ante 
– Darko Milas. Joka – Ljiljana Krička. Mijo – Krešimir Mikić. Mara – Lidija Florijan. Iko – 
Živko Anočić. Nine – Ico Tomljenović. Marin – Đorđe Bosanac. Karlo – Velimir Čokljat. Sveto 
– Saša Anočić. Učitelj – Davor Panić. Doktor – Milenko Ognjenović. Udvarač (Zlatnozubi) 
– Hrvoje Barišić. Prva baba – Anita Schmidt. Druga baba – Radoslava Mrkšić. Treća baba – 



377

Kornelija Kočiš. Gazdarica Hilda – Jasna Odorčić. Ciganin – Dražen Kolar. Ciganka – Tatjana 
Bertok. Poštar – Augustin Halas. Štrkelja – Mario Rade. Kujdo – Vjekoslav Janković. Icukić 
– Slaven Špišić.
26. 01. 1995. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

19
Pejačević, Dora: SUB ROSA. Gudački kvartet u C-duru, op. 58.
Zagrebački plesni ansambl, Zagreb.
Kor. Katja Šimunić. Dram. Sanja Ivić. Sc. Nikola Šimunić. Kost. Sunčica Mraković Venus.
Izvođači: Snježana Abramović, Blaženka Kovač, Zrinka Lukčec, Andreja Široki, Ljiljana Zagorec.
27. 01. 1995. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

VI. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU1995.
20
Brumec, Mislav: SMRT LIGEJE. Horor melodrama.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek i Zagrebačko kazalište mladih, Zagreb.
Red. Ivica Kunčević. Dram. Petar Brečić. Sc. Drago Turina. Kost. Danica Dedijer. Sc. pokret  
Ksenija Čorić. Sc. glazba Luka Kunčević. Jez. savjetnica Ljiljana Kolenić.
Izvođači: Ligeja – Sandra Lončarić. Roderik – Saša Anočić. Rovena – Tatjana Bertok. Trevon 
– Darko Milas. Rafael – Krešimir Mikić. Anabela – Anita Schmidt. Kristof – Hrvoje Barišić. 
Oskar – Velimir Čokljat. Ligeja II – Nela Kočiš. 
06. 12. 1995. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

21
Tomaš, Stjepan: ZLATOUSTI ILI TUŽNI DOM HRVATSKI. Drama u dva dijela (14 slika s 
prologom). 
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Petar Šarčević. Sc. Zlatko Kauzlarić Atač. Kost. Ljubica Wagner. 
Izvođači: Strossmayer – Davor Panić. Prva Suđenica – Jasna Odorčić.  Druga Suđenica – 
Ljiljana Krička. Jelačić – Milenko Ognjenović. Sofija – Sandra Lončarić. Fra Nedić – Ico 
Tomljenović. Tordinac – Krešimir Mikić. Rački – Augustin Halas. Miladinov – Saša Anočić. 
Adela – Mira Katić. Carolyna von Wittgenstein – Ana Stanojević. Franz Liszt – Velimir Čokljat. 
Gina – Anita Schmidt. Šokčević – Milenko Ognjenović. Vončina – Krešimir Mikić. Šuhaj 
– Hrvoje Barišić. Kvaternik – Mario Rade. Šagovac – Dražen Kolar.  Mažuranić – Slaven 
Špišić. Starčević – Darko Milas. Janković – Vjekoslav Janković. Car Franjo Josip – Đorđe 
Bosanac. Papa Pio IX – Drago Krča. Franjo Krežma – Davor Philips. Ana Krežma – Darija 
Kordi. Kršnjavi – Božidar Smiljanić. Strossmayerova majka – Radoslava Mrkšić. Šestak – I. 
Tomljenović. Tajnik Kršnjavog – S. Anočić. Zastupnici u saboru – Tomislav Binder, Slavko 
Bogdanović, Tomislav Horvat, Ivica Rebić, Josip Slam, Davor Solanović, Nenad Tudaković. 



378

Gosti u salonu kneginje Wittgenstein – Tatjana Bertok, Lidija Florijan, Kornelija Kočiš, Slavko 
Bogdanović, J. S., Nenad Tudaković.
07. 12. 1995. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
 
22
Krleža, Miroslav: KRALJEVO. Dramska legenda. Dram. obrada Darko Gašparović.
Hrvatsko narodno kazalište Ivana pl. Zajca, Rijeka.
Red. Vito Taufer. Sc. Dalibor Laginja. Kost. Barbara Stupica. Kor. Matjaž Farič. Sc. glazba 
Stanko Juzbašić. Maske Aljana Hajdinjak. Pom. redatelja Alojz Usenik. Pom. koreografa 
Tereza Dubrović.
Izvođači: Janez – Žarko Potočnjak. Štijef – Denis Brižić. Anka – Elis Lovrić. Herkules, Luda 
– Galliano Pahor. Građani – Zdenko Botić, Eduard Černi, Davor Jureško, Živomir Ličanin, 
Alen Liverić, Dražen Mikulić, Predrag Sikimić, Nenad Vukelić. Građanke – Zrinka Kolak 
Fabijan,  Andrea Blagojević, Biljana Lovre, Gordana Petrović, Dunja Ilakovac Hercog, 
Mia Sasso, Sabina Salamon.  Kuhar i Medvjed – A. Usenik. Balet – Tatjana Trcol, Daniela 
Pietrasanta, Olga Sandalić, Vesna Đaković, Romana Kmetić, Mojca Dolenc, Radmila Mitić, 
Mary Konstadinidu, Vadim Bunin, Carlos Araya, Andrej Kostyria, Ronald Savković, Mihajlo 
Menkinovski, Giuseppe Palombella, Zoran Jakšić, Radu Hogea, Srđan Latinkić. Zbor – Grga 
Komazin, Robert Verzon, Robert Kolar, Zoran Đorđević, Evelin Legović, Irena Komazin, Nives 
Štemberga, Ljiljana Potočnjak. Orkestar – Daniel Trinajstić, Renata Cepanec, Jasminka Koren, 
Jadran Matešin, Ivica Lukanec, Vinko Šincek, Slavka Jurić, Vedran Vojnić, Evelin Legović.
08. 12. 1995. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

22 a
Krleža, Miroslav: Krležijada
Glumačka družina Histron, Zagreb.
Red. Zlatko Vitez. Sc. Drago Turina. Kost. Ruta Knežević. Kor. Željko Turčinović. Dram. 
BorislavVujić. Sc. glazba Arsen Dedić.
Izvođači: Brank Cvitković, Franjo Kuhar, Danko Ljuština, Mirjana Majurec, Sanja Marin, 
Žarko Potočnjak, Zlatko Vitez.
09. 12. 0995. TV snimka. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

23
Krleža, Miroslav: KRALJEVO. 
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.
Red. Borna Baletić. Dram. Goran Sergej Pristaš. Sc. Goran Petercol. Izbor kost. Vesna 
Stilinović. Sc. glazba Darko Hajsek. Surad. za pokret i sc. efekte Davor Butković i Mladen 
Pričar. Obl. svjetla Marijan Štrlek. Obl. zvuka Mladen Bregović.
Izvođači: Janez – Slavko Brankov. Štijef – Ljubomir Kerekeš. Anka – Jagoda Kralj-Novak. 
Herkules  – Stojan Matavulj. Margit – Gordana Job. Stella – Marija Krpan. Madame – Vesna 
Stilinović. Lola – Mirjana Sinožić. Gđa. Hajnal – Sunčana Zelenika. Zbor – Zvonko Zečević, 



379

Robert Plemić, Zdenko Brlek, Ljiljana Bogojević, Andrijana Jukić, Darko Plovanić, Renata 
Horvatek.
09. 12. 1995. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

VII. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1996.
24
Hofmannsthal, Hugo von: JEDERMANN ILITI VSAKOVIČ (JEDERMANN; ČOVJEK). 
Na kajkavski pretočil Tomislav Lipljin. 
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.
Red. Georgij Paro. Sc. Dinka Jeričević. Kost. Marija Žarak. Maske Nives Čičin-Šain. 
Oslikavanje kulisa i izrada figura Ivan Duić. Sc. glazba Dragutin Novaković Šarli. Pom. 
redatelja Radomir Šalamun.
Izvođači: Jederman iliti Vsakovič – Ljubomir Kerekeš. Napovedatel – Tomislav Lipljin. Gospodin 
Bog – T. Lipljin. Smrt – Vesna Stilinović. Vrag – Ivica Plovanić. Vsakovičova mater – Marija Krpan. 
Vsakovičof prijatel – T. Lipljin. Špan – Darko Plovanić. Siromak sosed – Zvonko Zečević. Dužnik 
– I. Plovanić. Dužnikova žena – Jagoda Kralj-Novak. Priležnica – Barbara Rocco. Debeli rođak 
– Robert Plemić. Suhi rođak – Zdenko Brlek. Vsakovičovih pajdašov – Zvonimir Jelačić, Renata 
Horvatek. Puce – R. Horvatek, Andrijana Jukić. Mamon – Z. Zečević. Dela – Sunčana Zelenika. 
Vera – J. Kralj-Novak.  Frater – T. Lipljin. Anđel – B. Rocco. Sluge, stražari, miništranti, vragi, 
anđeli i kosturnjaki – Igor Gužvinec, Denis Pajtak, Branko Šurlan, Vinko Sambolec. Mužikaši – 
D. Novaković Šarli, Mladen Bregović, Josip Levanić, Benjamin Šambar.
08. 12. 1996. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

25-26
Krleža, Miroslav: ADAM I EVA / HRVATSKA RAPSODIJA. Alegorije.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. i dram. Zlatko Sviben. Sc. Drago Turina. Kost. Mirjana Zagorec. Kor. Jasna Frankić 
Brkljačić. Sc. glazba Davor Rocco.
09. 12. 1996. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

25
Krleža, Miroslav: ADAM I EVA.
Izvođači: Čovjek, Adam – Velimir Čokljat. Žena, Eva – Mira Perić. Sluga u hotelu, Gospodin u 
crnom, Hotelski susjed, Gospodin s lulom u brzovlaku, Kelner u krčmi pod zemljom – Krešimir 
Mikić. Majka – Sandra Lončarić. General – Milenko Ognjenović. Gospođa u crnini – Tatjana 
Bertok. Dama – Ljiljana Krička. Gospodin sa zagonetkom – Davor Panić. Opatica – Jasna 
Odorčić. Trgovački putnik – Slaven Špišić. Hotelski gosti, gospoda u kaputima, glas serenade, 
svećenik – Saša Anočić, Hrvoje Barišić, Đorđe Bosanac, Lidija Florijan, Augustin Halas, 
Radoslava Mrkšić, Nela Kočiš, Dražen Kolar, Mario Rade, S. Špišić.
09. 12. 1996. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



380

26
Krleža, Miroslav: HRVATSKA RAPSODIJA.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Izvođači: Sušičava s košnicom – N. Kočiš. Ljudeskara sa sjekirom – Đ. Bosanac. Samilosni, 
bljedoliki – D. Panić. Glas, jedan ženski – Lj. Krička. Seljačina na befel – H. Barišić. Ugursuz, 
momče – L. Florijan. Mornar, ždere i udara – M. Rade.  Mujo, zoblje i čudi se – A. Halas. 
Civil, protestira i grebe – S. Anočić. Frontaš sa štakom – S. Špišić.  Frontaš sa kolerom – D. 
Kolar. Frontaš na kolicima – H. Barišić. Ljevoruki, s kolajnom – M. Ognjenović. Mati idiota – 
Anita Schmidt. Mati, krastave – J. Odorčić. Piskutljiva starica – R. Mrkšić. Idiot, šugavi – Đ. 
Bosanac. Krastav, djevojčica – N. Kočiš. Borbeni, viče – S. Anočić. Rezignovani – H. Barišić. 
Seljak, glas – S. Špišić. Seljak, drugi – D. Kolar. Seljak, treći – M. Rade.  Pučki ustaša, sijedi 
ratnik – M. Ognjenović. Jedna, sama vuče plug – S. Lončarić. Žene, túžê – T. Bertok, N. 
Kočiš, R. Mrkšić, J. Odorčić, A. Schmidt, Ana Stanojević. Snaše, pijane i crvene – T. Bertok, L. 
Florijan, N. Kočiš, S. Lončarić. Starkelja, stari – A. Halas. Anđa, mlada – S. Lončarić. Momče, 
bez Anđe – D. Kolar. Ćelavi bez brašna – S. Anočić. Kondukter, od Kistunféle- gyháze – D. 
Panić. Sremac, cjeliva – Đ. Bosanac. Žandar, rukuje – H. Barišić. Roštenjarke, neobične ružne – 
T. Bertok, L. Florijan, N. Kočiš, S. Lončarić. Invalid, ima proteze – H. Barišić. Bakter, ima sina 
– A. Halas. Tradicija, hrvatska i zakopana, Njegovo veličanstvo, hrvatski genije, Menažerija, 
balet – T. Bertok, L. Florijan, Lj. Krička, Silvija Perošević, Snježana Horvat, Zrinka Stilinović,. 
Senzacija, u crvenom talaru – S. Anočić. Izvikivači, u diplomatskim dresovima – N. Kočiš, S. 
Lončarić, J. Odorčić, M. Ognjenović.  Sumnjivci, zakrinkani – T. Bertok, L. Florijan, A. Halas, 
Lj. Krička, D. Panić. Primaš, Violina – Tomislav Hühn. Harmonika, svira – Predrag Stojić.
 09. 12. 1996. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

27
Ivakić, Joza: POUZDANI SASTANAK.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red., sc., kost. i izbor sc. glazbe Damir Munitić.
Izvođači: Gjuka Kolundžić – Slaven Špišić. Reza – Lidija Florijan. Milka – Sandra Lončarić. 
Milan Bujanović – Vjekoslav Janković. Jakob Serdić – Hrvoje Barišić. Julka – Kornelija Kočiš. 
Matiša Salajković – Krešimir Mikić. Vikica – Tatjana Bertok. Gjuro Dijanović – Dražen Kolar. 
Milutin Takačević – Mario Rade. Stoka Kalaparić – Saša Anočić. Ivan Samokres – Dražen 
Kolar. Jakša Pijavica – M.  Rade. Pero Crvenperka – H. Barišić. Fila Franić – S. Anočić.
10. 12. 1996. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

28
Kolar, Slavko: BREZA. Dramatizirali Boris Svrtan i Davor Žagar. Ideja i predložak Fabijan 
Šovagović prema pripovijetki i filmskom scenariju Slavka Kolara, Ante Babaje i Božidara 
Violića. 
Gradsko dramsko kazalište Gavella, Zagreb.



381

Red. Krešimir Dolenčić. Dram. D. Žagar. Sc. Dinka Jeričević. Kost. Jasna Novak. Kor. Ivo 
Ivančan i Mojmir Golemac. Sc. glazba Siniša Leopold.
Izvođači: Janica Labudan – Bojana Gregorić Novković. Marko Labudan – B. Svrtan. Joža Sveti 
– Goran Grgić. Kata Labudan – Marija Kohn. Mika Labudan – Emil Glad. Jaga Labudan – 
Marina Nemet-Brankov.  Roža Ježović – Slavica Knežević-Torjanac. Reza Turković – Helena 
Buljan. Janko Turković – Slavko Brankov. Mato Mlinarić – Ranko Zidarić. Nadšumar – Krešimir 
Zidarić. Bara Domitrović – Ankica Dobrić. Tomo Žugečić – Marino Matota. Jura Žugečić – 
Nenad Cvetko. Marena Brezovka – Ana Horvat. Velečasni – Ante Dulčić. Lojzek – Riki Brzeska. 
Štefa – Ana Kelin. Imra – Vladimir Kelin. Đuka – Vladimir Kuraja. Jalža – Jadranka Gračanin. 
Domači mužikaši – Ivica Đurišić, Drago Fijačko, Vladimir Genz, Josip Kokanović.
11. 12. 1996. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

VIII. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1997.
29
Smetana, Bedřich: PRODANA NEVJESTA (PRODANÁ NEVĔSTA). Komična opera u tri 
čina. Libreto napisao Karel Sabina.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. i dir. Zoran Juranić. Sc. Aleksandar Augustinčić. Kost. Diana Kosec-Bourek. Kor. Sonja 
Kastl.
Izvođači: Krušina – Vlaho Ljutić. Ljudmila – Sanja Uroić. Marica – Sanja Toth Špišić. Miha 
– Damir Baković. Hata – Cecilija Car. Vašek – Miljenko Đuran. Janko – Damir Fatović. Kecal 
– Ivica Šarić. Direktor cirkusa – Nenad Tudaković. Esmeralda – Ljiljana Čokljat. Indijanac – 
Tomislav Binder.
Članovi baleta – Milica Sabo, Dijana Takač, Svebor Sečak, Ivana Krešić, Sanja Dodig, Ioan 
Barbu, Snježana Horvat, Nikolina Bernvald, Zorislav Štark, Suzana Bračun, Zoran Blaban.
07. 12. 1997. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

30
Hrčić, Fran: ŠETNJA PO KROVU. Satirska (pomalo satirična) igra u tri čina.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Nina Kleflin. Sc. Vladimir Domitrović. Kost. Ruta Knežević. Sc. glazba Igor Valeri.
Izvođači: Dr. Celjak – Saša Anoćić. Muci – Tatjana Bertok. Arsen – Hrvoje Barišić. Rudi – 
Slaven Špišić. Kiki – Krešimir Mikić.
 08. 12. 1997. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

31
/ Begović, Milan: / BEGOVIĆ-CABARET. Prema drami PUSTOLOV PRED VRATIMA 
Milana Begovića. U predstavi korišteni tekstovi Franka Wedekinda, Tina Ujevića, Jeana-Luca 
Godarda, Williama Shakespearea, Luigia Pirandella, Bassialea, Janka Polića Kamova, Heinrich 
Heinea, Rolanda Barthesa, Sigismunda Freudea, Arthura Schnitzlera, Tristana Tzara, Jeana 



382

Martina Charcota, Jeana Janeta, Miroslava Krleže, Molièrea. Preradba Pierre Diependaële. 
Preveli na francuski Vlatka Valentić, Ivica Buljan, Bernard Diss, P. Diependaële.
Teatar ITD, Zagreb i Francuski institut, Zagreb..
Red. P. Diependaële. Dram. I. Buljan. Sc. Marina Bauer, Nataša Markovinović, Alan Vlahov. 
Kost. Mirjana Zagorec. Sc. glazba Didier Douet. Kor. Luis Ziegler.
Izvođači: Ana Karić, Mladena Gavran, Edita Majić, Nina Violić, Pero Juričić, Ranko Zidarić, 
Vinko Štefanac, Tvrtko Jurić, D. Douet, Frédéric Solunto.
 09. 12. 1997. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

32
Lukić, Darko: PLASTIČNE KAMELIJE. Kazališna sapunica.
Hrvatsko narodno kazalište Ivana pl. Zajca, Rijeka.
Red. Nenni Delmestre. Dram. Magdalena Lupi. Sc. Dalibor Laginja. Kost. Danica Dedijer. Sc. 
glazba Lina Vengoechea. Kor. Edita Pustišek.
Izvođači: Edi – Nenad Šegvić. Nina – Doris Šarić Kukuljica. Toni – Alen Liverić. Scenski 
radnik, ”Hamlet”, Kazališni duh – Asim Bukva. Marko – Denis Brižić. Renato – Galliano 
Pahor. Klara –  Andrea Blagojević Mangano. Greta Garbo – Zrinka Kolak Fabijan. Sarah 
Bernhardt – Edita Karađole. Gospođa Ema – Marija Geml. Marie Duplessis – Ana Kvrgić.
Baletni ansambl – Vitali Klok, Andrei Koteles, Dan Aleksandru Rus, Zoran Jakšić, Dmitrij 
Andreitchouk, Valerian Rasskazov, Irina Tanase, Svetlana Krutova, Svetlana Andreitchouk, 
Jelena Bagarić, Adriana Laszesa, Tena Ferić, Silvija Fontana, Benjamin Hrupački.
10. 12. 1997. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

IX. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1998.
33
Brešan, Ivo: UTVARE. Dramske transmutacije. 
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Želimir Orešković. Dram. Nives Madunić. Sc. Vladimir Androić. Kost. Ljubica Wagner. 
Sc. glazba Igor Valeri.
Izvođači: Dr. Rudolf Bakotić, Vladimir Iljič Lenjin – Ivan Brkić. Jakov Stinčić, Domagoj – 
Darko Milas. Dr. Ivan Bolju, Klonimir, Domagojev dvorjanin – Davor Panić. Milan Vuković, 
Rusmir – Đorđe Bosanac. Mila Bakotić – Tatjana Bertok. Dr. Matko Vekić, Petar Zrinski – Saša 
Anočić. Dr. Renco Gardijan, Fran Krsto Frankopan – Hrvoje Barišić. Dr. Ratko Rudeša, Petar 
Bukovački – Mario Rade. Katica Lončar, Katarina Zrinska – Lidija Florijan. Vlado Sovulj 
Brko – Milenko Ognjenović. Žarko Stanić – Slaven Špišić. Dr. Maks Hubert – Velimir Čokljat. 
Joško Zorica, Marko Gudelj – Augustin Halas. Pavao Bakotić – Vjekoslav Janković. Vesna – 
Radoslava Mrkšić. 
07. 12. 1998. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



383

34
Krleža, Miroslav: LEDA. Komedija jedne karnevalske noći u četiri čina. 	
Hrvatsko narodno kazalište Ivana pl. Zajca, Rijeka.
Red. Zlatko Sviben. Dram. Magdalena Lupi. Sc. Lara Badurina. Kost. Jasna Bajlo. Sc. glazba 
Elvis Stanić. Kor. Žak B. Valenta. Obl. svjetla Deni Šesnić.
Izvođači: Vitez Oliver Urban – Zdenko Botić. Klanfar – Adnan Dino Palangić. Melita – Ecija 
Ojdanić. Aurel – Davor Jureško. Klara – Olivera Baljak. Fanny – Sabina Salamon. Prva dama 
– Riad Ljutović. Druga dama – Ana Kvrgić. Treća dama – Zlata Perlić. Gospodin – Eduard 
Černi. Smetlar – Alojz Usenik.
09. 12. 1998. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

35
Krleža, Miroslav: U AGONIJI. Drama u dva čina. 
Hrvatsko narodno kazalište, Zagreb.
Red. Georgij Paro. Sc. Dinka Jeričević. Kost. Zlatko Bourek. Izbor sc. glazbe Vesna Šir. 
Obl. svjetla D. Jeričević i Josip Levačić. Pom. kostimografa Katarina Radošević-Galić. Jez. 
savjetnica Đurđa Škavić.
Izvođači: Barun Lenbach – Božidar Alić. Laura Lenbachova – Ena Begović. Dr. Ivan plemeniti 
Križovec – Ljubomir Kerekeš. Grofica Madeleine Petrovna – Branka Cvitković. Gluhonijemi 
prosjak – Zoran Smiljanić. Marija – Višnja Kiš. 
10. 12.1998. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

X. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 1999.
36
Ivakić, Joza: INOČE.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Želimir Orešković. Dram. Nives Madunić-Barišić. Sc. Vladimir Androić. Kost. Mandica 
Lerinc. Sc. glazba Igor Valeri.
Izvođači: Andro Elešević – Darko Milas. Kaja – Mira Perić. Ljuba – Sandra Lončarić. Gazda Fila 
Lovretić – Milenko Ognjenović. Polka – Radoslava Mrkšić. Lovra Šlajbakov – Đorđe Bosanac. 
Gabra Kalavardin – Hrvoje Barišić. Maca – Anita Schmidt. Baba Teza – Ana Stanojević. 
Did’ Bariša – Augustin Halas. Snaša Ivka – Jasna Odorčić. Ciganka Gatara – Ljiljana Krička. 
Djevojke žetelice – Danijela Božičević, Martina Paulay, Đurđica Tomaš, Barbara Zdelar, Ivona 
Eftimov, Jasna Komendanović. Svirači – Iljko Šimić, Franjo Janc, Stjepan Gubaš. Momci i 
djevojke – Plesna skupina Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku.
07. 12. 1999. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



384

37
Šnajder, Slobodan: KOD BIJELOG LABUDA.
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.
Red. i sc. Petar Veček. Kost. Edita Žagar. Sc. glazba Dragutin Novaković Šarli.
Izvođači: Nina – Vesna Stilinović. Larisa – Barbara Rocco. Aljoša – Robert Plemić. Kapuz – 
Zvonko Zečević. Kovalenko – Ljubomir Kerekeš. Glumica – Jagoda Kralj-Novak. Lohengrin – 
Berislav Tomičić. Žena – Mirjana Sinožić. Starac u stolici – Nikolaj Popović. Djevojka – Nadja 
Tobias. Veliki šef – Darko Plovanić. Mafijaš 1 – Zdenko Brlek, Mafijaš 2 – Siniša Medved, 
Mafijaš 3 – Miro Hrebak. Barska dama, Udovica – Gordana Job. Pjevačica – Ivana Lazar. 
Zlatni glas Kod bijelog labuda – D. Novaković Šarli.
08. 12. 1999. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

38
Bakarić, Tomislav: HASANAGA. Ratnikova tragična priča u sedam prizora.
Hrvatsko narodno kazalište, Zagreb.
Red. Marin Carić. Sc. Zlatko Kauzlarić Atač. Kost. Mirjana Zagorec. Sc. glazba Igor Savin. 
Sc. pokret Jasna Frankić Brkljačić. Pom. redatelja Mario Kovač. Jez. savjetnica Đurđa Škavić.
Izvođači: Hasanaga – Dragan Despot. Ljuba – Mirta Zečević. Merja – Iva Marjanović. Fra 
Lovro – Ivan Brkić. Beg Pintorović – Mladen Vulić. Kadija iz Imotskog – Zijad Gračić. Husejin 
– Dušan Gojić. Nusret – Darko Ćurdo. Glasnik – Kruno Šarić. Stari svat – Ivan Katić. Sluškinja, 
Obikuša – Iva Derniković. Agini bojovnici – Grupa Zli bubnjari, Zagreb: Kornel Šeper, Goran 
Matošić, Goran Goldberger, Marko Matošić, Danijel Sikora, Bojan Kotzmuth, Nikola Uršić, 
Dubravko Dragojević, Miodrag Gladović.
09. 12. 1999. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

39
Stipanović, Roman: MÜNCHHAUSEN. Prema djelu ČUDNOVATA PUTOVANJA VODOM 
I ZEMLJOM, VOJNE I VESELE DOGODOVŠTINE BARUNA MÜNCHAUSENA 
(WUNDERBARE REISEN ZU WASSER UND ZU LANDE, FELDZÜGE UND LUSTIGE 
ABENTEUR DES FREYHERRN VON MÜNCHHAUSEN) Gottfrieda Augusta Bürgera.
Kazališna produkcija Movens, Zagreb.
Red. Boris Kovačević. 
Izvođač: Barun Münchhausen – Vilim Matula.
10. 12. 1999. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



385

XI. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2000.
40
Stojsavljević, Vladimir: TANGO DRUGI PUT. Groteska. 
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. V. Stojsavljević. Sc. Zvonimir Lončarić. Kost. Marija Žarak. Kor. Edvin Liverić. Majstori 
društvenog plesa Rejhana Nuhanović i Darko Valentić. Sc. glazba i izbor glazbe Igor Valeri. 
Izvođači: Mladić ili Domagoj – Mario Rade. Marija – Jasna Odorčić. Stanko – Milenko 
Ognjenović. Lice zasad zvano Baka ili Katarina – Radoslava Mrkšić. Stariji partner ili Josip – 
Slaven Spišić. Partner s brčićima ili Edek – Vjekoslav Janković. Dobrila – Nela Kočiš.
06. 12. 2000. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

41
Jergović, Miljenko: TI SI TAJ ANĐEO.
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.
Red. Hana Veček. Sc. Dinka Jeričević. Kor. i izbor sc. glazbe  Edvin Liverić.  Surad. za govor 
znakova Ekrem Ahmić. 
Izvođači: Magda – Marija Krpan. Igor – Darko Plovanić. Rudolf  Alvađ – Stojan Matavulj. Žak 
– Robert Plemić. Karlo – Alen Liverić. Prof. Kraljević – Zdenko Brlek. Njegova kćer – Dijana 
Bolanča. Marta – Mirjana Sinožić. Franjo – Božidar Smiljanić. Višnja – Gordana Job. Elvira 
– Jagoda Kralj-Novak. Marina – D. Bolanča. Mara – Nataša Dangubić. Tomaž – R. Plemić. 
Mahir – Marinko Prga. Nela – Ljiljana Bogojević. Smijeh – Barbara Rocco. Dar – A. Liverić.
07. 12. 2000. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

42
Krleža, Miroslav: POVRATAK FILIPA LATINOVICZA. Jedna scenska redukcija romana. 
Dramatizirao Georgij Paro.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. G. Paro. Sc. Dinka Jeričević. Kost. Diana Kosec-Bourek. Sc. glazba Pavao Begovac.
Izvođači: Filip – Darko Milas. Regina – Ana Stanojević. Liepach – Milenko Ognjenović. 
Baločanski – Velimir Čokljat. Vanda – Nela Kočiš. Bobočka – Sandra Lončarić. Kyriales – 
Zlatko Vitez. Joža Podravec – Davor Panić. Francek – Pavao Begovac.
0 8. 12. 2000. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

43
Senker, Boris: CABARET ITD.
Teatar ITD, Zagreb.
Red. Robert Raponja i Lana Bitenc. Sc. Vjekoslav Vojo Radoičić. Izbor kost. Đurđa Janeš. Kor. 
Rajko Pavlić. Sc. glazba Franci Blašković i Arinka Blašković. Gl. suradnik Duško Zubalj. Obl. 
svijetla Miljenko Bengez.



386

Izvođači: Zagorka – Mladena Gavran. Krleža – Marko Torjanac. Šenoa – Adam Končić. Matoš 
– Enes Vejzović. Klavirska pratnja – Duško Zubalj.
09. 12. 2000. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

XII. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2001.
44
Gavran, Miro: SVE O ŽENAMA.
Epilog teatar, Zagreb.
Red. Nina Kleflin. Sc. Miljenko Sekulić. Kost. Marija Ban.
Izvođači: Lada, Greta, Nena, Mima, Karolina – Doris Šarić Kukuljica. Anita, Dubravka, 
Marija, Bina, Agneza – Ksenija Pajić. Stela, Olga, Jasna, Dada, Luiza – Mladena Gavran.
04. 12. 2001. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

45
Krleža, Miroslav: MICHELANGELO BUONAROTTI. Preveo Silvio Ferrari. Preradio 
Gianfranco Pedullà. Glazba Johnatan Faralli.
Hrvatsko narodno kazalište Ivana pl. Zajca – Talijanska Drama, Rijeka.
Red. G. Pedullà. Sc. i kost. Stefania Battaglia. Svjetlo Deni Šestić. Maska Toni Pleštić.
Izvođači: Michelangelo Buonarotti – Pier Luigi Zollo. Laura Colonna – Andreja Blagojević. 
Lik iz krčme – Rosanna Bubola. Francesco, Prvi famulus – Fernando Maraghine. Mario, Drugi 
famulus – Francesco Botti. Papa – Giulio Marini. Nepoznati – Giusy Merli. Baraba – Toni 
Pleštić. 
05. 12. 2001. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

46
Stazić, Nenad: PLJUSKA.
Satiričko kazalište Kerempuh, Zagreb.
Red. Vinko Brešan. Sc. Velimir Domitrović. Kost. Đurđa Janeš. Kor. Blaženka Kovač.
Izvođači: Prvi činovnik – Željko Königsknecht. Drugi činovnik – Ljubomir Kapor. Šef – Edo 
Vujić. Ministar – Zvonimir Torjanac. Premijer – Vlatko Dulić.
06. 12. 2001. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

47
Pristaš, Sergej: ČOVJEK STOLAC.
BAD&CO i Teatar ITD, Zagreb.
Red. i kor. Goran Sergej Pristaš. Dram. Ivana Sajko. Glazba Helge Hinteregger.
Izvođači: Nikolina Bujas, Pravdan Devlahović, Damir Bartol Indoš.
07. 12. 2001. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



387

XIII. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2002.
48
Krleža, Miroslav: KRALJEVO. 
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Vladimir Gerić. Kor. Milko Šparemblek. Dram. Marijana Fumić. Sc. Vladimir Androić. 
Kost. Ivana Bakal. Glazba Neven Frangeš.
Izvođači: Dacar – Eduard Srčnik. Kumek Šestinčan – Slaven Špišić. Pijani Kožar – Krunoslav 
Tuma. Kožarova žena – Marina Krešić. Malograđanin – Davor Panić.  Gospodin Purgar – 
Mario Rade. Purgarske gospe – Marija Knežević, Helga Nemet, Slavica Benevrekić, Đurđica 
Tomaš-Grubešić. Debeli Purgar, kućevlasnik  gospon Blažina – Predrag Stojić. Staro Ture – 
Dalibor Tordinac. Gazda Japica, krčmar kod “Crvenog nosa” – Milenko Ognjenović, Mamica 
– Jasna Odorčić, Gost – Nenad Tudaković. Pekar – Davor Solanović. Konobarice – Ljiljana 
Čokljat, Radmila Šterle. Jedan gost – Igor Knežević. Drugi gost – Tomislav Binder. Gosti – 
Zvonimir Vrbanić, Vedran Vrselja, Goran Fistanić, Zdenko Targuš. Kočever – Damir Baković. 
Makedonac – Ivan Peko. Cukerbeker – Dražen Karlić. Kobasičar – Laslo Pein. Margit – Tatjana 
Bertok-Zupković. Stella – Kornelija Kočiš. Slijepac – Josip Slam. Dinstman – Alan Marinić. 
Madam  – Ana Stanojević. Lola – Ljiljama Krička-Mitrović. Hajnal – Lidija Florijan. Jedna 
djevojka – Mirjana Peteš. Janez, sluga kod Pogrebnog zavoda za svečane pogrebe – Vjekoslav 
Janković. Baraba – Slaven Špišić. Cure – Zrinka Stilinović, Danijela Ratić, Adrijana Andrašek, 
Antonija Pintarić, Tihana Lubina. Štijef, utopljenik – Đorđe Bosanac. Planetarica – Snežana 
Lubina. Prvi gospodin – M. Rade. Drugi gospodin – D. Panić. Čarobnjak – K. Tuma. Glasovi 
Talijana – Ronald Lekić, Darko Lorenz. Anka, Janezov ideal – Anita Schmidt. Herkules, 
Ankin ljubavnik – Augustin Halas. Djeca – Borna Brtan, Domagoj Gombarović, Tibor Hudžik, 
Stjepan Ištuk, Alen Majetić, Lucija Škaro.
Premijera: 04. 12. 2002. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

49
Ivšić, Radovan: AKVARIJ.
Hrvatsko narodno kazalište Ivana pl. Zajca, Rijeka.
Red. Mario Kovač. Dram. Ana Prolić. Sc. Dalibor Laginja. Kost. Ivana Popović. Obl. svjetla 
Deni Šesnić. Izbor glazbe M. Kovač. Lek. Zdenko Botić.
Izvođač: Novinar – Damir Orlić. Latica – Ana Kvrgić. Uho u kožnatom kaputu – Dražen 
Mikulić. General Gala – Adnan Palangić. Pukovnik Nik – Zdenko Botić. Vodnik – Davor 
Jureško.  Stražar – Biljana Torić. Stražar – Sabina Salamon. Logorašica – Vedrana Balen. 
05. 12. 2002. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

50
Krleža, Miroslav: GOSPODA GLEMBAJEVI.
Hrvatsko narodno kazalište, Split.
Red. Aleksandar Anurov. Sc. Viktor Kharitonenko. Kost. Marija Žarak. Kor. Valerij Miklin. 
Obl. svjetla Zoran Mihanović. Obl. tona Ivica Bilić. 



388

Izvođač: Naci (Ignjat Jacques) Glembay – Josip Genda. Barunica Castelli-Glembay – Ksenija 
Prohaska. Dr. phil. Leone Glembay – Ante Čedo Martinić. Sestra Angelika Glembay – Bruna 
Bebić-Tudor. Titus Andronicus Fabriczy-Glembay – Pero Vrca. Dr. iuris Puba Fabriczy-
Glembay – Robert Kurbaša. Dr. med. Paul Altmann – Elvis Bošnjak. Dr. theol. et phil. Alojzije 
Silberbrandt – Žarko Radić. Barunice – Jasna Malec, Silvana Stanić, Zlata Kovačić. Gosti na 
balu – Lorina Dragičević, Maja Suton, Nikola Marčić, Remulus Marian Dimache, Romulus  
Marian Dimache, Adrian Schrimint. Franz – Marin Tudor. Marija – Ana Maras. 
06. 12. 2002. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

51
Krleža, Miroslav: HRVATSKI BOG MARS.
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu.
Red. Ozren Prohić. Dram. O. Prohić i Lada Martinac-Kralj. Sc. i autor video projekcije Ivan 
Faktor. Kost. Doris Kristić. Sklad. Davor Bobić. Kor. Ksenija Zec. 
Izvođač: Marinko Prga, Ljiljana Bogojević, Zvonko Zečević, Tomislav Lipljin, Stojan Matavulj, 
Ivica Plovanić, Darko Plovanić, Jagoda Kralj-Novak, Barbara Rocco, Robert Plemić, Zdenko 
Brlek, Marija Krpan, Vesna Stilinović, Simona Kostiha, Filip Horvat, Martina Cikač.
07. 12. 2002. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
 

XIV. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2003.
52
Budak, Pero: TEŠTAMENAT. Lakrdija u tri čina.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Robert Raponja. Sc. Miljenko Sekulić. Kost. Marinela Jeromela. Kor. Rajko Pavlić. Sc. 
glazba Mate Matišić.
Izvođač: Ljudan – Zvonimir Torjanac. Joco – Davor Panić. Boban – Radoslav Spitzmüller. 
Maka – Đorđe Bosanac.  Vrane – Slaven Špišić. Ludonja – Vjekoslav Janković. Kika – 
Radoslava Mrkšić. Cuka – Lidija Florijan. Manda – Ana Stanojević.  Antoan, TV režiser – 
Augustin Halas.  Mario, asistent – Mario Rade. Rođaci –  Ljiljana Krička, Jasna Odorčić, 
Nenad Tudaković.  Kamerman – Jadran Grubišić.  TV tehničari – Mislav Stanojević, Roland 
Lekić. Mještani i maškare – Predrag Stojić, Tomislav Binder, Josip Slam, Snježana Lakotić, 
Radmila Šterle, Marina Tudaković.
07. 12. 2003. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

53
Kušan, Ivan: ČARUGA. Raspjevani pučki igrokaz s pucanjem i umorstvom.
Zagrebačko gradsko kazalište Komedija, Zagreb
Red. Damir Lončar. Sc. Ivo Knezović. Kost. Mirjana Zagorec. Sc. glazba Ozren Depolo.
Izvođač: Juraj Ardonjak – Ivica Zadro. Ankica Ardonjak – Mila Elegović Balić.  Miroslav 
Frankić  – Željko Duvnjak.  Boris Možbolt – Saša Buneta. Tonka Možbolt – Jasna Palić 



389

Picukarić. Josip Zeljić – Davor Svedružić. Jovo Stanisavljević Čaruga – Damir Lončar. Nikola 
Giljetić – Zlatko Ožbolt. Adam Žažić – Vid Balog.
08. 12. 2003. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

54
Prolić, Ana: SLUČAJ HAMLET. 
Gradsko dramsko kazalište Gavella, Zagreb.
Red. Mario Kovač. Dram. A. Prolić. Sc. i kost. Tijana Cvetković. Glazba Hrvoje Nikšić i 
Nikša Marinović. Izbor sc. glazbe M. Kovač. Obl. svjetla Olivije Marečić. Obl. zvuka Julio 
Šimunković i Christian Kanazir. Red. video materijala – Robert Orhel.
Izvođač: Hamlet – Bojan Navojec. Voditelj – Sreten Mokrović. Kraljica Gertruda – Helena 
Buljan. Polonije – Slavko Brankov. Kralj Klaudije – Zoran Gogić. Ofelija – Ines Bojanić. 
Horacije – Siniša Ružić. Guildenstern – Janko Rakoš. Rosencrantz – Robert Ugrina. Laert – 
Enes Vejzović. Gospođica Julija – Mirjana Majurec. Moderatorica – Ivana Bolanča.
09. 12. 2003. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

55
Šenoa, August: LJUBICA.
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.
Red. Želimir Mesarić. Dram. Ante Armanini. Sc. Velimir Domitrović. Kost. Diana Kosec-
Bourek. Kor. Svetlana Lukić. Sc. glazba Dragutin Novaković Šarli.
Izvođač: Ljubica Ružićeva – Jagoda Kralj-Novak. Đuro Radić – Ljubomir Kerekeš. Vlatko 
Cvjetković – Robert Plemić.  Jelica – Ljiljana Bogojević. Grahovac – Ivica Plovanić. Lujo 
Biberović – Zvonko Zečević. Marko – Stojan Matavulj. Paunovićka – Marija Krpan. Barunica 
Rodićeva – Mirjana Sinožić. Ljubica Benčićeva – Sunčana Zelenika Konjević. Benčić – 
Tomislav Lipljin. Edo – Berislav Tomičić. Gospođa Ljubićeva – Gordana Job. Malvina – Ivana 
Lazar. Vujić – Zdenko Brlek. Jurić – Zvonimir Jelačić. Glazbeni praktikant Maks – Dragutin 
Novaković Šarli. Pjevačice kupleta – Ljiljana Bogojević i B. Tomičić. 
10. 12. 2003. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

XV. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2004.
56
Sajko, Ivana: NARANČA U OBLACIMA.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Franka Perković. Dram. Marijana Fumić. Sc. Ivo Knezović. Kost. Mirjana Zagorec. 
Izbor sc. glazbe  Igor Valeri. Kor. Nikola Livančić.
Izvođači: Schilla – Sandra Tankosić. Oscar – Ivan Glowatzky. Prvi anđeo čuvar – Nela 
Kočiš. Drugi anđeo čuvar – Milenko Ognjenović. Majka – Ana Stanojević. Tonac – 
Vjekoslav Janković. 
07. 12. 2004. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



390

57
Zajc, pl. Ivan: NIKOLA ŠUBIĆ ZRINJSKI. Glazbena tragedija u tri čina, 8 slika. Libreto 
Hugo Badalić. Revizija i rekontrukcija Mladen Tarbuk.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Ivica Krajač. Dir. Zoran Juranić. Sc. Zlatko Kauzlarić Atač. Kost. Ika Škomrlj i Dženisa 
Pecotić. Kor. Sonja Kastl. Svjetlo i projekcija Deni Šesnić.
Izvođači: Nikola Šubić Zrinjski –  Siniša Hapač. Eva – Katalin Brunja-Hihlik. Jelena 
– Valentina Fijačko. Gašpar Alapić – Berislav Jerković. Vuk Paprutović – Josip Slam.  
Sulejman – Berislav Puškarić. Mehmed Sokolović – Damir Fatović. Mustafa – Predrag Stojić. 
Ali Portuk – Laszlo Pein. Ibrahim Begler beg – Slobodan Cvetičanin. Timoleon – Damir 
Baković. Fatima – Marina Tudaković. Zulejka – Mirjana Peteš. Osmanka – Danijela Ratić. 
Sokolica – Snežana Lubina. Mejra – Snježana Lakotić. Turski imam – Davor Panić. 
08. 12. 2004. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

58
Gjalski, Ksaver Šandor: U NOĆI. Adaptacija Tomislav Pavković.
Kazališna družina Kufer, Zagreb.
Red. T. Pavković. Sc. zatečeni prostor i tamo zatečeno. Kost i izbor glazbe svi po malo.
Izvođači: Petar Krešimir Kačić – Ivan Glowatzky. Živko Narančić – Filip Juričić. Gospođa 
Ninković, Šmirganzova – Asja Jovanović. Tinka Ninković, Ružica Šmirganz – Renata Sabljak. 
– Barunica Nelly Leporte, Vilma Mirković – Nataša Janjić. Petar Hojkić, Bolić – Ozren 
Grabarić. Ivan Jelenčić – Danijel Radečić. Puškarić, Srbin, Lakaj – Živko Anočić.
09. 12. 2004. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

59
Delbianco, Dora: MOTEL MRAK.
Zagrebačko gradsko kazalište Komedija, Zagreb.
Red. Marica Grgurović. Sc. Dinka Jeričević. Kost. Mirjana Zagorec. Sc. glazba Dinko Appelt. 
Obl. svjetla Olivije Marečić. 
Izvođači: Ratko – Davor Svedružić. Anđela – Dubravka Ostojić. Ruža – Antonija Stanišić. 
Henrik – Dražen Čuček. Sanja – Jasna Palić Picukarić. Victor Ball – Saša Buneta.
10. 12. 2004. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
 
60
Kozarčanin, Ivo: SAM ČOVJEK. Scenska adaptacija romana. Adaptacija Tomislav Pavković.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. i izbor glazbe T. Pavković. Kost. Katarina Radošević Galić. Obl. svjetla Olivije Marečić. 
Izvođači: Valentin – Ivan Glowatzky. Valentin, Subjekt – Ozren Grabarić. Mati, Cvjetina 
majka – Radoslava Mrkšić. Tereza, Gospođa Željkić – Jasna Odorčić. Otac, Božidar Burić, 
gradski senator – Đorđe Bosanac. Agata,maćeha, Buga – Tatjana Bertok Zupković. Matija 
Doljanski, Bugin otac, Jakov, seljak, Frakaš – blagajnik, Flankuš – pijanac – Davor Panić. 



391

Profesor Dražić, Profesor Jelenić – Milenko Ognjenović. Višnja, Cvijeta – Ivana Soldo. 
Magistar Haman – Nikša Butijer. Javno mnijenje, Seljaci, Učenici – Mladen Vujčić, Hrvoje 
Perc, Tomislav Bundić. Valentin – Dijete, Dijete, Željko – Matko Duvnjak Jović. Violinist – 
Iona Pauna.
Praizvedba: 07. 12. 2005. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

XVI. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2005.
61
Tomić, Ante: NIŠTA NAS NE SMIJE IZNENADITI. Dramatizacija Aida Bukvić i Dubravko 
Mihanović.
Satiričko kazalište Kerempuh, Zagreb. 
Red. A. Bukvić. Dram. D. Mihanović. Sc. i obl. svjetla Ivo Knezović. Kost. Mirjana Zagorec. 
Obl. zvuka Nikola Čikos.
Izvođači: Siniša Siriščević, vojnik u karauli, iz Splita – Mario Mirković. Imre Nađ, poručnik 
u karauli uz albansku granicu – Franjo Dijak. Ljubomir Karanović zvan Vrapče, vojnik u 
karauli, iz Beograda – Hrvoje Kečkeš. Mirjana Nađ, suprug Imre Nađa, živi u Strugi – Anita 
Matić. Radoslav Jovanović zvan Rade Orhideja, pukovnik, komandant garnizona u Ohridu – 
Edo Vujić. Hasan Nezirović zvan Šišmiš, vojnik u karauli, iz Podrinja – Živko Anočić. Esad 
Rešidbegović, vojnik u karauli , iz Sarajeva – Amar Bukvić. 
08. 12. 2005. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

62
Marinković, Ranko: GLORIJA. Mirakl u 6 slika. Dramaturška obrada Božidar Violić. 
Hrvatsko narodno kazalište, Zagrebu.
Red. B. Violić. Sc. Tihomir Milovac. Kost. Diana Kosec-Bourek. Pom. kostimografkinje Elvira 
Ulip. Sc. glazba Igor Kuljerić. Kor. Snježana Abramović. Obl. svjetla Miljenko Bengez. Jez. 
savjetnica Đurđa Škavić.
Izvođači: Sestra Magdalena, Glorija – Olga Pakalović. Rikardo Kozlović, Floki Flèche – 
Tomislav Stojković. Biskup – Pero Kvrgić. Don Jere – Goran Grgić. Don Zane – Mustafa 
Nadarević. Don Florijo – Ljubomir Kapor. Toma – Žarko Potočnjak. Majka – Ivka Dabetić. 
Toni (Pierrot), klaun – Ivica Pucar. Bimbo, klaun – Christian Peter. Bepp, klaun – Zoran Vukić. 
Kock, klaun – Vedran Alašić. Dr. Mirackle, orguljaš – Juraj Mofčan. Poslužitelj – Matej Kurka.
09. 12. 2005. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

63
Mihanović, Dubravko: ŽABA.
Teatar ITD, Zagreb.
Red. Franka Perković. Sc. Miljenko Sekulić. Kost. Đurđa Adlešić. Sc. glazba Daniel Biffel. 
Obl. svjetla Damir Kruhak. 



392

Izvođači: Zeko – Sreten Mokrović. Toni – Franjo Dijak. Grga – Sven Medvešek. Mladić – Filip 
Juričić.
10. 12. 2005. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

XVII. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2006.
64
Krleža, Miroslav: U AGONIJI. Drama u tri čina.
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.
Red., sc. i dram. Petar Veček. Kost. Ida Križ Posavec. As. redatelja Jagoda Kralj-Novak. Izbor 
sc. glazbe Nataša Maričić. Suradnica za ruski jezik Nataša Gotal.
Izvođači: Barun Lenbach – Ivica Plovanić. Laura Lenbachova – J. Kralj-Novak. Dr. Ivan 
plemeniti Križovec – Marinko Prga. Gluhonijemi prosjak – Nikolaj Popović. 
05. 12. 2006. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

65
Matišić, Mate: SINOVI UMIRU PRVI. 
Gradsko dramsko kazalište Gavella, Zagreb.
Red. Božidar Violić. Sc. Ivo Knezović. Kost. Irena Sušac. Autor glazbe M. Matišić. As. redatelja 
Tea Tupajić.
Izvođači: Jakov – Ljubomir Kapor. Franka – Biserka Ipša. Mićun – Dražen Kühn. Marija – 
Ivana Bolanča. Luka – Darko Milas. Mijo – Enes Vejzović. Božo – Janko Rakoš.  Ante – Sven 
Šestak. Marta – Vlasta Knezović. Galib – Zoran Gogić. Ivica – Sreten Mokrović.  Tihomir 
– Siniša Ružić. Dragoljub – Mario Moharić.  Mafijaši – M. Moharić, Davor Smolić, Rene 
Švarka, Tomislav Turkalj.
06. 12. 2006. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

66
Šehović, Feđa: KURVE. Komedija-antiopereta u 7 slika.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Ivan Leo Lemo. Dram. Nina Skorup. Sc. Vesna Režić. Kost. Ivana Bilandžija. Sklad. 
Zvonimir Dusper. Kor. Larisa Lipovac. Obl. svjetla Deni Šestić.
Izvođači: Šefica baletne trupe – Ana Stanojević. Greta – Sandra Tankosić. Mojca – Lidija 
Florijan. Anica – Tatjana Bertok-Zupković. Eržika – Anita Schmidt. Pepina – Nela Kocsis. 
Persida – Mira Perić-Kraljik. Dietler, satnik – Velimir Čokljat. Leutnant – Milenko Ognjenović. 
Škot – Vjekoslav Janković.
07. 12. 2006. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

67
Senker, Boris: FRIETZSPIEL. 
Narodno pozorište / Narodno kazalište / Népszinház, Subotica. Srbija.



393

Red. i sc. Robert Raponja. Kost. Dragica Pavlović. Kor. Dalija Aćin. Glazba Arinka Šegando.
Izvođači: Jovan Ristovski, Suzana Vuković, Miloš Stanković, Đorđe Simić, Jelena Mihajlović, 
Vladimir Grbić, Ivana Fotez.
08. 12. 2006. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

XVIII. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2007.
68
Međimorec, Miroslav: ZASTAVE, BARJACI, STJEGOVI. Po motivima romana ZASTAVE 
Miroslava Krleže.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Dram. i red. Georgij Paro. Sc. i obl. svjetla Dinka Jeričević. Kost. Marija Žarak. Sc. glazba 
izbor i obrada tonske kulise Davor Rocco. Pom. redatelja i kor. Miljenko Vikić.
Izvođači: Prvi scenski radnik – Mladen Vujčić. Drugi scenski radnik – Majkl Mikolić. Miroslav 
Krleža – Draško Zidar. Kamilo Emerički (Mirković) – Dragan Despot. Pristav – Milenko 
Ognjenović. Prvi žandar – Matija Kezele. Drugi žandar – Goran Guzkić. Ambroz Emerički 
– Slavko Juraga. Eleonora Emerički – Jasna Odorčić. Butler Mika – Augustin Halas. Amadeo 
Trupac – Damir Lončar. Joja – Davor Panić. Horvat, viši činovnik ministarstva vanjskih 
poslova NDH – Slaven Spišić. Petrinović, pristav u MVP NDH – Zorislav Štark. Županić, 
niži pristav u MVP NDH – Miroslav Čabaja. Prvi činovnik u MVP NDH – Jadran Grubišić. 
Drugi činovnik u MVP NDH – Tomislav Bundić. Treći činovnik u MVP NDH – Davor Kovač. 
Žene, djeca, domobrani, ustaše, Nijemci, partizani – Lucija Barišić, Slavica Benevrekić, Marta 
Bolfan, Ivana Boras, Danijel Božićević, Ivor Dobrić, Dražen Karlić, Marija Knežević, Jasna 
Komendanović, Petar Konkoj, Tamara Kučinović, Snežana Lubina, Mirela Matošević, Martina 
Paulay, Luka Piljić, Ivica Rebić, Ivana Soldo, Lino Srčnik, Marina Šoš, Lovro Vukomanović, 
Dalibor Tordinac. Partizanski vodnik – M. Ognjenović. Prvi partizan u pratnji – M. Kezele. 
Drugi partizan u pratnji – G. Guzkić. Partizanka – Zrinka Stilinović. Domobranski časnik – 
Mario Rade. Emmanuela, Kamilova prva tajnica – Nela Kocsis. Partizanski oficir – Goran 
Smoljanović. Prvi partizan – M. Kezele. Drugi partizan – G. Guzkić. Prvi ustaša – Mislav 
Stanojević. Drugi ustaša – Ivan Peko. Svećenik – Hrvoje Perc. Oficir UDBE, istražitelj – M. 
Ognjenović. Sekretarica – Z. Stilinović. Prvi stražar – G. Guzkić. Drugi stražar – M. Kezele. 
General Joža, susjed Joža – Damir Baković. Stjepan, Krležin vozač – Radoslav Spitzmüller. 
Lidija, Krležina tajnica – L. Barišić. Studenti-demonstranti – M. Bolfan, T. Bundić, J. Grubišić, 
P. Konkoj, D. Kovač, T. Kučinović, M. Matošević. Milicioner – M. Ognjenović. Prvi milicioner 
u pratnji – M. Kezele. Drugi milicioner u pratnji – G. Guzkić. Blithauer (Miroslav Krleža) – 
Draško Zidar. Nielsen (dr. Franjo Tuđman) – Velimir Čokljat. Ankica Tuđman – Mira Perić 
Kraljik. Prvi grobar – R. Spitzmüller. Sobarica – L. Barišić. Teklič – H. Perc.
11. 12. 2007. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Sudjeluju zbor Opere Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku i studenti Umjetničke akademije 
u Osijeku (smjer gluma i lutkarstvo).



394

69
Begović, Milan: BEZ TREĆEGA.
Hrvatsko narodno kazalište, Scena 55, Split.
Red. i sc. Goran Golovko. Sc. Sonja Obradović. Obl. svjetla Miroslav Mamić. Jez. savjetnik 
Jagoda Granić.
Izvođači: Marko Barić – Ante Čedo Martinić. Giga, njegova žena – Bruna Bebić Tudor.
12. 12. 2007. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

70
Nadarević, Mustafa: HASANAGINICA. Prema HASANAGINICI Milana Ogrizovića.
Hrvatsko narodno kazalište, Zagreb.
Red. M. Nadarević. Sc. Slavica Radović. Dio rekvizite Mersad Berber. Kost. Diana Kosec-
Bourek. Dram. Lada Kaštelan. Sc. glazba Ljupčo Konstantinov. Obl. svjetla Zoran Mihanović. 
Jez. savjetnik Đurđa Škavić. Pom. redatelja Slađana Kilibarda. Pom. scenografkinje Damir 
Medvešek. Lek. turskog jezika Emina Mehić, Zeynep Atak.
Izvođači: Hasanaginica – Alma Prica. Hasanaga – M. Nadarević.  Hasanagina majka – Marija 
Kohn. Beg Pintorović – Siniša Popović. Imotski kadija – Milan Pleština. Sultanija – Leona 
Paraminski. Luda Ajša – Olga Pakalović. Ćoro – Izet Hajdarhodžić. Medo – Mislav Ivaci. 
Merima – Jelena Miholjek. Meira – Marija Vorih. 
13. 12. 2007. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

71
Matišić, Mate: BLJESAK ZLATNOG ZUBA.
Hrvatsko narodno kazalište u Mostaru, Mostar. Bosna i Hercegovina.
Red. Nina Kleflin. Sc. Marin Gozze. Izbor sc. glazbe Robert Torre. Obl. svjetla Aleksandar 
Mondecar. Lek. Vedran Mlikota.
Izvođači: Stipe, gastarbajter – Frane Perišin. Trusa, njegova žena – Sanda Krgo Soldo. Zlata, 
njihova kći – Ivana Župa. Ante, gastarbajter – Franjo Zrinušić. Mara, Mijina žena – Jelena 
Kordić. Iko, njihov sin, 10 godina – Filip Čubela. Nine, Mijin otac – Velimir Njirić. Karlo, 
gostioničar, povratnik iz Australije – Ante Šućur. Sveto, njegov sin – V. Mlikota. Učitelj – Robert 
Pehar. Doktor – Miro Barnjak. Udvarač (Zlatnozubi) – Dragan Šuvak. Baba I (65 godina) – 
Tatjana Feher. Baba II  (65 godina i dva mjeseca) – Nikolina Marić. Poštar, godine nisu važne 
– Igor Kunštek. Dječak, Svetin i Zlatni zub – D. Pehar.
14. 12. 2007. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Gange izvode članovi Kulturno umjetničkog društva Vinjani: Desa Radeljić, Tona Bušić, Danica 
Šantar, Veljko Perić, Novica Perić, Sveto Rebić, Zdravko Vuksan, Boris Kukulj. Gange uvježbao i 
snimio Tomislav Matković. Glabenici na svadbi: Anđelko Glibić, Mirko Golemac, Andrej Peršić.



395

XIX. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2008.
72
Okrugić, Ilija: ŠOKICA. 
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Dražen Ferenčina. Dram. Jasen Boko. Sc. i kost. Saša Došen. Autor glazbe Igor Valeri. 
Lek. Ana Cvenić.
Izvođači: Janja – Sandra Tankosić. Božo – Mario Rade. Pero Vlahović – Vjekoslav Janković. 
Marijan Šokčević – Milenko Ognjenović. Manda – Tatjana Bertok – Zupković. Ljubibratić – 
Miroslav Čabraja. Matan Propalić – Ivica Lučić. Mandokara, Lajčman – Ivana Soldo. Teza i 
Marga – Vjekoslav Janković i Mario Rade
07. 12. 2008. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

73
Brešan, Ivo: SVEČANA VEČERA U POGREBNOM PODUZEĆU.
Zagrebačko gradsko kazalište Komedija, Zagreb.
Red. Zoran Mužić. Dram. Lidija Zozoli. Sc. Darko Bakliža. Kost. Irena Ulip. Autor glazbe Igor 
Karlić. Obl. svjetla Anđelko Kos.
Izvođači: Murina – Igor Mešin. Mikac – Vinko Kraljević. Jureta – Ranko Tihomirović. Grobar 
– Goran Malus. Radnica u pogrebnom poduzeću – Neda Abrus. Bajdo – Ivica Zadro. Kozlina – 
Davor Svedružić. Jovan Lasica – Tomislav Martić. Don Felicio – Vid Balog. Doktor – Zvonimir 
Zoričić. Mišica – Željko Duvnjak. Tica – Saša Buneta.
08. 12. 2008. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku. 

74
Vojnović, Ivo: SUTON.
Kazalište Marina Držića, Dubrovnik.
Red. Joško Juvančić. Sc. Ivica Prlender. Kost. Diana Kosec-Bourek i Ika Škomrlj. Sklad. Paola 
Dražić Zekić. Obl. svjetla Zvonko Habazin. Lek. Miše Martinović.
Izvođači: Mara Beneša – Milka Podrug-Kokotović. Luco – Miše Martinović. Sabo – Niko 
Kovač. Pavle – Glorija Šoletić. Made – Izmira Brautović. Ore – Mirej Stanić. Kapetan Lujo – 
Frano Mašković. Kata – Zsuzsa Ergenyi. Vaso Hercegovac – Ivica Barišić.
09. 12. 2008. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

75
Gavran, Miro: ROGONJE.
Teatar Gavran, Zagreb.
Red. i sc. Zoran Mužić. Kost. Đurđa Janeš. Obl. svjetla Damir Kruhak. Šminka Zdenka Mihelj.
Izvođači: Krešo – Siniša Popović. Žarkec – Žarko Savić. Dragica – Vlasta Ramljak.
10. 12. 2008. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



396

XX. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2009.
76
Krleža, Miroslav: KRALJEVO.
Hrvatsko narodno kazalište, Zagreb.
Red. Ozren Prohić. Surad. za scenski pokret Barbara Matijević. Sc. Marta Crnobrnja i O. Prohić. 
Kost. Petra Dančević. Obl. svjetla Deni Šestić. Sklad. Davor Bobić. Autor video projekcije Ivan 
Faktor. Jez. savjetnica Đurđa Škavić.
Izvođači: Janez – Milan Pleština. Herkules – Goran Grgić. Štijef – Ljubomir Kerekeš. Anka – 
Ana Begić. Glas smetljara – Livio Badurina. Stella – Ivana Boban. Pijani kožar, Služnik, Pijani 
gospodin – Dušan Bućan. Kumek Šestinčanin, Gazda Japica – Dušan Gojić. Malograđanin, 
Staro Ture – Damir Markovina. Dacar, Glas čarobnjaka – Alan Šalinić. Madame – Vlasta 
Ramljak. Margit – Mirta Zečević. Kožareva žena, Mamica – Katija Zubčić. Purgar – Kristijan 
Potočki. Jedna djevojka – Vanja Matujec. Slijepac, Cukerbeker – Ivan Jončić. Lola –  Barbara 
Vicković. Hajnal – Dora Lipovčan.
07. 12. 2009. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

77
Štivičić, Tena: FRAGILE.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Snježana Banović. Sc. NUMEN, Nina Bačun i Roberta Bratović. Kost. Dženisa Pecotić. 
Gl. suradnik Igor Valeri. Sc. pokret Vuk Ognjenović.
Izvođači: Mila – Sandra Lončarić-Tankosić. Tjaša – Ivana Soldo. Erik – Vjekoslav Janković. 
Marko – Miroslav Čabraja. Gayle – Tatjana Bertok-Zupković. Michl – Milenko Ognjenović. 
Marta – Ljiljana Krička-Mitrović. Ptice – Vuk Ognjenović, Dinko Blažević, Dean Kovač, Sara 
Moser, Sanja Floršić, Olesya Martinjak, Ivona Pruti.
08. 12. 2009. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

78
Cvenić, Josip: SEKS I GLAD.
Gradsko kazalište “Joza Ivakić”, Vinkovci; Hrvatsko kazalište, Pečuh, Mađarska i Matica 
hrvatska, Ogranak Osijek, Osijek.
Red. Damir Munitić. Sc. Ivica Zupković. Kost. Zsuzsa Tresz.  Glazba Irena Popović. Kor. Eva 
Balint. 
Izvođači: Marta – Petra Cicvarić. Leo – Vladimir Andrić. Toni – Stipan Đurić. Lidija – Sanja 
Dodig. 
09. 12. 2009. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek. 



397

79
Krleža, Miroslav: VUČJAK.
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.
Red. Ivica Kunčević. Sc. Ivica Prlender. Kost. Danica Dedijer. Glazba Neven Frangeš. Kor. i 
scenski pokret Đurđica Kunej. Obl. svjetla Zoran Mihanović. 
Izvođači: Horvat – Robert Plemić. Marijana – Barbara Rocco. Eva – Ljiljana Bogojević. 
Hadrović, Otac Horvatov – Zvonimir Zoričić. Pantelija – Stojan Matavulj. Jura – Ivica Pucar. 
Mitar – Berislav Tomičić. Lazar – Slavko Juraga. Perekov Juro – Zvonimir Jelačić. Evina 
mati, Mati Horvatova – Vesna Stilinović. Lukač, Doktor Strelec – Zvonko Zečević. Tomerlin, 
Šef redaktor – Žarko Savić. Polugan, Treći član Šk. Odbora – Zoran Kelava. Venger – Željko 
Mavrović. Metteeur – Darko Plovanić. Korektorica – Gordana Slivka.
10. 12. 2009. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek. 

XXI. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2010.
80
Kušan, Ivan: ČARUGA. Teška, ali vjerodostojna tragedija gospodina Jurja Ardonjaka iz 
Feričanaca u Slavoniji koji je umoren u najneobičnijim okolnostima poradi ljubavi nevjerne 
mu i bludne supruge što ju je osjećala prema mjerniku Borisu Možboltu, te posredno unajmila 
lupeškog harambašu Jovu Stanisavljevića zvanog Čaruga, da ga ukine sa života; u kojoj se 
vidi neizmjerna zloća dotične i mnogih drugih, sljepilo pohlepe, pohote i ostalih poroka, kao i 
sramotan kraj gotovo svih zlikovaca.
Hrvatsko narodno kazalište, Zagreb.
Red. Joško Juvančić. Sc. Miljenko Sekulić. Kost. Doris Kristić. Sklad. Ozren Depolo. Obl. svjetla 
Josip Levačić. Kor. Zagorka Živković. Surad. kostimografije Đurđa Janeš. Surad. redatelja i jez. 
savjetnik Dušan Gojić. Asis. redatelja Maja Filičić Ivezić. Asis. scenografa Davor Prah. 
Izvođači: Juraj Ardonjak – Danko Ljuština. Ankica – Vlasta Ramljak. Boris Možbolt – Goran 
Grgić. Tonka – Ana Begić. Miroslav Frankić – Žarko Potočnjak. Josip Zeljić – Dušan Gojić. 
Jovo Stanisavljević Čaruga – Milan Pleština. Nikola Giljetić – Ivan Brkić. Adam Žažić – 
Dušan Bućan. Žandari – Matija Iveković, Hrvoje Kahlina, Tomislav Palinić. Konobar – Josip 
Filipović. Glas Sarosa Lajosa – Vlatko Dulić. 
08. 12. 2010. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

81
Senker, Boris: T. O. P. ─ TEČAJ ODVIKAVANJA OD PUŠENJA. Cabaret.
Umjetnička akademija u Osijeku, Osijek i Grad Požega.
Red. Robert Raponja. Sc. pokret Maja Đurinović. Glazba Arinka Šegando. Lik. oblikovanje 
Jasmina Pacek. 
Izvođači: Majkl Mikolić, Selena Andrić, Franjo Tončinić, Aljoša Čepl, Katarina Baban, Nenad 
Pavlović, Petra Blašković, Sanja Drakulić. 
07. 12. 2010. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



398

82
LIPA SI, TENO. Glazbena ispovijest. Po motivima pripovijetke TENA Josipa Kozarca. 
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Robert Raponja. Dram. Ivana Šojat-Kuči. Sc. i kost. Jasmina Pacek. Kor. Rajko Pavlić. Gl. 
suradnik Slaven Batorek. Jez. savjetnica Ana Cvenić.
Izvođači: Tena – Sandra Lončarić-Tankosić. Jaroslav – Vjekoslav Janković.
07. 12. 2010. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Glazbena pratnja – Tamburaški sastav Slavonske strune. 

83
Gavran, Miro: PARALELNI SVJETOVI. Drama u dva dijela.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Robert Raponja. Sc. i kost. Jasmina Pacek. Glazba Branko Kostelnik. Sc. pokret Maja 
Đurinović.
Izvođači: Adam – Vjekoslav Janković. Suzana – Nela Kocsis. Vera – Sandra Lončarić-Tankosić. 
Petar – Aleksandar Bogdanović. Marta – Anita Schmidt. Klara – Katarina Baban. Ana – Mira 
Perić Kraljik. Lada – Tatjana Bertok-Zupković. Liječnica – Radoslava Mrkšić. Medicinska 
sestra – Ljiljana Krička. Medicinski brat 1. – Nenad Pavlović. Medicinski brat 2. – Edi Čalić. 
Robert – Davor Panić. Tom – Peđa Gvozdić. Marko – Mario Rade. Ante – Luka Juričić. Konobar 
– Ivan Ćaćić. Mislav – Aljoša Čepl. Lovro – Domagoj Mrkonjić. Pljačkaši – N. Pavlović, Edi 
Čelić, Giulio Settimo, Peđa Gvozdić, I. Ćaćić. Pacijenti – A. Čepl, D. Mrkonjić, L. Juričić, T. 
Bertok-Zupković, K. Baban, Giulio Settimo, Peđa Gvozdić, I. Ćaćić. 
06. 12. 2010. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

XXII. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2011.
84
Petričević, Damir: PROLAZNICI. Povijesna drama.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Borna Baletić. Dram. i autorica tekstova songova Marijana Nola. Sc. Miljenko Sekulić. 
Kost. Saša Došen. Glazba Tamara Obrovac. Obl. svjetla i projekcije Željka Šavaranja Fabijanić.
Izvođači: Josip Čizmarević – Aljoša Čepl. Adela Deszathy – Sandra Lončarić-Tankosić. Klaus 
Brauer – Aleksandar Bogdanović. Krešimir Novak – Vjekoslav Janković. Markica – Miroslav 
Čabraja. Vedran Perić – Davor Panić. Vođa orkestra – Petra Blašković. Đuro Ciganin – Hrvoje 
Seršić. Ciganin – Ivan Ćaćić. Ciganka, Zsuzsa – Antonija Šašo.
05. 12. 2011. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



399

85
Šnajder, Slobodan: ŠETNJA GROBNICOM MRTVOGA DJETINJSTVA / SÉTA
A HALOTT GYERMEKKOR SÍRBOLTJÁBAN. Preveo Ivan Tomek.
Hrvatsko kazalište Pečuh / Pécsi Horvát színház, Pečuh. Mađarska.
Red. Slaven Vidaković. Dram. Stjepan Lukač. Kor. Balázs Vincze. Pom. redatelja Đula Beri. 
Lek. Katja Bakija.
Izvođači: Zsolt Lipics, Stipan Đurić. Plesači Pečuškog baleta – Edit Domoszlai, Zsolt Molnár, 
Marton Szabó.
06. 12. 2011. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

86
Krleža, Miroslav: GOSPODA GLEMBAJEVI.
Atelje 212, Beograd. Srbija.
Red. Jagoš Marković. Sc. Miodrag Tabački. Kost. Zora Mojsilović. Sc. govor Ljiljana Mrkić 
Popović. Umj. savjetnica Mani Gotovac. Pom. redatelja Biserka Savić. Pom. kostimografkinje 
Dragoslav Rajičić.
Ivođači: Naci (Ignjat) Glembay – Boris Cavazza. Barunica Castelli-Glembay – Anica Dobra. 
Leone Glembay – Nikola Ristanovski. Angelika Glembay – Jelena Đokić. Titus
Andronicus Fabrczy-Glembay – Vlastimir Đuza Stojiljković. Puba Fabriczy-Glembay
– Branislav Trifunović. Paul Altmann – Tanasije Uzunović. Alojzije Silberbrandt –Svetozar 
Cvetković. Oliver Glembay – Mladen Sovilj. Ulanski Oberleutnant von Ballocsanszky – Stefan 
Trikoš. Kamerdiner – Aleksandar Đurđić.
07. 12. 2011. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

87
Šnajder, Slobodan: ENCIKLOPEDIJA IZGUBLJENOG VREMENA. 
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.
Red. Snježana Banović. Dram. Darko Lukić. Sc. Dinka Jeričević. Kost. Đenisa Pecotić. Sklad. 
Mate Matešić. Obl. svjetla Marijan Štrlek. Pom. redateljice Zdenko Brlek. Pom. skladatelja 
Siniša Medved. Pom. scenografkinje Darko Avar. Pom. kostimografkinje Mladen Jerneić.
Izvođači: Gregor Samsa – Mladen Vasary. Renči – Ljiljana Bogojević. Tobias – Marinko Prga. 
Anica – Sunčana Zelenika Konjević. Anđelina Des Todes – Leona Paraminski. Unuk – Matija 
Kezele. Unuka – Hana Hegedušić. Milan Nemakuća, Medvjed, Ruski tajkun – Stojan Matavulj. 
Gradonačelnik, Bog – Darko Plovanić. Ujak, Biskup – Zdenko Brlek. Komandir Žeravica 
– Zvonko Zečević. Rođakinja, Zborovođa – Beti Lucić. Rođaci, policajci, svatovi, radnici, 
egzekutori, građani, dječji crkveni zbor.
08. 12. 2011. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



400

XXIII. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2012.
88
Šojat Kuči, Ivana: UNTERSTADT. Roman jedne osječke obitelji. Prema istoimenom romanu 
i dramatizaciji Nives Madunić Barišić dramatizaciju priredili Zlatko Sviben i Bojan Marotti.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Z. Sviben. Dram. B. Marotti. Sc. Miljenko Sekulić. Kost. Katarina Radošević Galić. Sklad. 
i izbor glazbe Igor Valeri. Obl. projekcija Željka Fabijanić Šaravanja. Obl. svjetla Radomir 
Stamenković. Surad. za scensko kretanje Alen Čelić. Surad. za esekerski Velimir Petrović.
Izvođači: Katarina Pavković – Sandra Lončarić Tankosić. Jozefina Bittner – Branka Cvitković. 
Mama Elza Richter – Jasna Odorčić. Viktorija Richter udana Meier – Tatjana Bertok-Zupković. 
Rudolf Meier – Aleksandar Bogdanović. Francek – Miroslav Čabraja. Adolf Meier – Mladen 
Vujčić. Greta Meier – Marija Kolb / Ivana Soldo Čabraja. Klara Meier – Matea Grabić. Klara 
Meier, udova Schneider – Radoslava Mrkšić. Peter Schneider – Vladimir Tintor. Rebeka – 
Antonija Pintarić / Katarina Baban. Marko – Domagoj Mrkonjić. Antun Schneider – Vjekoslav 
Janković. Marija Šnajder – Ljiljana Krička-Mitrović. Stjepan Pavković – Aljoša Čepl. Anđeo – 
Petra Blašković. Partizana, dva stražarska – A. Čepl i D. Mrkonjić. Kadet Horvat – M. Čabraja. 
Oberleutnant Walter – A. Bogdanović. Infanterista, dva Krležina – A. Čeplić i D. Mrkonjić. 
Romanowicz-Russcukova – P. Blašković. Deda Dragan – Damir Baković. Snježana – K. Baban 
/ A. Pintarić. Tito – M. Čabraja. Žene, dvije-tri Euripidove – K. Baban, A. Pintarić, M. Grabić. 
Pioniri, maleni i Katarinini – K. Baban, A. Čepl, M. Grabić, D. Mrkonjić i A. Pintarić. Zbor 
Švabica – Danijela Božičević, Jasna Komendanović, Snježana Lakotić, Helga Nemet, Martina 
Puškarić, Mirjana Peteš, Iskra Stanojević i Đurđica Tomaš-Grubešić. Hor, partizanski i ruski – 
Tomislav Binder, Slavko Bogdanović, Ivor Dobrić, Tomislav Horvat i Davor Solanović.
5. 12. 2012. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

89
Krleža, Miroslav: BOBOČKA ILI DRUGIH STO STRANICA FILIPA LATINOVICZA. 
Adaptacija romana POVRATAK FILIPA LATINOVICZA Ana Tonković Dolenčić.
Kazalište Moruzgva, Zagreb.
Red. i sc. Ivan Leo Lemo. Fot. Filip Čargonja. Teh. suradnik Darko Cončević. Kost. Mirjana 
Zagorec. Glazba, video, svjetlo Willem Miličević.
Izvođači: Ksenija Radjajeva Bobočka – Ecija Ojdanić. Filip – Willem Miličević.
6. 12. 2012. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

90
Krleža, Miroslav: LAMENTACIJE VALENTA ŽGANCA. Adaptacija poglavlja iz romana NA 
RUBU PAMETI Matko Sršen.
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.
Red. Dubravko Torjanac. Sklad. i izvođač songova Dragutin Novaković Šarli. Scena Slaven 
Edvin Bot. Dizajn svjetla Marijan Štrlek. Izbor kostima Ivan Debeljak.
Izvođači: Valent Žganec zvani Vudviga – Zdenko Brlek. Doktor – Darko Plovanić.
6. 12. 2012. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, foyer, I. kat, Osijek.



401

91
Krleža, Miroslav: LEDA.
Gradsko dramsko kazalište Gavella, Zagreb.
Red., izbor glazbe, klavir i aranžman Boris Svrtan. Sc. Miljenko Sekulić. Kost. Mirjana Preis. 
Obl. svjetla Zdravko Stolnik. Surad. za govor Tomislav Rališ. Pom. scenografa Davor Prah.
Izvođači: Vitez Oliver Urban – Ozren Grabarić. Klanfar – Janko Rakoš. Melita – Bojana 
Gregorić Vejzović. Aurel – Franjo Dijak. Klara – Jelena Miholjević. Leda, druga dama – 
Mirela Videk. Ferenc, prva dama – Damjan Sabolić Novaković. Saksofonist – Marko Gudelj.
7. 12. 2012. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

Antonija Bogner-Šaban

XXIV. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2013.
92
Tonković Dolenčić, Ana: ZEUSOVE LJUBAVNICE. Alegorijska komedija.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Ivan Leo Lemo. Pom. redatelja Suzana Vuković. Sc. Vesna Režić. Kost. Mirjana Zagorec. 
Kor. Larisa Navojec i Tamara Curić. Sc. glazba Zvonimir Dusper. Obl. videa Dejan Flajšman. 
Obl. svjetla Tomislav Kobia.
Izvođači: Zeus – Aleksandar Bogdanović. Hera – Jasna Odorčić. Europa – Petra Blašković. 
Kalista – Ivana Soldo Čabraja. Ija – Anita Schmidt. Leda – Matea Grabić. Alkmena – Radoslava 
Mrkšić. Danaja – Antonija Pintarić. Semela – Ivana Gudelj. Pandora – Ljiljana Krička-
Mitrović. Artemida, Arkad, Obad, Tindarej, Amfitrion, Akrisije, Dioniz i Eros – Vladmir Tintor.
09. 12. 2013. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

93
Krleža, Miroslav: U AGONIJI.
Kazalište Marina Držića, Dubrovnik.
Red. Joško Juvančić. Dram. Katja Bakija. Sc. Marin Gozze. Kost. Željko Nosić. Sc. glazba 
Paula Dražić Zekić.
Izvođači: Barun Lenbach – Frane Perišin. Laura Lenbachova – Jasna Jukić. Dr. Ivan Plemeniti 
Križovec – Vladimir Posavec Tušek. Grofica Madeleine Petrovna – Izmira Brautović. 
Gluhonijemi prosjak – Marko Kriste. Marija – Anita Bubalo.
10. 12. 2013. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

94
Krleža, Miroslav: TRI KAVALJERA FRAJLE MELANIJE. Staromodna pripovijest iz 
vremena kada je umirala hrvatska moderna.
Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Varaždin.



402

Red. i scenska adaptacija Georgij Paro. Dram. Marijan Varjačić. Sc. Dinka Jeričević. 
Kost. Diana Kosec-Bourek. Kor. Milko Šparemblek. Sc. glazba i izbor sc. glazbe Dragutin 
Novaković Šarli. Obl. svjetla Dinka Jeričević i Marijan Štrlek. Pom. redatelja Marija Krpan. 
Pom. kostimografkinje Žarka Krpan.
Izvođači: Janko Fintek, Advokat, Redaktor, Prvi prolaznik – Ozren Opačić. Melanija Krvarić 
– Hana Hegedušić. Gospa Pickbauer, Baba – Marija Krpan. Poštar, Prvi grobar, Policajac – 
Zdenko Brlek. Glas u krčmi, Drugi gospodin, Drugi grobar, Drugi prolaznik – Darko Plovanić. 
Anka i Gazdarica – Sunčana Zelenika Konjević. Mirko Novak – Miran Kurspahić. Marijan 
Ksaver Trnin – Marinko Prga. Puba Vlahović – Jan Kerekeš.
11. 12. 2013. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

Martina Petranović

XXV. KRLEŽINI DANI U OSIJEKU 2014.
95
/ Krleža, Miroslav: / KRLEŽE MIROSLAVA VUČJAK ILI VUČJAK (KREŠIMIRA 
HORVATA). Činidba malograđanskoga događaja u više čina (kao prilagodba) po crti operete 
barjak napisanoga Krležina romana (dekorativni panneau iz god. 1920-21) s preslikom 
doktorskih fragmenata Ćosićeve beletrističke pisanije (upisno ukoričene 1988.). Krležološka 
prilagodba Zlatko Sviben.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Z. Sviben. Sklad. Darko Hajsek. Sc. Marta Crnobrnja. Kost. Željko Nosić. Dir. Filip 
Pavišić. Surad. za koreografiju i pokret i pom. redatelja Petra Blašković. Obl. svjetla Ivo Nižić. 
Jez. savjetnik za govor ludbreške Podravine i kajkavizaciju Đuro Blažeka. Zbor. Ljubica 
Vuletić. Korep. Igor Valeri i Damir Šenk.
Izvožači: Polugan – Vladimir Tintor. Dr. Zlatko Strelec – Duško Modrinić. Venger-Ugarković 
– Franjo Dijak. Šef-redaktor – Hrvoje Seršić. Šipušić – Domagoj Mrkonjić. Krešimir Horvat – 
Miroslav Čabraja. Marijana Margetička – Ivana Soldo Čabraja. Eva – Areta Ćurković. Juraj 
Kučić – H. Seršić. Vjekoslav Hadrović – V. Tintor. Pantelija Crnković – Aleksandar Bogdanović. 
Mitar – D. Mrkonjić. Lukač – Nino Pavleković. Grga Tomerlin – D. Modrinić. Starac – F. 
Dijak. Perekov Juro – D. Mrkonjić. Lazar Margetić – Davor Panić. Evina mati – P. Blašković. 
Cura – Ljiljana Krička. Baba – Antonija Pintarić. Nevjesta – Sanja Toth. Otac – Mario Rade. 
Mati – Vlasta Ramljak. Poluganova žena – P. Blašković. Kelner Juro – H. Seršić. Lukač – Nino 
Pavleković. Izabela – A. Pintarić. Ulanski oficir – Vuk Ognjenović. Svadbari – Orkestar Opere 
Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku i zbor. Kaderaši – Baletna skupina. Rulja crnaca – 
Ansambl. JA, doktor Krleža, sâm kontra sebe, “u bijegu ozbiljnosti”, postajem, uz kaderaše iz 
Mučne i ulanskoga oficira – “ministrant Freudove crkve” – M. Čabraja (uz Andreu Giordani i 
N. Pavlekovića, te s Lj. Kričkom i A. Pintarić).
Premijera: 07. 12. 2014. Repriza: 08. 12. 2014.Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.



403

96
Gubina, Marijan: 260 DANA.
Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.
Red. Dražen Ferenčina. Dramatizacija i dramaturgija Ana Prolić. Sc. Deni Šesnić i Martino 
Šesnić. Kost. Saša Došen Lešnjaković. Glazba Mate Matišić. Surad. za scenski pokret Alen 
Čelić. Obl. svjetla D. Šesnić. Obl. videa M. Šesnić.
Izvođači: Marijan – Aljoša Čepl. Ostale uloge: Vjekoslav Janković, Tatjana Bertok-Zupković, 
Matea Grabić, Ivan Ćaćić, Zorislav Štark, Neven-Lucian Davidović.
09. 12. 2014. Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek.

Branko Hećimović



404

Bakarić, Tomislav
HASANAGA 38

Bakmaz, Ivan
STEPINAC. GLAS U PUSTINJI 10

Begović, Milan
BEGOVIĆ-CABARET 31
BEZ TREĆEGA 69
PUSTOLOV PRED VRATIMA 6, 31

Brešan, Ivo
SVEČANA VEČERA U 
POGREBNOM PODUZEĆU 73
UTVARE 33

Brumec, Mislav
SMRT LIGEJE 20

Budak, Pero
TEŠTAMENAT 52

Bürger, Gottfried August
ČUDNOVATA PUTOVANJA VODOM 

I ZEMLJOM, VOJNE I VESELE 
DOGODOVŠTINE BARUNA 
MÜNCHAUSENA 39

WUBDERBARE REISEN ZU 
WASSER UND ZU LANDE, 
FELDZÜGE UND LUSTIGE 
ABENTEUR DES FREYHERRN 
VON MÜNCHHAUSEN 39

Cvenić, Josip
SEKS I GLAD 78

Tatjana Skendrović

KAZALO AUTORA IZVOĐENIH DJELA

Delbianco, Dora
MOTEL MRAK 59

Gavran, Miro
PARALELNI SVJETOVI 83
ROGONJE 75
SVE O ŽENAMA 44

Gjalski, Ksaver Šandor
U NOĆI 58

Gotovac, Jakov
ERO S ONOGA SVIJETA 8

Gubina, Marijan
260 DANA 96

Hofmannsthal, Hugo von
ČOVJEK 24
JEDERMANN 24
JEDERMANN ILITI VSAKOVIČ 24

Hrčić, Fran
ŠETNJA PO KROVU 30

Ivakić, Joza
INOČE 36
POUZDANI SASTANAK 27

Ivšić, Radovan
AKVARIJ 49

Jergović, Miljenko
TI SI TAJ ANĐEO 41

Kolar, Slavko
BREZA 28

Kozarac, Josip
TENA 9, 82



405

Kozarčanin, Ivo
SAM ČOVJEK 60

Krleža, Miroslav
ADAM I EVA 25
ARETEJ 2
BOBOČKA ILI DRUGIH STO 

STRANICA FILIPA LATINOVICZA 
89

GOSPODA GLEMBAJEVI 4, 14, 50, 86
HRVATSKA RAPSODIJA 26
HRVATSKI BOG MARS 51
KRALJEVO 22, 23, 48, 76
KRLEŽIJADA 13, 22b
KRLEŽIN OBRAČUN S NAMA 06
LAMENTACIJE VALENTA ŽGANCA 

04, 90
LEDA 1, 3, 34, 91
MASKERATA 02	
MICHELANGELO BUONAROTTI 45
NA RUBU PAMETI 15
POVRATAK FILIPA LATINOVICZA 

03, 42
PUT U RAJ 01
TRI KAVALJERA FRAJLE MELANIJE 94
U AGONIJI 05, 35, 64, 93
VUČJAK 79, 95
ZASTAVE 5, 68

Kušan, Ivan
ČARUGA 53, 80

Lukić, Darko
PLASTIČNE KAMELIJE 32

Nepoznati hrvatski pisac
SLAVONSKA JUDITA 17

Marinković, Ranko
GLORIJA 62

Marulić, Marko
JUDITA 7

Matišić, Mate
BLJESAK ZLATNOG ZUBA 18, 71
SINOVI UMIRU PRVI 65

Međimorec, Miroslav
ZASTAVE, BARJACI, STJEGOVI 68

Mihanović, Dubravko
ŽABA 63

Nadarević, Mustafa
HASANAGINICA 70

Ogrizović, Milan
HASANAGINICA 70
U BEČKOM NOVOM MJESTU 11

Okrugić, Ilija
ŠOKICA 72

Pejačević, Dora
SUB ROSA 19

Petričević, Damir
PROLAZNICI 834

Pristaš, Sergej
ČOVJEK STOLAC 47

Prolić, Ana
SLUČAJ HAMLET 54

Prošev, Toma
ARETEJ 2

Sajko, Ivana
NARANČA U OBLACIMA 56

Senker, Boris
CABARET ITD 43
FRIETZSPIEL 67
T. O. P. – TEČAJ ODVIKAVANJA OD 

PUŠENJA 81
Smareglia, Antonio

ISTARSKA SVADBA 16
NOZZE ISTRIANE 16

Smetana, Bedřich
PRODANÁ NEVĔSTA 29
PRODANA NEVJESTA 29

Stazić, Nenad
PLJUSKA 46

Stipanović, Tomislav
MÜNCHHAUSEN 39

Stojsavljević, Vladimir
TANGO DRUGI PUT 40



406

Šehović, Feđa
KURVE 66

Šenoa, August
LJUBICA 55

Šnajder, Slobodan
ENCIKLOPEDIJA IZGUBLJENOG 

VREMENA 87
KOD BIJELOG LABUDA 37
SÉTA A HALOTT GYERMEKKOR 

SÍRBOLTJÁBAN 85
ŠETNJA GROBNICOM MRTVOGA 

DJETINJSTVA 85
Šojat Kuči, Ivana

Unterstadt 88
Štivičić, Tena

FRAGILE 77

Tomaš, Stjepan
ZLATOUSTI ILI TUŽNI DOM 

HRVATSKI 21
Tomić, Ante

NIŠTA NAS NE SMIJE IZNENADITI 
61

Tonković Dolenčić, Ana
ZEUSOVE LJUBAVNICE 92

Vojnović, Ivo
SUTON 74

Vujčić, Borislav 
TENA 9

Zajc, Ivan 
ZLATKA 12

Zajc, pl Ivan
NIKOLA ŠUBIĆ ZRINJSKI 57



407

KAZALO KAZALIŠTA

Atelje 212, Beograd. Srbija 86
BAD&CO, Zagreb 47
Dramsko kazalište Gavella, Zagreb v. Gradsko 

dramsko kazalište Gavella, Zagreb 
Epilog teatar, Zagreb 44
Francuski institut, Zagreb 31
Glumačka družina Histrion, Zagreb 11, 13, 22b
Grad Požega 81
Gradsko dramsko kazalište Gavella, Zagreb 

28, 54, 65, 91
Dramsko kazalište Gavella, Zagreb 4

Gradsko kazalište “Joza Ivakić”, Vinkovci 78
Hrvatsko kazalište, Pečuh 78, 85

Pécsi Horvát színház 85
Hrvatsko narodno kazalište Ivana pl. Zajca, 

Rijeka 22, 32, 34, 49
Hrvatsko narodno kazalište Ivana pl. 
Zajca – Talijanska Drama, Rijeka 45

Hrvatsko narodno kazalište Ivana pl. Zajca 
– Talijanska Drama, Rijeka v. Hrvatsko 
narodno kazalište Ivana pl. Zajca, Rijeka

Hrvatsko narodno kazalište, Scena 55, Split 
v. Hrvatsko narodno kazalište, Split 

Hrvatsko narodno kazalište, Split 50
Hrvatsko narodno kazalište, Scena 55, 
Split 69

Hrvatsko narodno kazalište u Mostaru, 
Mostar. Bosna i Hercegovina 71

Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku, Osijek 
01, 02, 3, 6, 8, 9, 12, 14, 16, 17, 18, 20, 
21, 25, 26, 27, 29, 30, 33, 36, 40, 42, 48, 
52, 56, 57, 60, 66, 68, 72, 77, 82, 83, 84, 
88, 92, 95, 96

Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, 
Varaždin 10, 15, 23, 24, 37, 41 51, 55, 
64, 79, 87, 90, 94
Narodno kazalište August Cesarec, 
Varaždin 03, 04

Hrvatsko narodno kazalište, Zagreb 35, 38, 
62, 70, 76, 80

Istarsko narodno kazalište, Pula 16
Kazališna družina Kufer, Zagreb 58
Kazališna produkcija Movens, Zagreb 39
Kazalište lutaka, Zadar 7
Kazalište Marina Držića, Dubrovnik 1, 74, 93
Kazalište Moruzgva, Zagreb 89
Matica hrvatska, Ogranak Osijek 78
Narodno kazalište August Cesarec, Varaždin 

v. Hrvatsko narodno kazalište u 
Varaždinu, Varaždin

Narodno pozorište, Subotica 2 / Narodno 
pozorište / Narodno kazalište / 
Népszinház, Subotica 67

Pécsi Horvát színház v. Hrvatsko kazalište, 
Pečuh

Pulafestival s p o., Pula 16
Rade Šerbedžija 06
Satiričko kazalište Kerempuh, Zagreb 46, 61
Teatar Gavran, Zagreb 75
Teatar ITD, Zagreb 31, 43, 47, 63
Umjetnička akademija u Osijeku, Osijek 81
Zagrebački plesni ansambl, Zagreb 19
Zagrebačko gradsko kazalište Komedija, 

Zagreb 53, 59, 73
Zagrebačko kazalište mladih, Zagreb 5, 20
Zvezdara teatar, Beograd 05

Tatjana Skenderović



408

Martina Petranović

IZLOŽBE NA KRLEŽINIM DANIMA U OSIJEKU

U dvadeset i pet godina postojanja teatrološke i kazališne manifestacije Krležini dani 
u Osijeku jedna od gotovo svakogodišnjih i nepromijenjenih konstanti bilo je i izložbeno 
predstavljanje kazališne umjetnosti u njezinim najrazličitijim i najrazgranatijim vidovima. 
Drukčije rečeno, uz znanstveni skup, kazališne predstave, polaganje vijenca na spomenik 
Miroslava Krleže te predstavljanja recentnih i relevantnih kazališnih izdanja, važna i 
kontinuirana sastavnica Krležinih dana u Osijeku bile su i prigodne izložbe kazališne 
tematike. Prostor i vrijeme odvijanja kazališnih izložbi isprva su varirali, pa su prve izložbe 
priređivane u različitim osječkim izložbenim, galerijskim i muzejskim prostorima kao što su 
Galerija Kluba čitalaca „Komunist“ gdje je otvorena izložba Krleža i slikari 1990. godine, 
Gradska i sveučilišna biblioteka gdje je postavljena izložba Ivana Lackovića Croate na temu 
Krležina Kraljeva 1991. godine, foaje Muzeja Slavonije u kojem je predstavljena izložba 85. 
obljetnica i povjesnica HNK u Osijeku autorice Vesne Burić 1992. godine ili Galerija likovnih 
umjetnosti Osijeka gdje je otvorena izložba Zlatka Kauzalarića Atača Krleža na sceni i 
privatno 1993. godine. Vrlo su se brzo izložbe počele premještati i u samo kazalište te su još 
1992. godine u prostorima kazališta, točnije u ratnim razaranjima razrušenom kazališnom 
gledalištu, na kazališnoj pozornici i u kazališnome bifeu postavljene izložbe Povijesni prikaz 
izgradnje i graditeljskog razvitka zgrade u Osijeku 1865.-1985. Božice Vrlenčić i Tone 
Papića, Prikaz idejnog rješenja obnove zgrade HNK u Osijeku 1992. Vladimira Šilovića, 
te izložba fotografija HNK u Osijeku – šest godina nakon obnove Marina Topića. Napokon, 
izložbe su s godinama, usporedo s ustaljivanjem i institucionaliziranjem samih Krležinih 
dana u Osijeku, od sredine devedesetih godina prošloga stoljeća u dramaturgiji Krležinih 
dana u Osijeku postupno zadobile i svoj stalni prostor i svoj stalni termin, nimalo sporedan 
ili nevažan, već upravo suprotno, izložbe su prostorno ukotvljene u samo kazalište, točnije 
u njegov ulazni foaje, a otvorenja tempirana na sam početak Krležinih dana u Osijeku, 
neposredno pred prvu, nerijetko i premijernu kazališnu izvedbu vezanu uz obilježavanje 
osnutka Hrvatskoga narodnog kazališta u Osijeku.

Od prvih Krležinih dana u Osijeku do danas, osječkoj je javnosti predstavljeno gotovo 
trideset kazališnih izložbi, što znači da je poneke godine otvoreno i više njih, koje su osvijetlile 



409

ne samo brojne grane kazališne umjetnosti i brojne umjetničke osobnosti, nego i različite 
vrste kazališne građe koja se može izložbeno predstaviti i na različite načine svjedočiti i o 
minulim kazališnim vremenima / umjetnicima / predstavama i o naravi kazališnoga stvaranja, 
predstavljanja, bilježenja i arhiviranja. 

Izložbe upriličene na Krležinim danima u Osijeku sadržajno su zahvaćale brojne 
kazališne teme, ostajući otvorene svakovrsnoj kazališnoj građi i problematici, a katkada 
su stajale i u izravnoj vezi s krovnom tematikom znanstvenoga simpozija, kao u slučaju 
izložbe i simpozija posvećenih Miroslavu Krleži, ili u izravnoj vezi s različitim obljetnicama 
osječkoga kazališta i kazališne zgrade (pored spomenutih to je još i izložba Kazališni 
plakati i cedulje HNK 1907. –1997. u čast 90. godišnjice profesionalne djelatnosti druge 
stalne hrvatske teatarske kuće), odnosno kazališnih umjetnika kao što su glumica Marija 
Kohn (obljetnica umjetničkog djelovanja) ili redatelj Branko Gavella (izložba povodom 
50. obljetnice smrti). Ipak, izložbe su češće pokrivale zasebna kazališna područja nevezana 
za teme skupova, kao uostalom i izvedene kazališne predstave i promovirane kazališne 
publikacije, ali su uvijek bile usredotočene na predstavljanje raznolikih čimbenika kazališne 
umjetnosti, kao što su kazališni umjetnici (glumci, redatelji, dramatičari, kritičari, glazbenici, 
scenografi, kostimografi, fotografi, oblikovatelji kazališnih plakata...), kazališni prostori 
i zgrade (posebice osječki), kazališne umjetničke discipline, a napose često zanemarivane 
likovne kazališne discipline scenografija i kostimografija, te kazališni plakat, kazališne 
cedulje i kazališni portreti.

Zahvaljujući izložbama na Krležinim danima u Osijeku predstavljen je velik broj 
vrsnih umjetničkih osobnosti, primjerice, spisatelj Miroslav Krleža, glumica Marija Kohn, 
redatelj Branko Gavella, skladatelj Alfi Kabiljo, pisac, kritičar i ravnatelj August Šenoa, 
scenografi Branimir Šenoa, Pavle Vojković, Želimir Zagotta, Eduard Griner, Aleksandar 
Augustinčić i Zlatko Kauzlarić Atač, nadgarderobijer Rudolf Kichl i kostimografkinja 
Ljubica Wagner, autori kazališnih plakata Ivica Antolčić, Goran Merkaš i Boris Bućan ili 
autor kazališnih fotografija Saša Novković, ali i kazališnih fenomena kao što su višestruke 
i višegeneracijske veze obitelji Šenoa i kazališta, odnosno kao što je Teatar u gostima. 
Pritom nije ni zanemarivo ni slučajno što su mnogi od predstavljenih umjetnika neka od 
svojih najuspjelijih umjetničkih ostvarenja realizirali upravo u osječkome kazalištu, a kao 
primjer možemo izdvojiti dugogodišnjeg i najplodnijeg scenografa osječkoga teatra, Eduarda 
Grinera, ali i Zlatka Kauzlarića Atača ili Ljubicu Wagner. Također, mnoge izložbe bile su 
usredotočene i na upoznavanje publike s različitim aspektima kazališne povijesti Osijeka, 
a pored spomenutih, fokusiranih na povijest i / ili obnovu kazališne zgrade, svakako vrijedi 
istaknuti i izložbe posvećene dugogodišnjoj vezi osječkoga i varaždinskoga kazališta poput 
izložbe Varaždinska kazališna stoljeća 2008. godine. Naposljetku, kao što je već i naznačeno, 
na izložbama upriličenim povodom Krležinih dana u Osijeku mogle su se vidjeti i različite 
vrste raspoložive kazališne građe – kazališne cedulje, plakati, skice scene i kostima, kritike, 
fotografije, tekstovi – odnosno problematiziranje kazališne umjetnosti iz aspekta različitih 
faza nastajanja kazališnoga čina (kreacije, izvedbe i kritike), iz aspekta različitih umjetničkih 



410

profesija i senzibiliteta te iz aspekta suodnosa kazališne i likovne umjetnosti pa i, što vrlo 
jasno pokazuje primjer kazališnoga plakata, umjetnosti i oglašavanja.

Raznolikosti izložbi na Krležinim danima u Osijeku pridonijela je i raznovrsnost njihova 
autorstva, te izložbe potpisuju različite institucije i / ili pojedinci vezani uz hrvatsko kazalište 
i / ili teatrologiju, među kojima možemo istaknuti sama kazališta (Hrvatsko narodno kazalište 
u Zagrebu, Hrvatsko narodno kazalište u Varaždinu, Hrvatsko narodno kazalište u Osijeku), 
različite bibliotečne i muzejske ustanove koje u svojim fundusima čuvaju i kazališnu građu 
(Gradska i sveučilišna biblioteka, Muzej Slavonije) te osobito Odsjek za povijest hrvatskoga 
kazališta Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti, jedan od suorganizatora i suutemeljitelja 
Krležinih dana u Osijeku, odnosno njegovi djelatnici Branko Hećimović i Antonija Bogner 
Šaban.

Slijedom rečenoga, posve je nedvojbeno kako je izložbeni aspekt Krležinih dana u 
Osijeku posve prirodan, multifunkcionalan te za kazališnu umjetnost i teatrologiju višestruko 
važan odvojak ove po mnogočemu jedinstvene znanstvene i umjetničke manifestacije koje bi 
kontinuitet i u budućnosti trebao biti neupitan.



411

Martina Petranović

PREDSTAVLJANJA KNJIGA NA KRLEŽINIM DANIMA 
U OSIJEKU

Uz dva središnja elementa dva i pol desetljeća stare teatrološke i kazališne manifestacije 
Krležini dani u Osijeku, prijepodnevni znanstveni skup o dramskim i kazališnim temama 
i večernje izvedbe kazališnih predstava, osječkih i gostujućih, poslijepodnevni dio 
simpozijskih dana obično je (bio) rezerviran za raznolika i brojna popratna, ali nimalo 
sporedna događanja, poput otvorenja kazališnih izložbi, polaganje vijenca na spomenik 
Miroslava Krleže popraćenog prigodnim govorom i studentskim recitalom, te predstavljanja 
novih i važnih izdanja objavljenih u prethodnoj godini.

Tradicija predstavljanja knjiga na Krležinim danima u Osijeku započeta je već u 
prvim godinama i to promoviranjem izdanja posvećenih Miroslavu Krleži, najprije dviju 
prigodnih publikacija Krleži ovih dana i Naši obračuni s Krležom, a potom i likovne mape 
Pictores Krležae dedicant predstavljene u osječkoj Gradskoj i sveučilišnoj biblioteci. Tom 
se prigodom tematika znanstvenoga skupa Krležino kazalište danas poklopila i s tematikom 
promoviranih publikacija, a kasnije su predstavljana izdanja bila labavije ili čvršće vezana 
uz hrvatsku dramsku književnost i hrvatsko kazalište te osječke i / ili slavonske književne, 
kazališne i kulturološke teme. U povijesnom presjeku od dvadeset i pet godina može se 
uočiti i stanovit  pomak od promocije knjiga šireg spektra književnih tema prema uže 
specijaliziranim teatrološkim izdanjima u novijem razdoblju. S vremenom se, slično kao 
i s pratećim kazališnim izložbama, ustalio i prostor predstavljanja knjiga u svečanome 
kazališnome foajeu, što se dakako tek djelomice može povezati sa snažnijim fokusiranjem 
promocija na uže dramske i napose kazališne teme.

Konstanta svih dosadašnjih predstavljanja (bilo) je, dakako, promoviranje zbornika 
znanstvenih radova sa svih održanih skupova Krležini dani u Osijeku, što zasad čini niz 
od 23 zbornika, čime je ostvarena doista respektabilna biblioteka znanstvenih radova o 
najrazličitijim dramskim i kazališnim temama za koje je prostor u srodnim zbornicima i 
časopisima inače znatno sužen i bez koje bi hrvatska teatrologija bila znatno osiromašena i 
zakinuta za važan mediji objavljivanja.



412

Kad je riječ o svim ostalim predstavljenim izdanjima treba naglasiti nekoliko stvari – 
promovirane su žanrovski i stilski raznorodne knjige koje obrađuju mnogovrsne književne 
i kazališne sadržaje, predstavljen je doista širok izbor autora različitih naraštaja, profila i 
struka od književnih povjesničara i teoretičara preko teatrologa i kulturologa do književnika 
i dramatičara od kojih su mnogi bili i izlagači na znanstvenom skupu, i zastupljen je niz 
nakladnika iz cijele Hrvatske (Hrvatska akademija znanosti i umjetnosti, Leksikografski 
zavod Miroslav Krleža, Hrvatski centar ITI, AGM, Naklada MD, Naklada Ljevak, Meandar, 
Dora Krupićeva, Matica hrvatska i njezini ogranci, Dubrovačke ljetne igre, Školska knjiga, 
Ex libris, Oksimoron, ULUPUH, Disput, Leykam, Pedagoški fakultet u Osijeku, HNK 
Osijek...).

Predstavljene knjige mogu se razdijeliti u nekoliko većih skupina. Prvu skupinu  čine 
zbirke dramskih tekstova, kako starijih poput sedamnaestostoljetnih smješnica koje su 
obradile i priredile Zlata Šundalić i Ivana Pepić, te u nešto većem broju suvremenih hrvatskih 
(a nerijetko i osječkih ili slavonskih) autora poput Tomislava Bakarića (Malj koji ubija), 
Ivana Kušana (Svrha od slobode), Tahira Mujičića i Borisa Senkera (Dvokrležje),Tahira 
Mujičića, Nina Škrabea i Borisa Senkera (3jada), Davora Špišića (Predigre), Borislava 
Vujčića (Bijele tragedije) ili autora zastupljenih u Antologiji hrvatske ratne komedije koju je 
priredila Sanja Nikčević. Predstavljanje knjiga suvremenih hrvatskih dramatičara uvelike se 
nadovezuje i na dugogodišnji običaj Krležinih dana u Osijeku da se znanstveni skup otvori 
autoreferencijalnim predstavljanjem jednog hrvatskoga dramskog autora. U istu skupinu 
spadaju i prijevodi hrvatskih dramskih klasika, kao što je prijevod djela Marina Držića na 
makedonski jezik (Komedii i pastorali, Skopje 2008.), ili prijevodi suvremenih hrvatskih 
dramatičara na strane jezike, kao što je izbor suvremene hrvatske drame na engleskome jeziku 
(Different voices, ur. Boris Senker), ali i prijevodi inozemnih dramskih djela na hrvatski jezik 
(Antologije talijanske drame, ur. Mario Mattia Giorgetti). U ovoj skupini posebno mjesto 
pripada velikom izdavačkom projektu, Izabranim djelima Marijana Matkovića priređivača 
Branka Hećimovića, u kojima su tiskane Matkovićeve drame, dramaturške rasprave i eseji te 
kazališni zapisi i feljtoni, a posebno mjesto također pripada predstavljanju rijetkih biblioteka 
specijaliziranih za izdavanje dramskih djela i teatroloških knjiga kao što je sada već ugasla 
AGM-ova glumišna knjižnica Prolog te i dalje vrlo živa i propulzivna biblioteka Mansioni 
Hrvatskoga centra ITI.

Drugu, najmanju skupinu predstavljenih knjiga čine višeautorske ili jednoautorske 
zbirke književnopovijesnih eseja, kritika i studija kao što su zbornik Književni Osijek tiskan u 
čast 800. obljetnice prvoga spomena imena grada Osijeka ili knjiga Prvo lice jednine Julijane 
Matanović. Obje knjige promovirane su u počecima Krležini dana u Osijeku, dok će kasnije 
zastupljenost takvih izdanja biti nešto rjeđa, ali ne i posve odsutna s Krležinih dana u Osijeku, 
o čemu svjedoči promocija knjige Zlatka Kramarića Identitet, tekst i nacija 2010. godine. 

Još jednu zasebnu, treću skupinu predstavljenih knjiga čine kapitalna enciklopedijska, 
leksikonska i bibliografska izdanja, mahom Leksikografskoga zavoda Miroslav Krleža, 
kojima su obuhvaćeni istaknuti hrvatski književnici čiji je rad uvelike bio vezan i uz dramu 
i kazalište, i koja su kao takva obilježila izdavaštvo cijele pojedine godine. Među takvim 



413

projektima izdvaja se najprije enciklopedija posvećena Miroslavu Krleži, Krležijana, čiji 
su svesci slijedom izlaženja iz tiska u razmaku od nekoliko godina dva puta predstavljani 
na Krležinim danima u Osijeku, a potom i leksikon posvećen Marinu Držiću čime je, 
zajedno s predstavljanjem zbornika radova Marin Držić 1508-2008 u izdanju Hrvatske 
akademije znanosti i umjetnosti, obilježena 500. obljetnica rođenja toga velikoga hrvatskoga 
dramatičara. Nizu valja pribrojiti i za hrvatsku teatrologiju i kazalište nemjerljivo važne 
dvije knjige Bibliografije članaka i rasprava Kazališta u Hrvatskoj i Bosni i Hercegovini 
1826.–1945. koje je uredio Boris Senker. Među predstavljenim leksikonskim izdanjima treba 
spomenuti i po mnogočemu jedinstven i pionirski Mali leksikon hrvatske književnosti autora 
Vlahe Bogišića, Ivice Matičevića, Lade Čale Feldman i Deana Dude (Naprijed, Zagreb 
1998.).

Na razmeđu dviju skupina, potonje enciklopedijske, leksikonske i bibliografske i 
posljednje četvrte, uže teatrološke, nalazi se središnji projekt Odsjeka za povijest hrvatskoga 
kazališta Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti voditelja Branka Hećimovića, Repertoar 
hrvatskih kazališta, kojeg su dvije knjige, Repertoar hrvatskih kazališta, knjiga treća koja 
repertoarno zahvaća razdoblje od 1981. do 1990. i Repertoar hrvatskih kazališta, knjiga peta 
koja repertoarno obaseže razdoblje od začetaka hrvatskoga glumišnoga života do njegove 
profesionalizacije 1840. godine, također predstavljene na Krležinim danima u Osijeku. 
Ovom posljednjom teatrološkom skupinom obuhvaćen je najveći broj knjiga predstavljenih 
na Krležinim danima u Osijeku od početaka do danas, no pritom je važno naglasiti da se u 
izboru knjiga, autora, analiziranih tema i fenomena te protežnosti shvaćanja pojma kazalište 
Krležini dani u Osijeku nikada nisu ograničavali, naprotiv, nastojali su biti otvoreni što je 
moguće raznovrsnijim istraživanjima hrvatske i svjetske dramske književnosti i kazališne 
kulture. Zbog toga predstavljena izdanja obuhvaćaju monografije o glumcima (Milka 
Podrug Kokotović), redateljima (Marin Carić, Joško Juvančić), scenografima (Drago Turina) 
i kostimografima (Ika Škomrlj); glumačke memoarske zapise (Eliza Gerner, Oproštaj 
s Gvozdom); razgovore s istaknutim kazališnim umjetnicima (Razgovori s Pometom, 
Desdemonom i Poljskim Židovom Branka Hećimovića); iznova pročitane i priređene teoretske 
zapise redatelja Branka Gavelle; hrestomatijski pregled dvadesetostoljetne hrvatske drame 
Borisa Senkera; zbirke kazališnih kritika s Dubrovačkih ljetnih igara Dalibora Foretića (Hrid 
za slobodu) ili zbirke glazbenih kritika i zapisa Nedjeljka Fabrija (Maestro i njegov šegrt); 
monografije o bugarskim pjevačima na hrvatskoj opernoj sceni ili povijesti performansa 
Kronotop hrvatskoga performansa Suzane Marjanić. Vrijedi izdvojiti i knjige posvećene 
osječkome kazalištu i osječkome kulturnome životu, kao što su pretisak disertacije Dragana 
Mucića o osječkome HNK-u ili knjiga Zvonimira Ivkovića o dugogodišnjim i mnogovrsnim 
kazališnim vezama Osijeka i Pečuha. Posebnu pak pozornost zaslužuju brojne predstavljene 
teatrološke studije i / ili zbirke radova i ogleda iz pera istaknutih hrvatskih teatrologa i 
književnih i kazališnih povjesničara ili teoretičara različitih naraštaja i usmjerenja poput 
Nikole Batušića, Branka Hećimovića, Branimira Donata, Igora Mrduljaša, Nikole Vončine, 
Borisa Senkera, Darka Gašparovića, Antonije Bogner Šaban, Ane Lederer, Sanje Nikčević, 
Adriane Car Mihec, Lucije Ljubić i drugih.



414

Retrospektivno gledano, ogled o predstavljanju knjiga na Krležinim danima u Osijeku 
mogao / morao bi se privesti kraju zaključkom kako su Krležini dani u Osijeku pod svojim 
okriljem uspjeli promovirati doista zavidan i spektar i broj relevantnih pa i reprezentativnih 
književnih i kazališnih publikacija, odnosno autora, a to je posve dobra osnova i za vjeru da 
će Krležini dani u Osijeku jednako otvoreni različitim autorskim rukopisima i interesima 
ostati i u budućnosti.



415

SADRŽAJ 

KOMPLEKS OBITELJI I ČETVRT STOLJEĆA GLOBALIZACIJE I TRANZICIJE U 
HRVATSKOJ DRAMI I KAZALIŠTU

Boris Senker: Dramatizacije i uprizorenja obiteljskih svečanosti u  
suvremenoj hrvatskoj drami i kazalištu..........................................................................7

Antun Pavešković: Bidermajerski kompleks obitelji u dramama Pierka Bone ...................24

Danijela Weber-Kapusta: Ideali obitelji i ženskog identiteta u hrvatskom  
kazalištu druge polovice 19. stoljeća na primjeru kazališnih komada  
Charlotte Birch-Pfeiffer Cvrčak  i Lowoodska sirotica.................................................34

Ivan Trojan: Secesija od obitelji u hrvatskoj drami moderne ..............................................45

Tatjana Stupin: Fenomen majke i supruge u Kamovljevoj i Krležinoj drami .....................52

Antonija Bogner-Šaban: Ženski Hamlet, poetički interes  
ili pomodna zamjena teza..............................................................................................66

Kristina Peternai Andrić: Obitelj i Ivaniševićeva Ljubav u koroti .......................................74

Sonja Novak: Odraz suvremene obitelji kroz prizmu antike u dramama  
Marijana Matkovića: Heraklo, Prometej i Trojom uklete ............................................84

Zlatko Sviben: Narativ Srednje Europe, spram Krleže,  
Europe te hrvatske drame i teatra..................................................................................99

Martina Petranović: Hrvatska teatrologija i globalizacija .................................................129

Adriana Car-Mihec – Iva Rosanda Žigo: Susretište dviju antologija  
u obiteljskom i izborničkom krugu.............................................................................139

Vlatko Perković: Umjetnička stvarnost u funkciji izvrtanja istine stvarnosti.  
Posmrtna trilogija........................................................................................................153

Lucija Ljubić: Obitelj u suvremenoj hrvatskoj drami ........................................................162



416

Marijan Varjačić: Varaždinski kazališni fin de millenaire .................................................169

Stephanie Jug: Žena-bomba Ivane Sajko u globalizacijskom trendu ................................175

Sanja Nikčević: Pekel na zemli Denisa Peričića kao suvremeno prikazanje .....................189

Višnja Rogošić: Obitelj izvođača u predstavama  
Bobe Jelčića i Nataše Rajković ..................................................................................203

Darko Gašparović: Kompleks obitelji u redateljskome opusu Olivera Frljića ..................213

Ivan Bošković: Recepcija splitskih pisaca na splitskoj pozornici .....................................225

Maja Đurinović: Hrvatsko plesno kazalište: propusti i predrasude ...................................237

Livija Kroflin: Hrvatsko lutkarstvo u razdoblju tranzicije i globalizacije .........................243

Suzana Marjanić: Izvedba EU: izvedbene demonstracije  
ulaska HR u EU (ili obrnuto) .....................................................................................256

Ozana Iveković: Pristup analizi odnosa između popularne kulture i kazališta i primjer 
predstave Alan Ford Zagrebačkog kazališta mladih iz 2013. godine ........................267

PRILOZI

Branko Hećimović: Kronologija Krležinih dana u Osijeku 2014.......................................283

Branko Hećimović: Repertoar Krležinih dana u Osijeku 2014..........................................286

Branko Hećimović: Govor pred Krležinim spomenikom...................................................290

B. H.: Napomena.................................................................................................................292

Martina Petranović: Kazalo imena......................................................................................293

Summary.............................................................................................................................307

DVADESET I PET GODINA KRLEŽINIH DANA

Branko Hećimović: Krležini dani u Osijeku.......................................................................313

Branko Hećimović: Uvod u Bibliografiju zbornika Krležinih dana u  
Osijeku 1987-1990-1991 – 2014 ...............................................................................321

Ana Lederer, Tatjana Skenderović: Bibliografija zbornika Krležinih dana u  
Osijeku 1987-1990-1991 – 2014 ...............................................................................323



417

Tatjana Skenderović: Kazala autora priopćenja, uvodnika, dramskih  
tekstova, bibliografija zbornika, kronologija Krležinih dana, repertoara  
Krležinih dana, govora pred Krležinim spomenikom, prigodnih priloga,  
napomena, summarya, kazala imena .........................................................................364

Branko Hećimović: Uvod u Repertoar Krležinih dana u Osijeku  
1987; 1990-1991 – 2014.............................................................................................368

Antonija Bogner-Šaban, Martina Petranović, Branko Hećimović:  
Repertoar Krležinih dana u Osijeku ...........................................................................369

Tatjana Skenderović: Kazala autora izvođenih djela .........................................................404

Tatjana Skenderović: Kazalo kazališta ..............................................................................407

Martina Petranović: Izložbe na Krležinim danima u Osijeku.............................................408

Martina Petranović: Predstavljanja knjiga na Krležinim danima u Osijeku....................... 411



Za nakladnike: 
Božidar Šnajder

prof. dr. sc. Loretana Farkaš 
akademik Pavao Rudan

Grafičko rješenje naslovnice 
Branko Hečimović 

Ranko Muhek

Likovno uređenje:
Branko Hećimović

Lektura:
Maja Silov Tovernić

Korektura:
Branko Hećimović

Unos u računalo:
Tatjana Skenderović

Grafički urednik:
Ranko Muhek

Tisak:
Intergrafika TTŽ, Zagreb

Naklada:
250 primjeraka

Tiskanje dovršeno:
studeni 2015.

Adresa uredništva:
Odsjek za povijest hrvatskog kazališta Zavoda za povijest hrvatske književnosti,  

kazališta i glazbe HAZU 
Opatička 18

telefon: 4895-302






